
שירו למלך

בן מאה ועשרים שנה אנכי היום

חידושי תורה ופלפולי אורייתא 
מאת רבני ישובי וקהילות ישראל 

לכבודו של מלך

יוצא לאור על-ידי מערכת הערות התמימים ואנ"ש שע"י
ישיבת תומכי תמימים ליובאוויטש המרכזית - 770 בית משיח

שנת חמשת אלפים שבע מאות שמונים ושלוש לבריאה
מאה ועשרים שנה להולדת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א

ברוקלין, ניו יורק770 איסטערן פארקווי



יוצא לאור ע"י מערכת 

שירו למלך 
שע"י מערכת הערות התמימים ואנ״ש

ישיבת תות"ל המרכזית
770 איסטערן פארקווי, ברוקלין נ.י.

"בית משיח"
120shana770@gmail.com :דוא"ל
טלפון )ארה"ב(: 770-666-2538 1+

Published by

Shiru Lamelech 

of 'Hearot Hatmimim Ve'anash 
Publications The Central Lubavitch Yeshiva

Eastern Parkway, Brooklyn NY
Beis Moshiach
E-mail: 120shana770@gmail.com
tel (USA): +1 770-666-2538



צריכים לפרסם לכל אנשי הדור, שזכינו שהקב"ה בחר ומינה בעל־בחירה, שמצד עצמו הוא שלא 
בערך נעלה מאנשי הדור, שיהי' ה"שופטיך" ו"יועציך" ונביא הדור, שיורה הוראות ויתן עצות בנוגע 
יום  והנהגת היום  ובנוגע לחיי  ומצוות,  זה, בכל עניני תורה  וכל האנשים דדור  לעבודת כל בנ"י 

הכללית, גם ב"בכל דרכיך )דעהו(" ו"כל מעשיך )יהיו לשם שמים(",

עד – הנבואה העיקרית – הנבואה ש"לאלתר לגאולה" ותיכף ומיד ממש "הנה זה )משיח( בא". 

)משיחת ש"פ שופטים, ז' אלול ה'תנש"א(





פתח דבר
בשבח והודיה להשי”ת אנו מוציאים לאור את ספר ״שירו למלך”, מנחת מתנתם 
של רבני הקהילות וערי ישראל שליט”א לרגל מלאות מאה ועשרים )״למל”ך”( 
שנה להולדתו של כ”ק אדמו”ר מליובאוויטש שליט”א מלך המשיח, לאורך ימים 

ושנים טובות.

הערים,  רבני  תורתם של  דברי  רב  ומאמץ  בעמל  נאספו  זה  ונפלא  ייחודי  בספר 
הישובים, והקהילות שליט”א באה”ק תובב”א על ידי משיח צדקנו ובהם פלפולים, 
בנגלה,   - הקדושה  תורתנו  הזאת”,  ״השירה  מקצועות  בכל  ועיונים  חידושים 

חסידות, הלכה, דרשה ופשטה.

בתחילת הספר נוסף מבוא מיוחד ומפואר המבאר את עיקרי אמונת חסידי חב”ד 
פי  על  המשיח  מלך  שליט”א  מליובאוויטש  אדמו”ר  כ”ק  היות  עובדת  על  כיום 
וקיים  חי  היותו  עובדת  ואת  הק’,  בתורתנו  המפורטים  המשיח  מלך  של  סימניו 
בגופו הגשמי. דברים אלו מקורם בשיחותיו ובתורתו הק’ של הרבי מלך המשיח 
וכמנהג  הנ”ל,  כל  פי  על  בארוכה.  זה  במבוא  המעיין  עיני  שיחזו  כפי  שליט”א, 
החסידים, מופיע לאורך העמודים תארו של נשוא הספר במלואו - כ”ק אדמו”ר 

מלך המשיח שליט”א.

תוכן הספר נחלק לשערים על מנת להקל את העיון והלימוד בו, והם:

שער דבר מלכות - שיחת כ”ק אדמו”ר מליובאוויטש שליט”א מלך המשיח 
בענינו העיקרי של משיח - חזרת מלכות בית דוד ושלימות משפטי התורה, 

סימן א’ מתוך קונטרס ”דבר מלכות - חידושים וביאורים בהל’ מלכים”.

שער שבח והודאה - דברי שבח ופאר מאת הרבנים שליט”א לכבודו של 
מלך ולכבודו של יום, ולשבח חסידיו ושלוחיו אשר ״שלוחו של אדם כמותו”.

שער הלכה למעשה - עיונים ופסקים מאת הרבנים שליט”א בנושאי הלכה 
ומנהג, מהם העומדים על סדר היום.

שער דרש ופשט - דרשות וביאורים מאת הרבנים שליט”א, על פשוטו של 
מקרא ודברי חז”ל.

I



מטרתו של ספר חשוב ונכבד זה הינה להביא את מתנתם של רבני ערי ישראל אל 
רבינו שליט”א ולהעלות על נס את תורתו, פועלו, ודאגתו לכלל ישראל באשר הם 

ברוחניות ובגשמיות - לרגל מלאות מאה ועשרים שנה להולדתו.

שינויי  לבד  הדברים,  בתוכן  לגעת  שלא  נזהרנו  שליט”א  הרבנים  דברי  בעריכת 
חלילה.  דבריהם  בכוונת  על מנת שלא לטעות  מזערית,  במידה  עריכה הכרחיים 
כמו  ידינו.  מתחת  תקלה  בזה  יצאה  זאת  בכל  שאכן  ויתכן  יבין  מי  שגיאות  אך 
כן, במקומות המתאימים בהם נגעו הרבנים שליט”א בדבריהם בנושאים הנידונים 
כ”ק  להתייחסויות  ומ”מ  ציונים  נוספו  משיח”,  של  ב”תורתו  ובבהירות  בעומק 

אדמו”ר מלך המשיח שליט”א בעניין זה.

״תומכי-תמימים” המרכזית  ישיבת  ישיבתנו הק’ -  בזה להנהלת  נתונה  תודתנו 
ובהוצאתו  הספר  בעריכת  ותמיכתה  עידודה  את  נתנה  אשר  ״בית-משיח”,   770

לאור עולם, ויהא שכרם שלם מן שמיא.

•

אמרו חז״ל )במדב״ר פ״ב, יב( ״מה הכוכבים חולקים כבוד זה לזה ושלום ביניהם, 
כך הם הצדיקים אוהבים זה לזה”. בשמחת נפש ובשבח ליושב מרום מגישים אנו 
בזה לעם ה׳ את ספר זה, מתנתם של גדולי תורה, הרבנים הנכבדים, בקשר עם מאה 
ועשרים שנה להולדתו, אשר בנתינתם דברי תורה מחידושיהם ביקשו לבטא את 
הערכתם והוקרתם לפעולותיו הנאדרות בקודש, ולדמותו והנהגתו של רבינו מלך 

המשיח שליט”א כפי שבאה לידי ביטוי בעשרות השנים האחרונות.

ויה”ר אשר ספר זה יהווה את פעולת ה”מכה בפטיש” להבאת הגאולה האמיתית 
והשלימה תיכף ומיד ממש, אשר כדברי כ”ק אדמו”ר מלך המשיח שליט”א )שיחת 
נר א’ דחנוכה במעמד ״פרסומי ניסא” עולמי ה’תשנ”ב( שכיון ״שאין גו’ אתנו יודע 
עד מה”, הרי יתכן שפעולה אחת בלבד חסרה להבאת הגאולה. וכלשון הרמב”ם 
)הל’ תשובה פ”ג, ה”ד(: ״צריך כל אדם שיראה עצמו . . וכן כל העולם חציו זכאי 
וחציו חייב . . עשה מצוה אחת הרי הכריע את עצמו ואת כל העולם כולו לכף זכות 

וגרם לו ולהם תשועה והצלה”;

המלך  זה  ״הנה   - דורנו  נביא  של  נבואתו  התקיימות  את  בעינינו  לראות  ונזכה 
המשיח בא” ו”לאלתר לגאולה”, בהתגלותו לעיני כל בשר - ״ויבנה בית המקדש 

במקומו ויקבץ נדחי ישראל” בגאולה האמיתית והשלימה תיכף ומיד ממש.

מערכת ״שירו למלך״
י"א ניסן תשפ"ג, שנת הקהל

ימות המשיח

סיום שנת המאה ועשרים להולדת כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א

II



מפתח
מבוא . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . א 

דבר מלכות . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . יט

שבח והודאה
מהי מסירות נפש רוחנית

הרב משה ביגל . רב הישוב מיתר-כרמית . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . לז

השביעי מקודש
הרב יעקב צ’יקוטאי . רב העיר מודיעין מכבים-רעות . . . . . . . . . . . . . . . . . מא

הלכה למעשה

בגדר חשוד על הערווה
הרב דויד אוחיון . רב המועצה האזורית אלפי מנשה . . . . . . . . . . . . . . . . מז

בענין מקום ארון הקודש וכיוון התפילה
הרב שמעון ביטון . רב העיר חדרה . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . נז

ד׳ כוסות של ליל הסדר - גוררין או נגררין
הרב אליהו בר שלום . רבה הספרדי של בת-ים . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . סט

דיני כבוד ספר-תורה
הרב אריה גרביאן . רב שכונת ארמון הנציב ירושלים עיה”ק . . . . . . . . . . . . . עה

קבלת מצוות בגירות
הרב יהודה דרעי . רב העיר באר שבע . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . פז

דמעת העשוקים ואין להם מנחם
הרב יצחק הלוי . הרב המקומי קרני שומרון . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . צז

III



שינוי נוסחאות בסידור אדמו״ר הזקן
הרב יוסף העכט . רב העיר אילת . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . קז

נשיאת כפיים ביום חול ובחו״ל
הרב ישעיהו הרצל . רב העיר נוף הגליל . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . קיג

בדין סמוך ונראה למוקפים ובענין פורים בעיר בית שמש
הרב עובדיה יוסף . ראש כולל ”תפארת אוהל משה” בית שמש . . . . . . . . . . . קיז

בענין זמן בין השמשות
הרב ציון כהן . רב העיר אור יהודה ומ”מ רב העיר רחובות . . . . . . . . . . . . . קפט

ייחוסו של עובר הנולד מהפריה מלאכותית
הרב דוד לאו . הרב הראשי לישראל . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . קצג

בדין בישולי גויים בכירת אינדוקציה
הרב יצחק לוי . רב העיר נשר . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . רג

חיוב האב ללמד בנו תורה מדאורייתא
הרב ניסים מזרחי . רב הישוב באר גנים . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ריג

יצירת ערפל ע״י קרח יבש בשבת
הרב גבריאל סוראני . רב המועצה האזורית חוף הכרמל . . . . . . . . . . . . . . . . . רכג

תפילה במניין מרפסות וחצרות
הרב מאיר סייג . רב העיר מעלות . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . רלא

מהלכות שנה מעוברת
הרב רצון ערוסי . רב העיר קרית אונו . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . רלה

בדין אפיית פת בתנור חלבי ע״מ לאכלה עם מאכלי בשר
. רנא  . . רב שכונת נווה דקלים-שיפר, פתח תקווה  הרב נתנאל יהודה פיטוסי 

אמירה לעשיית מלאכה בזמן תוספת שבת
הרב אברהם צוריאל . רב העיר נס ציונה . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . רנט

גדרי מצוות תלמוד תורה
הרב גבריאל קדוש . רב המועצה האזורית בני שמעון . . . . . . . . . . . . . . . . . רסה

הנאה ממראה וריח של חמץ בפסח
הרב שמואל רבינוביץ . רב הכותל והמקומות הקדושים . . . . . . . . . . . . . . רעא

IV



מצה שרויה בפסח
הרב שמואל דב שפירא . רב המועצה המקומית כוכב יאיר-צור יגאל . . . . . רצג

דרש ופשט

עם קשה עורף הוא - למעליותא
הרב שמעון ביטון . מרא דאתרא בית שמש . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . רצט

מופתים - חיובי או שלילי
הרב שמואל דוד . רב העיר עפולה . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . שא

פניה אל מלאכים ואל מתים בתפילה
שז הנ״ל . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

גיבורי כח עושי דברו
הרב יעקב רוז’ה . רבה האשכנזי של בת-ים . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . שיג

יהודי אף פעם אינו לבד
הרב עוזי שוויצה . רב העיר כפר יונה . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . שטו

V מבוא





מבוא
 ראה הקב״ה בצדיקים שהם מועטים עמד ושתלן בכל 

 דור ודור וכו׳ וכמ״ש וצדיק יסוד עולם 

)תניא, לקוטי אמרים פרק א’(

בסגנון זה מתבטא רבינו הזקן בעל התניא בפרק הראשון שבספרו הגדול, בהביאו 

שם.  המימרא  בסיום  המובא  הפסוק  הצמדת  תוך  יומא,  ממסכת  זה  חז״ל  מאמר 

ומבאר בזה כ”ק אדמו”ר מליובאוויטש מלך המשיח שליט״א שכוונת רבינו בדבריו 

לפרט שאפילו באמיתת שם התואר ״צדיק” ישנן מדריגות: ״צדיקים” - בחינת בני 

עליה, המועטין במספרם, ״ראיתי בני עליה והם מועטין” )אך עדיין - ״צדיקים” 

לשון רבים(; ״כמ״ש וצדיק יסוד עולם” - ״צדיק” בלשון יחיד )וכהפירוש במס׳ 

יומא שם(, שלמעלה ממדריגת ״והן מועטין”. כך ש”צדיק יסוד עולם”, הינו יחידי 

בדור כולו )ראה ‘לקוטי ביאורים’ על ספר התניא לר״י קארף ע”ה(.

מחסדי השם יתברך על עמו שהעמיד בכל דור ודור מנהיג לפי הדור, רועה צאן 

קדשים בדרך התורה והמסורה, גודר פרצות ומשיב מלחמה השערה, מקים עולה 

של תורה, מתרץ שבריה ומשדד עמקיה. אמנם ״הרבה דרכים למקום”, כל צדיק 

וצדיק יש לו דרך ונתיב לעצמו איך ינהל את העם ואיך יקרבם למקום ב״ה. היו 

לאלפים  תלמידים  נקבצו  שם  מדרשות,  ובתי  ישיבות  שיסדו  הדורות  מגדולי 

ומשם יצאה הוראה לעולם. היו צדיקים אחרים שלימדו את העם תורה באמצעות 

חיבוריהם וספריהם שהפיצו על פני תבל ומלואה. והיו שלא נקטו בשני האופנים 

הנזכרים ובכל זאת הוכרו כראשי אלפי ישראל, מחדרם הקטן אורה יצאה והקרינה 

לכל העולם, ועל פיהם נשק כל בית ישראל.

של  בעידן  הגלות  חושך  של  בשיאו  ודוקא  במינה,  מיוחדת  להנהגה  דורנו  זכה 

נשיא  עולם,  יסוד  צדיק  של  הגדולה  נשמתו  לעולם  שוגרה  דמשיחא”  ״עקבתא 

דורנו, הוד כבוד קדושת אדמו״ר מליובאוויטש מלך המשיח שליט״א, להאיר את 

העולם במנהיגותו המכילה את כל הדרכים והנתיבים - דכולהו איתנהו ביה.

•

א



ב

רבים מתעכבים על כך שרבינו נשיאנו שליט”א הינו מנהיג עולם, חד בדרא, מקים 
עולה של תורה ומחזק איתני הדת והיהדות בקרב כל בית ישראל.

ואף  נשיאותו  כל שנות  הרבות במשך  בפעולותיו  הדבר.  הוא  כך  הן אמת  ואכן, 
קודם לכן פועל להשפיע על כל יהודי באשר הוא להוסיף בתורה, מצוות ודבקות 

בהשי”ת מתוך הכנה לקראת ביאת גאולתנו, תיכף ומיד ממש.

אך בהקשר לכך לעיתים לא שת הלב ולא נחות העיניים על דברי גדול ראשונינו, 
שם,  תורה”.  ״משנה  החזקה  הי”ד  ספרו  בסוף  הרמב”ם,  רבינו   - הגדול  המורה 
בסופה של מלאכת אריגת הלכות התורה, מתאר רבינו הרמב”ם את העתיד להיות 
ב”אותו הזמן”, בימות המשיח, ימים בהם לא יהיה רעב ולא מלחמה, ועולל על חור 
פתן ישחק. בתוך כך מביא בדבריו גם את סימניו של משיח, על ידם ובאמצעותם 
ניתן לזהותו ולהראות באצבע – ״הנה, זה מלך המשיח”. וכך כותב רבינו הרמב”ם, 
הי”ד,  ספר  את  החותמות  ההלכות  המשיח,  ומלך  ומלחמותיהם  מלכים  בהלכות 
בפרק י”א הלכה ד’: ״ואם יעמוד מלך מבית דוד, הוגה בתורה ועוסק במצוות כדוד 
אביו, כפי תורה שבכתב ושבעל פה, ויכוף כל ישראל לילך בה ולחזק בדקה וילחם 

מלחמות ה’ - הרי זה בחזקת שהוא משיח”.

ודקדוקיהם  פרטיהם  כל  על  אלו,  סימנים  אשר  מראות  ישכיל  לא  עיוור  ואך 
בנושאי-הכלים ועוזריהם, מתאימים ומדויקים אחד לאחד לדמותו והנהגותיו של 

רבינו נשיאנו, הוד כבוד קדושת אדמו”ר מליובאוויטש שליט”א;

הנתונים  הרבים  ובשלוחיו  שומעיו,  קהל  כל  על  וסמכותו  המלכותית  בהנהגתו 
למרותו וסרים למשמעתו, משווה לו הרבי שליט”א דמות המלך. זאת לבד הנהגתו 
המלכותית לכשעצמה, המקרינה הוד על כל זוכי ראות פניו. ובהיותו בן למשפחת 
שניאורסאהן  למשפחת  בן  בהיותו  דוד”;  מבית  ״מלך  אכן  הנהו  המלך,  דוד  בית 
בעל   – מליאדי  זלמן  שניאור  רבי  המשפחה  וראש  מאבי  המתחילה  המפוארת, 
עשיר  יחוס  לו  אשר  מפראג,  המהר”ל  לרבינו  בן  אחר  בן  והשו”ע, שהוא  התניא 

ומפואר עד לאבי-אביו, דוד המלך ושלמה בנו.

לבד זאת, קוים ברבינו שליט”א גם הסימן הבא - ״הוגה בתורה”; במשך כל שנות 
נשיאותו נושא שעות רבות של שיחות ומאמרי חסידות – ״דברי אלוקים חיים”, 
ואלו נסדרים בהררי ספרים, שמספרם הכולל מגיע לכדי מאות כרכים של תורת 
אמת; מאמרי חסידות, עיוני עומק חריפים בתורת הנגלה, הלכות והנהגות, עצות 
והדרכות בעבודת השם ובחיי היום יום וכו’ וכו’, כאשר אלו המראים על בקיאות 
מבהילה בכל מקצועות תורתנו הקדושה. לבד זאת, פועל להקים מאות ישיבות, 
בתי מדרשות ומרכזי תורה בכל קצוי תבל שמשם יוצאת הוראה לעולם. הוא הוא 
אשר תורתו המכילה חידושים וגילויים בכל חלקי התורה נלמדת על ידי העם כולו 

בכל פינה בתבל.



ג

חיבה,  אהבה,  ומעש,  בעצה  כולו  העולם  לכל  יוצאת  אורה  בגשם  הקטן  מחדרו 
תורה  בעניני  בעולם  ולכל המתרחש  יכונה.  ישראל  לכל אשר בשם  ועידוד  חום 
ומצוותיה - הכל מכחו וכח כחו של מנהיג דורנו, הדואג כל העת לשלוח שלוחים 
לרחבי העולם, למען יוכל כל יהודי לקיים את מצוות ה’ בשלימות ובהידור. וזהו 
ותקנותיו  המחמירים  הידוריו  על  עינך  שים  ועוד,  זאת  במצוות”.  ״עוסק  סימנך 
המדייקות של רבינו שליט”א על קוצו של יו”ד, קלה כבחמורה, במצוות תורתנו 

הקדושה, ולמכביר אין לתאר ולמוכר אין לראיה.

את  מכל  יותר  מהווים  העולם  רחבי  בכל  בו  הפזורים  והשלוחים  השליחות  מפעל 
התממשות הסימן ״יכוף כל ישראל”, כאשר בתורתו מבאר הרבי שליט”א כי פרט 
זה בזהותו של מלך המשיח יעשה מתוך נחת רוח, ולא בכפיה )כפי ההוו”א העולה 
מפשט הכתב(. את זאת עושה בשלימות על ידי שלוחיו, חסידיו נאמניו, הפרוסים 
מקצה עולם ועד קצהו – לכוף את כל ישראל ללכת בדרכי התורה והמצוות ולקיימם 
בשלימות. רבים לאין ספור הסיפורים משליחויות החסידים אותם שלח הרבי מלך 
המשיח שליט”א לאי-שם, רק בכדי לזכות יהודי אחד בודד במצה שמורה לליל הסדר, 

בהנחת תפילין, בקביעת מזוזה בפתח ביתו ולימוד ודיוק בדיני טהרת המשפחה.

את הסימן האחרון בסימני גדר ״חזקת משיח”, יכולים להעיד כל האזרח בישראל. 
בשיחות קודשו הרבות ובמכתביו הרבים לאורך כל השנים נלחם הרבי מלך המשיח 
הקדושה  תורתנו  היפך  שנעשו  ופעולות  מהלכים  נגד  קודש  מלחמות  שליט”א 
רח”ל, לדוגמא נביא את הבולטות שבהם; כאשר חוקקו בארץ הקודש חוקי המדינה 
שנגדו לדבר ה’ זו הלכה – כמו החוק האומלל ״מיהו יהודי” הקובע כי יהודי הוא 
גם כל מי שהתגייר בכלל, ללא חילוק בין גיור צדק ואמת לשאינו, רח”ל – נלחם 
רבינו שליט”א מלחמה של ממש, הנראית במוחש בשיחותיו ומכתביו מהשנים בהם 
נחקק החוק האיום. את תוצאותיו של חוק אומלל זה רואים כיום בברור, כאשר 
מפעם לפעם נשמע, אף מבין הציבור הדתי והחרדי, על היותו של יהודי מובהק 

כבן לגיורי סרק רח”ל.

גם מלחמתו על שלימותה של ארץ הקודש הינה ממלחמותיו על שלימות התורה. 
זעקותיו הק’ על כך שמסירת חלקים משליטת יהודים לידי שליטת נכרים מרצחים 
שונאי ישראל מהארץ אשר ״עיני ה’ אלוקיך בה מרשית שנה ועד אחרית שנה”, 
וסביב לה –  היהודים בה  זעיר עד כדי שעל, מעמידים בסכנה את  ואפילו חלק 
נשמעים שוב ושוב בכל עת בה מתעוררים שונאינו עלינו לכלותינו היל”ת, כאשר 
הרבי  דברי  וידועים  אלה.  מסוכנים  מהלכים  הובלת  עקב  שזהו  במוחש  נראה 
מלך המשיח שליט”א לאחד משרי הממשלה בפגישתו עימו ביום הבהיר י’ שבט 
ותדבר  שתדון  ממשלה  אשר  המפורסמת,  חלוקת-הדולרים  מעמד  בעת  תשנ”ב, 
אודות מסירת שטחים מארץ ישראל לערבים – ״הרי באם ימשיכו בכיוון זה אודות 
דיבורים כאלו, אז אני מנחם מענדל ]=שמו הק’[ יהי’ הראשון שילחם בכל התוקף 

מבוא



ד

ובכל הכוחות שלי שתתפרק הממשלה!”. והדברים מפורסמים.

מלחמותיו אלו ועוד רבות כהנה, אשר ניתן להביא מדוגמתם עוד ועוד אך אין כאן 

המקום ובזה הבאנו רק טעימה, מעמידות את רבינו נשיאנו שליט”א בתואר ״חזקת 

משיח”, בהתקיים בו הסימן האחרון בדברי הרמב”ם שם – ״ילחום מלחמות ה’”, 

ובכך נשלמו בו כל סימני המלך המשיח.

•

וכאן נשאלת השאלה המתבקשת מאליה; מדוע אם כן אכן נוהגים החסידים לפארו 

בתואר ״מלך המשיח”, בטרם השלים את כל סימניו כמלך המשיח באופן ״וודאי” 

– ״ובנה מקדש במקומו וקיבץ נדחי ישראל”, ועוד טרם התבשרנו על כך שכבר 

זכינו לבואו של משיח צדקנו?

על כך יש להקדים תחילה: ביום י’ בשבט ה’תש”י, הסתלק רבי יוסף יצחק נ”ע, 

האדמו”ר הריי”צ – השישי בשלשלת דורות אדמו”רי חסידות חב”ד. במלאות שנה 

להסתלקות מילא את מקומו בהנהגה חתנו, נשיא הדור השביעי, הוד כבוד קדושת 

אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח שליט”א. כדרך אדמו”רי חב”ד, האופן בו קיבל 

על עצמו הרבי שליט”א את ההנהגה היה באמירת מאמר חסידות, דברי אלוקים 

חיים.

במאמר זה, המבוסס על תוכן המאמר האחרון אותו הוציא לאור אדמו”ר הריי”צ 

עניין  את  ביאר  כלה”,  אחותי  לגני  ״באתי  השירים  שיר  במילות  המתחיל  נ”ע 

המשכת השכינה למטה בארץ לאחר הסתלקותה מעת חטא עץ הדעת, כפי המובא 

במדרש רבה על הפסוק; בעת בריאת העולם, שרתה השכינה בעולם הזה הגשמי. 

אך לאחר חטאי הדורות - מתחיל מחטא אדם הראשון, ולאחריו חטאי קין, אנוש, 

דור המבול וכו’ – נסתלקה השכינה מעלה עד לרקיע השביעי. לאחר מכן, הגיעו 

שבעת הצדיקים שהורידו את השכינה לשכון בחזרה פה למטה בארץ; אברהם זכה 

ו’ לרקיע ה’  והורידה מרקיע  זכה  יצחק  ו’,  ז’ לרקיע  והוריד את השכינה מרקיע 

וכו’ וכו’ עד שבא משה רבינו, שהוא השביעי – ״וכל השביעין חביבין” - והורידה 

למטה בארץ בשעת מתן תורה, עד כי הושלמה המשכת השכינה למטה בבניית בית 

המקדש. וממשיך לבאר שכשם שעיקר סילוק השכינה היה על ידי החטא הראשון, 

חטא עץ הדעת, כך גם עיקר המשכת השכינה היה על ידי השביעי, משה רבינו. 

והטעם לכך, מבואר במדרש, הוא מכיוון ש”כל השביעין חביבין”.

הרבי מלך המשיח שליט”א  הביאור במעלתו של השביעי, מבאר  אריכות  לאחר 

כי דורנו זה הוא הוא הדור השביעי, וכי מטרתו ועבודתו של דורנו הוא כעבודתו 

של משה רבינו – להמשיך את השכינה למטה בארץ, דהיינו להביא את הגאולה 

האמיתית והשלימה, גאולת עולמים, בה יהיה גילוי האלוקות בעולם בגלוי.



ה

ובלשון קודשו )ספר המאמרים באתי לגני ח”א עמ’ לא ואילך(: 

השביעין  דכל  השביעי,  דור  מאיתנו  ואחד  אחד  מכל  תובעים  זה  והנה 

חביבין, דעם היות שזה שאנחנו בדור השביעי הוא לא עפ”י בחירתנו ולא 

ע”י עבודתנו, ובכמה ענינים אפשר שלא כפי רצוננו, מכל מקום הנה כל 

השביעין חביבין, שנמצאים אנחנו בעיקבתא דמשיחא, בסיומא דעקבתא, 

שכינה,  עיקר  כ”א  שכינה  רק  ולא  השכינה,  המשכת  לגמור   – והעבודה 

ובתחתונים דוקא . . וזה תובעים מאיתנו דור השביעי לכ”ק אדמו”ר הזקן 

והעבודה   .  . חביבין  השביעין  וכל  חב”ד[,  חסידות  מייסד  התניא,  ]=בעל 

דדור השביעי הוא להמשיך את השכינה למטה ממש . . וזהו גופא החביבות 

דדור השביעי שכמה כחות ניתנו ונתגלו בשבילנו. וע”י העבודה באופן כזה 

יומשך עיקר שכינה למטה בעולם הזה הגשמי והחומרי, ויהי’ עוד במדריגה 

מאדם  יותר  מאד”  ״ונשא  במשיח  וכמ”ש  החטא,  מקודם  גם  יותר  נעלית 

הראשון ואפילו כמו שהי’ קודם החטא . . הנה עכשיו אין הדבר תלוי אלא 

בנו – דור השביעי.

במאמרו הראשון הורה הרבי שליט”א את מטרת דורנו – לגמור את הורדת השכינה 

לעולם הגשמי ולהביא את הגאולה האמיתית והשלימה. דהיינו שבדור שלנו, דורנו 

הזה דור השביעי, זוכים אנו לביאת משיח צדקנו ולבוא הגאולה, בה יהיה ״ה’ אחד 

ושמו אחד” ״ומלכותו בכל משלה” ותושלם המשכת השכינה בעולם!

על פי דבריו של הרבי האמינו החסידים בכל השנים שאכן נזכה והוא הוא יהיה 

המלך המשיח עליו נתבשרנו מפי הנביאים והכתובים, והוא יהיה זה שימשיך את 

השכינה מטה, כמשה רבינו, השביעי.

ואכן, עוד בתחילת שנות הנשיאות המוקדמות פעל הרבי שליט”א רבות בהפצת 

ספק שאכן  ללא  הראו  הרבות  ופעולותיו  העולם  ברחבי  והמצוות  התורה  וחיזוק 

הינו ראוי להיות מלך המשיח – כפי שכבר הארכנו לבאר לעיל ובטוב טעם את 

סימניו. החסידים חיכו כל העת כי כבר תגיע השעה בה יורה הקב”ה למלך המשיח 

להתגלות, אז נזכה לחזות בהשלמת סימני ״ובנה בית המקדש וקיבץ נדחי ישראל”, 

ובהתקיימות דברי תורתנו הקדושה - ״ושב ה’ אלוקיך את שבותך ושב וקיבצך 

מבין העמים אשר הפיצך ה’ אלוקיך שמה”, או אז יקיץ הקץ על סבלות עם ישראל 

בגלות הנוראה והייתה לה’ המלוכה.

•

אלו  הוא מלך המשיח. אך  הרבי  כי  כל השנים האמינו החסידים  כאמור, במשך 

אשר הודיעו על זאת או רצו לפרסם על כך, נענו בשלילה מוחלטת מפי קודשו. 

אפילו ביטויים שהובנו רק ברמז על כך, שלל הרבי שליט”א נמרצות את פרסומם 

מבוא



ו

והורה לגנוז כל אזכור שהוא בעניין ואפילו קל. אך כל זאת השתנה באחת בסביבת 

מלאות ארבעים שנה לשבתו על כס הנשיאות, בשנת ה’תנש”א;

באותם הימים, התרחשה בעולם מלחמת המפרץ: הצורר סדאם חוסיין ימ”ש שליט 

עיראק פלש עם צבאו למדינה השכנה למדינתו – מדינת כווית, שהייתה עשירה 

אחרות,  מדינות  כנגד  ועוצמה  כח  לבעליה  המעניקים  ואנרגיה  טבע  באוצרות 

והשתלט על שטחה. מנהיגי המעצמות בעולם, בראשות נשיא ארצות הברית אליה 

פנתה כווית להצלה, הודיעו בניסיונות איום והפחדה כושלים כי על סדאם לצאת 

העריץ.  הצורר  כנגד  צלחו  לא  דיפלומטים  איומים  גם  הקטנה.  המדינה  משטח 

להיפך, בתגובה לכך הכריז סדאם כי לא רק שאין ברצונו לסוג על עקביו, כי אם גם 

בכוונתו לשגר טילי סקאד עצומים בגודלם על עבר ארץ-ישראל ובכך ח”ו לסכן 

את חייהם של יהודי ארץ הקודש היל”ת. בעולם כולו שרר בלבול נוראי, ומנהיגי 

המדינות כולם פחדו מפניו של העריץ הנורא.

ויהי היום, ובעת התוועדות קודש בשבת פרשת ראה, שבת מברכים החודש אלול 

ה’תש”נ, הודיע הרבי מלך המשיח שליט”א כי כבר התקיימו הסימנים בדברי חז”ל 

אודות סוף זמן הגלות ועל זמן הגאולה, כולל ובמיוחד דברי חז”ל במדרש ילקוט 

שמעוני )ישעי’ רמז תצט( אודות השנה שמלך המשיח נגלה בה.

וזו היא לשון המדרש: ״אמר רבי יצחק שנה שמלך המשיח נגלה בו כל מלכי אומות 

העולם מתגרין זה בזה, מלך פרס מתגרה במלך ערבי והולך מלך ערבי לארם ליטול 

עצה מהם כו’, וכל אומות העולם מתרעשים ומתבהלים ונופלים על פניהם ויאחוז 

אותם צירים כצירי יולדה, וישראל מתרעשים ומתבהלים ואומר להיכן נבוא ונלך 

ואומר להם בני אל תתיראו כל מה שעשיתי לא עשיתי אלא  ונלך,  נבוא  להיכן 

בשבילכם, מפני מה אתם מתיראים אל תיראו הגיע זמן גאולתכם, ולא כגאולה 

ראשונה גאולה אחרונה כי גאולה ראשונה היה לכם צער ושעבוד מלכיות אחריה 

אבל גאולה אחרונה אין לכם צער ושעבוד מלכיות אחריה”. לאחר מכן ממשיך 

בילקוט ואומר: ״שנו רבותינו בשעה שמלך המשיח בא עומד על גג בית המקדש 

והוא משמיע להם לישראל ואומר ענוים הגיע זמן גאולתכם”.

בסיומה של השיחה אמר הרבי שליט”א )בתרגום מאידיש(: 

״כן תהיה לנו, שמלכתחילה אין מה להיבהל כי כבר הובטחנו ש”אל תיראו 

וכן תהיה לנו, שמשיח צדקנו  זמן גאולתכם”,  )גם מלשון הבטחה(, הגיע 

יבוא כבר בפועל ויעמוד כבר על גג בית המקדש ויכריז וישמיע, שמשיח 

כבר בא! אמן כן יהי רצון”.

בשיחות קודשו הרבות במשך כל תחילת שנת ה’תנש”א האריך הרבי מלך המשיח 

שליט”א לבאר את דברי המדרש על פרטיו, המצביע ברורות על מאורעות מלחמת 



ז

המפרץ כאותם המאורעות המתרחשות בשנה בה נגלה מלך המשיח. בשיחותיו הק’ 

ביאר ובישר כי אכן שנה זו, ה’תנש”א, היא השנה שמלך המשיח יתגלה בה, והכריז 

כלשון המדרש כי כבר הגיע זמן הגאולה – ״ענוים הגיע זמן גאולתכם!”.

כמעט שנה לאחר מכן, בחודש חשוון תשנ”ב, הוציא הרבי מלך המשיח שליט”א 

קונטרס מיוחד בעניין מעלתו של בית מדרשו של הרבי, בנין שבע-מאות-ושבעים 

המפורסם בניו יורק, וקשרו ההדוק לגאולה השלימה ולמלך המשיח ]מה”גילויים” 

בקונטרס מיוחד זה, לא נוכל להתעלם מהמובא בהערה 92 שם: ״ולהעיר, ש”בית 

משיח” בגימטריא ״פרצת” )770(. ודו”ק”, כאשר את מילים אלו הוסיף הרבי מלך 

הוצאתו  טרם  הקונטרס,  הגהת  בעת  הקדושה  ידו  בכתב  עצמו  שליט”א  המשיח 

לאור[. בין החידושים האדירים שבקונטרס זה מבאר הרבי )בשוה”ג להערה 38( כי 

דברי המדרש אודות מקומו של מלך המשיח העומד על ״גג בית המקדש” - רומזים 

על מקומו של מלך המשיח בחוצה-לארץ בעת זמן הגלות, שכן במקדש ״גגות לא 

נתקדשו” )ראה רמב”ם הלכות בית הבחירה פ”ו ה”ז(, שרומז על חוץ-לארץ בערך 

לקדושת ארץ-ישראל!..

בסופה של שנה, ביום י’ אלול ה’תשנ”א, נשא הרבי מלך המשיח שליט”א שיחה 

בכל  התגלה  כבר  והוא  המשיח שבדורנו  הינו  דורנו  נשיא  כי  בישר  בה  מיוחדת 

התוקף )!(, וכי כעת נתנה הרשות ״למלא שחוק פינו” - כלשון הכתוב אודות זמן 

הגאולה, ״אז ימלא שחוק פינו” - בשמחת הגאולה האמיתית והשלימה. היה זה, 

כאמור, בסיומה של שנה בה על פי דברי המדרש ודברי הרבי מלך המשיח שליט”א 

עצמו כבר נגלה מלך המשיח.

אך בזה לא תמו בשורותיו של מלך המשיח. בשיחות רבות בשנת ה’תנש”א ובשנה 

שלאחריה, ה’תשנ”ב, דיבר הרבי מלך המשיח שליט”א על התקרבותנו אל הגאולה 

בתקופתנו זו, על כך שכבר הגיעה עת הגאולה, כלשון חז”ל: ״כלו כל הקיצין”, 

צדקנו  משיח  הדור,  נשיא  עצמו,  הוא  היות  על  ברורות  רמז  גם  רבות  ובשיחות 

גואלם של ישראל - וכדלהלן.

הבהרה כללית: מפני קוצר היריעה, לא נביא כאן בפני המעיינים את שיחות הקודש 

במלואן, אך טעימה בלבד מהם מוגשת בזאת - אם כי לא די בכך, ועל המעיין 

לפתוח ולעיין בגוף שיחותיו הקדושות של הרבי עצמן, כפי שנדפסו בספרים ״ספר 

השיחות תנש”א-תשנ”ב” ו”דבר מלכות”.

•

בשיחת ש”פ תזריע-מצורע תשנ”א דיבר כ”ק אדמו”ר מלך המשיח שליט”א על 

רומזת  כי  וביאר בדבריו  שמה המראה על תוכנה של הפרשה, ״תזריע-מצורע”, 

צח,  )סנהדרין  רבי”  דבי  ״חיוורא   - הנקרא בשם מצורע  על המלך המשיח,  היא 

מבוא



ח

ב(. כשיצאה השיחה לאור לאחר שעברה את הגהתו של הרבי, התבאר בה בנוסף 
רבינו  היינו  וודאי  עכשיו  מאותן שחיין  הגמרא ש”אם משיח  למאמר  כהמשך   -
הקדוש” )סנהדרין צח, ב ובפירש”י( - גם את דברי הגמרא קודם לכן אודות שמו 

של משיח )הערה 67(: 

״דבי רבי שילא אמרי שילה שמו . . דבי רבי ינאי אמרי ינון שמו . . חנינה 
שמו . . ויש אומרים מנחם בן חזקיה שמו, שנאמר כי רחק ממני מנחם משיב 

נפשי”. 

בשולי הגיליון נוספו דברי רש”י על אתר ובוארו: 

״ולהעיר מדיוק לשון רש”י ״כל אחד היה דורש אחר שמו” )ולא שהתלמידים 
חידשו ששמו כשמם רבם(”.

מצויינת  חזקיה שמו”,  בן  ״מנחם  המילים  על  ההערה,  אותה  בהמשכה של  ומיד 
״בן חזקיה” הינו כן בדפוסים  נוספת בה נכתב כי הנוסח  הפניה להערת שוליים 
שלפנינו, אך בירושלמי ובאיכה-רבה נאמר ״מנחם” סתם. ובאם עדיין לא ברורה 

הכוונה בדברים, הרי שמיד בהמשך הדברים בהערה הנ”ל נכתב: 

כ”ק  ובפרט  נשיאינו,  לרבותינו  )בנוגע  אבתרייהו  נעני’  )חסידים(  ״ואנן 
גו’  ידו  ״יוסיף ה’ שנית  יוסף שמו, שנאמר  מו”ח אדמו”ר נשיא דורנו( - 

ואסף נדחי ישראל”, יצחק שמו, שנאמר ‘אז ימלא שחוק פינו’”.

באותה השבת, הכריזו החסידים בפני הרבי לראשונה את ההכרזה הידועה: ״יחי 
זה לאחר שעלה הרב דוד  ועד”. היה  ורבינו מלך המשיח לעולם  אדוננו מורנו 
נחשון - מנמרצי פעילי חב”ד באותם ימים, לקבל את בקבוק ה’משקה’ מידיו 
הק’ של הרבי בעת ״חלוקת המשקה” )עבור אירועים מיוחדים או לרגל פתיחת 
שליט”א  המשיח  מלך  הרבי  נותן  וכיו”ב  ישיבות  חב”ד,  כבתי  חדשים  מוסדות 
מתוך  החדש  המוסד  או  האירוע  את  יפתחו  שעימו  לחיים,  ‘משקה’  בקבוק 

התוועדות חסידית(.

הרב נחשון הכריז כי ה’משקה’ מיועד עבור מטות הפעילות הפועלים עבור קבלת 
מלכותו של הרבי כמלך המשיח, וכי קהל החסידים כולו מקבל על עצמו את עול 
מלכותו של הרבי שליט”א עליהם כמלך המשיח. לאחר מכן הכריז הרב נחשון 

את הכרזת ה”יחי אדוננו” שלוש פעמים, כשאחריו עונה כל הקהל כולו.

בעת ההכרזה, ישב הרבי מלך המשיח שליט”א בראש מורכן מעט, ועל פניו חיוך 
״יחי אדוננו” אך ללא התוספת -  הניגון  לנגן את  רחב. לאחר מכן החלו הקהל 
״מלך המשיח לעולם ועד”. אך במוצאי השבת, בכניסתו ובצאתו מתפילת ערבית 
לעולם  ורבינו מלך המשיח  מורנו  אדוננו  ״יחי   - במלואו  הניגון  את  ניגן הקהל 

ועד”, והרבי עודד את השירה בשתי ידיו בחוזקה!



ט

כן היה גם לאחר מספר ימים, ביום ט”ו 

מלך  הרבי  חילק  בעת  תנש”א,  אייר 

המשיח שליט”א את הקונטרס המיוחד 

וביאורים  חידושים   - מלכות  ”דבר 

בהלכות מלכים להרמב”ם פרקים י”א-

זה,  בקונטרס  הראשון  )הביאור  י”ב” 

המשיח,  מלך  של  ומטרתו  מהותו  על 

בעת  מלכות(.  דבר  בשער  להלן  נדפס 

ניגון  החלוקה, שרו החסידים שוב את 

״יחי אדוננו”, ושוב עודד את השירה. זו היתה הפעם הראשונה בה עודד הרבי מלך 

המשיח שליט”א את השירה לעיני המצלמות. תיעוד ממאורע מדהים זה, בו אישר 

הרבי את עובדת היותו מלך המשיח, הונצח לראשונה בסרט וידאו המפורסם כיום 

בכל אתר ואתר.

•

כמלך  שליט”א  הרבי  של  זהותו  לפרסום  לפעול  החסידים  החלו  השנים  באותן 

המשיח באופן נרחב בקרב העם, וכן פועלים עד היום - בפרסום זהותו של מלך 

המשיח ו”בשורת הגאולה” אותה בישר כי הננו נמצאים בזמן הגאולה בכל אתר 

ואתר. פרסומים אלו זכו לאישורו ועידודו של הרבי מלך המשיח שליט”א בעצמו, 

באופנים שונים ובהזדמנויות רבות.

החסידים בפעולותיהם נשענו לא רק על אמונתם האיתנה ברבם, כי אם גם נסמכו 

שליט”א  המשיח  מלך  הרבי  נשא  אותה  המיוחדת  בשיחה  המפורשים  דבריו  על 

בשבת פרשת שופטים ה’תנש”א, בה ביאר את ענין השופטים והשוטרים עליהם 

מצוה התורה להעמיד ב”שעריך”, וביאר את עניינם בגאולה השלימה - בהשוואה 

ויועציך  כבראשונה  שופטיך  כש”אשיבה  לבוא,  לעתיד  והיועצים  לשופטים 

כבתחילה”. בשיחה זו בישר הרבי בשורה נפלאה, בדברו על עצמו כנשיא הדור, 

והורה כי יש לפרסמה לכל אנשי הדור. ובלשון קודשו: 

״בעמדנו בשבת פרשת שופטים בדורנו זה ובפרט בזמן האחרון, הרגעים 

האחרונים דהגלות - שצריכה להיות עבודה בהתאם מדה כנגד מדה למצב 

הגאולה:

לפרסם אצל עצמו ואצל כל אלו שאפשר להגיע אליהם - שצריכים לקבל 

על עצמם ולקחת על עצמם )ביתר חוזק( את ההוראות והעצות ד”שופטיך” 

ו”יועציך” שבדורנו - ״מאן מלכי רבנן” בכלל, ובפרט נשיא דורנו - הבא 

בהמשך לרבותינו נשיאינו שלפניו - שופט דורנו ויועץ דורנו ונביא דורנו.

מבוא

אוחז בידו הק' את הקונטרס 'דבר מלכות' 
לאחר החלוקה. ט"ו אייר תנש"א



י

. . ישנה ההוראה כנ”ל, שצריכים לפרסם לכל אנשי הדור, שזכינו שהקב”ה 

בחר ומינה בעל-בחירה, שמצד עצמו הוא שלא בערך נעלה מאנשי הדור, 

שיהי’ ה”שופטיך” ו”יועציך” ונביא הדור, שיורה הוראות ויתן עצות בנוגע 

לעבודת כל בנ”י וכל האנשים דדור זה.

. . עד - הנבואה העיקרית - הנבואה ש”לאלתר לגאולה” ותיכף ומיד ממש 

‘הנה זה )משיח( בא’”. 

בשיחת קודשו הבהיר כי דבריו אודות בוא הגאולה האמיתית והשלימה ״לאלתר” 
ו”תיכף ומיד ממש” הינם נבואה, בהיותו נביא הדור - מבשר הבשורה. וידועים 
)ראה  להתקיים  וחייבת  ריקם  חוזרת  אינה  אשר  טובה,  נבואה  אודות  רז”ל  דברי 

רמב”ם הל’ יסודי התורה פ”י, ה”ד(.

אך לבד כל זאת - בנוסף לבשורותיו על היות דורנו זה דור הגאולה, וכי ימינו 
אלה הם ״ימות המשיח” וכי הננו עומדים על סף הגאולה, החל הרבי מלך המשיח 
בחיים  יחיה  הזה  הדור  שנשיא  לכך  מפורשות  להתייחס  רבות  בשיחות  שליט”א 
זאת כמובן להיותו המלך המשיח, אשר  נצחיים, בשונה מכל הדורות הקודמים. 
עליו קורא דוד המלך בתהילים )כא, ה( את הפסוק ״חיים שאל ממך נתתה לו אורך 

ימים עולם ועד”, כאמור וכדלהלן.

•

בשיחת ש”פ בא תשנ”ב בישר הרבי מלך המשיח שליט”א כי נשיא דורנו, בשונה 
מדורות קודמים, עובר בחיים נצחיים לגאולה האמיתית והשלימה.

אל  ״בא  רבינו  משה  אל  הקב”ה  אמירת  עניין  את  מבאר  בקצרה:  השיחה  תוכן 
פרעה” על פי דברי הזהר )ח”א רי, א( עה”פ ״והקל נשמע בית פרעה”, המבאר כי 
משה רבינו ירא מללכת אל בית פרעה עקב בחינת ״בית פרעה דקדושה”: ״ביתא 
דאתפריעו ואתגליין מיני’ כל נהורין וכל בוצינין, כל מה דהוה סתים מתמן אתגלי, 
ובגין כך קב”ה אפיק כל נהורין וכל בוצינין בגין לאנהרא לההוא קול דאקרי קל 
בלא וא”ו” - הבחינה המסמלת את גילוי האורות הגבוהים ביותר מעצמותו יתברך 
באופן ד”אתפריעו”, אופן בו לא שייך כלל סדר והדרגה )מהם השתלשל למטה 
לעולם הגשמי פרעה הרשע בכל תוקף הלעומת-זה(. ולכן חשש משה שמא אינו 
״כלי” לקבלת אורות כל כך גבוהים להיותו אדם גשמי, נשמה בגוף, שאינו מסוגל 
לקבל את הגילוי האלוקי של עצמותו ומהותו יתברך. וראה עוד בהמשך השיחה 

שם באריכות.

לאחר הביאור על דרגת הגילוי של עצמותו ומהותו יתברך באופן של ״אתפריעו”, 
שחל  שבט,  יו”ד  ביום  הקודם  הרבי  של  ההילולא  ליום  בקשר  זאת  לבאר  החל 
בשבוע שלאחר מכן: ביום יו”ד בשבט נפעל אצל בעל ההילולא העניין של ״בא 



יא

אל פרעה” - ״דעייל לי’ קב”ה אדרין בתר אדרין”, להיותו כמו משה רבינו )כידוע 

שאתפשטותא דמשה בכל דרא ודרא( והינו עולה ״בעילוי אחר עילוי” מדי שנה.

שהינו  כפי  כעת,  רק  נפעל  זה  עניין  ההילולא,  יום  בעל  הקודם,  הרבי  אצל  אך 

כנשמה למעלה מהגוף לאחר הסתלקותו. ועל פי ההסבר המבואר לפני כן, הובן, 

כי תכלית השלימות של גילוי זה )גילוי ה”אתפריעו” מעצמותו יתברך( הינו דווקא 

ולכן גם מחמת מצב בריאותו של הרבי  כאשר הוא מתגלה בנשמה בגוף גשמי. 

הקודם נמנע ממנו כח הדיבור, ולאחר מכן אף הסתלק - כיוון שהיה בבחינת משה 

רבינו שהיה ״כבד פה וכבד לשון”, וזאת מכיוון שאז, הן אצל משה והן אצל הרבי 

והכנתו לדירה בתחתונים.  זה טרם סיום העבודה של בירור העולם  הקודם, היה 

ושלימות גילוי זה של עצמותו יתברך באופן של ״אתפריעו” תהיה על ידי מלך 

המשיח, כמו שאמר משה רבינו עצמו - ״שלח נא ביד תשלח”, ביד מלך המשיח - 

שיביא את גילוי זה בשלימותו בגאולה האמיתית והשלימה.

לאחר מכן מבאר הרבי מלך המשיח שליט”א את השייכות של כל הנזכר לעיל גם 

לקביעות היום בשבוע, ומכך לביאור המוכרח אודות גילוי ה”אתפריעו” בשלימות 

בדורנו זה. וזה לשון קודשו: 

ביום   – זו  בשנה  שבט  יו”ד  בקביעות  גם  מרומז  הנ”ל  שענין  לומר  ״ויש 

הרביעי בשבוע, שבו ״נטלו המאורות אבל בו ביום נתלו המאורות, נתלו 

בתי”ו”:

לא  אבל  המאורות(.  )נטלו  אדמו”ר  מו”ח  כ”ק  הסתלקות  היתה  זה  ביום 

באופן שנשאר ״נטלו” ח”ו, אלא מה”נטלו” נעשה מיד נתלו ״שני המאורות 

וגילוי  הגדולים” באופן נעלה יותר – כידוע שע”י הסתלקות נעשה עלי’ 

נעלים יותר )מבחי’ ״אסתלק יקרא דקוב”ה בכולהו עלמין”(, ואז הנשמה 

״אשתכח בכלהו עלמין יתיר מבחיוהי”; וע”י חסידיו ותלמידיו המקושרים 

אליו כנשמות בגופים כאן למטה בדור התשיעי )תשיעי בתי”ו, ע”ד התי”ו 

ד”נתלו  השלימות  למטה  גם  נפעלת   – ד”נטלו”(  הטי”ת  לגבי  ד”נתלו” 

המאורות”, ״אתפריעו ואתגליין מיני’ כל נהורין” בנשמה בגוף למטה”.

]דורנו הינו הן הדור השביעי והן הדור התשיעי, להיות הרבי מלך המשיח שליט”א 

הנשיא השביעי של חסידות חב”ד והנשיא התשיעי של תורת החסידות הכללית: 

הבעל שם טוב מייסד דרך החסידות, תלמידו המגיד ממעזריטש, תלמידו אדמו”ר 

הזקן - מייסד חסידות חב”ד, בנו אדמו”ר האמצעי, חתנו אדמו”ר ה”צמח צדק”, 

בנו אדמו”ר המהר”ש, בנו אדמו”ר הרש”ב, בנו אדמו”ר הריי”צ - הרבי הקודם, 

וחתנו הרבי מלך המשיח שליט”א[.

כלומר, על ידי הדור התשיעי שפועל כאן למטה בארץ נפעלת השלימות של ״נתלו 

מבוא



יב

המאורות” ושל גילוי ה”אתפריעו”, שאצל הרבי הקודם זהו נפעל ברוחניות ולא 
בגוף  בנשמה  נפעל  זהו  הקודם,  מהדור  בשונה  התשיעי,  שבדור  רק  בשלימות. 

בעולם הגשמי למטה. וממשיך:

זה,  ״מזה מובן החידוש דדורנו – הדור התשיעי לגבי כל הדורות שלפני 
עד גם הדור שלפנ”ז )דור השמיני(: מכיון שהגאולה לא באה אז בפועל, 
ה”בא אל פרעה” )הגילוי ד”אתפריעו כל נהורין” למטה( לא הי’ בתכלית 
וגם  הגוף,  מן  הנשמה  הסתלקות  )היתה  בריא  בגוף  כנשמה  השלימות 
בדורנו  משא”כ  וכו’(;  בגלות”  הוא  ש”הדיבור  במצב  היתה  בגוף  הנשמה 
זה – הדור האחרון לגלות והדור הראשון לגאולה – נעשה תומ”י ״נתלו 
המאורות”, שלא זו בלבד שלא חסר ח”ו במאורות הגדולים דגילוי תושב”כ 
באופן  ]לא  יותר  נעלית  שלימות  בזה  נוספת   – אדרבה  אלא  ותושבע”פ, 
להיותו  שבכתב”,  מאורייתא  לשון  וכבד  שבע”פ  מאורייתא  פה  ד”כבד 
למעלה מזה[, באופן שכנשמות בגופים מקבלים בפנימיות ״אתפריעו כל 
ביד  נא  ״שלח  צדקנו,  משיח  מגיע  שתיכף  עי”ז  עתה,  ש”נתלו”  נהורין” 
תצא”,  מאתי  חדשה  ״תורה  עד  כולו,  העם  כל  את  תורה  וילמד  תשלח”, 
וזה פועל את השלימות והעלי’ דכל הדורות שלפנ”ז, עי”ז ש”הקיצו ורננו 

שוכני עפר”, ובעל ההילולא בראשנו”. 

על ידי כך שבדורנו זה מגיעה הגאולה האמיתית והשלימה - כפי שכבר התבשרנו 
והובטחנו בנבואה, לכן זוכה דורנו זה לחיות בחיים נצחיים באופן מושלם, בגילוי 
מושלם של עצמותו יתברך באופן של ״אתפריעו”, וכנשמות בגופים גשמיים - 

כיוון ש”נתלו המאורות”, כנ”ל.

•

באותה השיחה בה הורה ובישר כי יש לפרסם לכל אנשי הדור אודות נביא, שופט 
הרבי מלך  דיבר   - לעיל  הנזכרת  ה’תנש”א  הדור - שבת פרשת שופטים  ויועץ 
קיומו הנצחי של  אודות  גם  המשיח שליט”א 
אבן  דרך  על  והנביא,  השופט  הדור,  נשיא 
באופן  בהר-הבית  במקומה  הקיימת  השתיה 
שינוי  אפילו  שינויים  כל  ללא  ונצחי,  תמידי 

כגניזה. ובלשה”ק:

יסוד  ״צדיק  הכל”,  ש”הוא  הדור  ״נשיא 
שנמצאת   - השתיה  אבן  על-דרך  עולם”, 
וקיימת  הגשמי,  הזה  בעולם  מסויים  במקום 
תמיד בלי שינויים )אפילו לא השינוי דגניזה, 
כהארון שנגנז וכיו”ב(, על-דרך שופט ונביא 

מקבל לידיו הק' במאור פנים 
'תוף מרים', עליו הכיתוב "יחי 
אדוננו מורנו ורבנו המלך המשיח 
לעולם ועד". י"ב אד"ר תשנ"ב



יג

 - תמידי(  באופן  בעולם  אלקות  לגילוי  )כסימן  דור  בכל  )נצחי(  שקיים 
שממנה הושתת כל העולם כולו”. 

בהערה מס’ 133 כאן נוסף הביאור אגב אותיות המילים ״אבן השתיה”:

״ולהעיר שבשנת ה’שי”ת ]=אותיות ״שתיה”[ )שנת הסתלקות כ”ק מו”ח 
לאחרי  ובפרט  כו’.  ועבודתו  בפעולתו  חדשה  תקופה  התחילה  אדמו”ר( 
ועינים  לדעת  ״לב  לבנ”י  ניתן  כאשר  מאז,  שנה  מארבעים  יותר  שעברו 

לראות ואזנים לשמוע” )תבוא כט, ג(”.

מכל זאת ועוד מובן כי כל עניין ההסתלקות ח”ו של נשיא הדור - איננו בדורנו 
זה: הן על פי דבריו הק’ אודות גילוי דרגת ה”אתפריעו” בשלימות )שיחת ש”פ בא 
תשנ”ב הנ”ל( והן על פי דבריו הק’ אלו אודות קיומו הנצחי של נביא הדור - ללא 
שינוי אפילו כזה של כיסוי וגניזה - בהם רומז על עצמו כנביא, נשיא ושופט הדור.

מלך  סימני  על  בדברו  מלכים  בהלכות  הרמב”ם  דברי  כי  כן  גם  מובן  כך  ]אגב 
המשיח )בהשמטת הצנזורה לפרק י”א הלכה ט’( - ״ואם לא הצליח עד כה או נהרג 
- בידוע שאינו זה שהבטיחה עליו תורה והרי הוא ככל מלכי בית דוד השלמים 
הכשרים שמתו” - אינם שייכים אצל הרבי מלך המשיח שליט”א, כיוון שכאמור 
- בדורנו אצל נשיא דורנו לא שייך כלל עניין ההסתלקות ח”ו, ולא עוד אלא גם 

כיום הוא חי בגופו הגשמי ללא כל שינוי דק[.

•

בשנה שלאחר מכן, בתאריך כ”ז באדר א’ תשנ”ב, חדל הרבי לצאת אל הציבור 
מפני המאורע שנתפס לעיני בשר כאירוע מוחי ל”ע. בחודשים הבאים, למען יוכל 
הקהל ״לראות ולהיראות”, נבנה בבית הכנסת הגדול חדר מיוחד בעל חלון כהה 
רחב בו ישב הרבי מלך המשיח שליט”א בעת התפילות במניין, כשמאוחר יותר 
מלך  הרבי  החל  בה   - הכנסת  בית  חלל  אל  הפונה  מרפסת  גם  זה  לחדר  נוספה 

לקהל  לצאת  המשיח שליט”א 
באופן קבוע.

במהלך  כי  היה  הקבוע  הסדר 
מלך  הרבי  שהה  התפילות 
בחדר  שליט”א  המשיח 
בסוף  ממש  כאשר  המיוחד, 
למרפסת,  יוצא  היה  התפילה 
הקדיש  אמירת  בעת  לעיתים 
האחרון, ונגלה אל הקהל. קהל 
בית  את  שמילא  החסידים, 

מבוא

מעודד את שירת החסידים "יחי אדוננו מורנו 
ורבינו מלך המשיח לעולם ועד". חשון תשנ"ג



יד

הכנסת עד אפס מקום מחמת הרצון הרב לראות את פני הקודש, החל מיד בשירת 
האמונה ״יחי אדוננו” כשהרבי מעודד את השירה. לעיתים היה העידוד בידו, אך 

כמעט תמיד היה זה בתנועות ראשו וגופו הק’.

בכל  כאשר  תשנ”ג-תשנ”ד,  השנים  במשך  ושוב  שוב  עצמו  על  חזר  זה  מאורע 
פעם יוצא הרבי מלך המשיח שליט”א אל הקהל עבור דבר אחד בלבד - עידוד 
שירת ואמונת החסידים בו ובדבריו, כי ״אדוננו מורנו ורבינו” הוא ה”מלך המשיח” 
שיחיה ״לעולם ועד” - כמאמר הכתוב בתהילים )כא, ה( ״חיים שאל ממך נתתה לו 

אורך ימים עולם ועד”, אותו מבארים מפרשי הפסוק על מלך המשיח.

•

על בסיס כל זאת בוערת בחסידים האמונה כי הרבי שליט”א הוא הוא המלך המשיח 
והוא יגאלנו גאולת עולמים תיכף ומיד ממש. באותם ימי שנות הנפלאות, שנות 
ושוב,  שוב  בכך  האמונה  את  שליט”א  המשיח  מלך  הרבי  עורר  תנש”א-תשנ”ד, 
בשיחותיו הקדושות ולאחר מכן בעידודיו את שירת ״יחי אדוננו”, שירת האמונה.

כך גם היה ביום ג’ בתמוז תשנ”ד, היום בו הפסיקו עיני הבשר לחזות בפני קודשו 
והאזניים מלשמוע קולו. למראה העיניים היה זה נראה כהסתלקות רח”ל, אך היה 
זה רק תחילתו של ניסיון, הנסיון האחרון בגלות בו עומדים אנו עד לרגעי כתיבת 

השורות.

וכבר היה כן לעולמים, בשעה שעלה משה למרום לקבל התורה: ״וירא העם כי 
בושש משה, אל תקרי בושש אלא באו שש . . לסוף מ’ יום בא שטן ועירבב את 
העולם, אמר להן משה רבכם היכן הוא אמרו לו עלה למרום, אמר להן באו שש ולא 
השגיחו עליו, מת ולא השגיחו עליו, הראה להן דמות מטתו והיינו דקאמרי ליה 
לאהרן כי זה משה האיש וגו’” )שבת פט ע”א(. באותה העת, רק שבט לוי בלבד לא 
חטאו בחטא בעגל, והיה זה עקב דבקותם בדברי הרב - משה רבינו - שהבטיחם 

כי לסוף מ’ יום ירד ועימו לוחות הברית.

בתורת החסידות מוסבר כי הסתלקות הצדיק מן העולם היא רק לאחר שסיים את 
אל  ולחזור  מהגוף  להיפרד  נשמתו  יכולה  אזי  הגשמי,  הזה  בעולם  כאן,  עבודתו 
מקום חוצבה. הסתלקותו של צדיק מראה כי הוא השלים את עבודתו וכי כעת הינו 

יכול להסתלק מן העולם.

אך אצל הרבי, נשיא הדור השביעי, אין זה שייך כלל וכלל. ראשית, כאמור לעיל, 
ברגע קבלת הנשיאות והנהגת חסידות חב”ד ביום י”א שבט ה’תשי”א הודיע הרבי 
שליט”א את מטרתו ומטרת הדור השביעי כולו והיא אחת: ״העבודה דדור השביעי 
שכינה,  עיקר  כ”א  שכינה  רק  ״ולא   - ממש”  למטה  השכינה  את  להמשיך  הוא 
ובתחתונים דוקא”, שפירושה של עבודה מיוחדת זו הוא גאולה אמיתית ושלימה, 



טו

אז ״יראו כל בשר” את גילוי האלוקות בעולם.

נכון לרגעי כתיבת שורות אלו, טרם הושלמה המטרה. עודנו נמצאים במצב של 
גלות, והגאולה האמיתית והשלימה טרם הגיעה בשלימותה. על כן - בנוסף לדבריו 
הברורים בשיחות קודשו הנ”ל - לא יתכן לומר שיתאפשר מצב של הסתלקות ח”ו 
את  סיים  שטרם  השביעי  הדור  נשיא  להיותו  שליט”א,  המשיח  מלך  הרבי  אצל 
עבודתו, ועל כן חזקה האמונה ובהירה ההבנה כי הרבי מלך המשיח שליט”א חי 

וקיים - ויבוא ויגאלנו ויוליכנו קוממיות לארצנו תיכף ומיד ממש.

•

״שיר למעלות אשא עיני אל ההרים - למלך המשיח, שנאמר מי אתה הר הגדול 
ולהיכן הוא בא בדרך ההרים, שנאמר מה נאוו על ההרים רגלי מבשר” )מדרש 

תנחומא תהילים קכ”א, א(.

נבחר שמו של ספר זה - שירו למל”ך - לציון למל”ך שנים להולדתו של כבוד 
קדושת אדמו”ר מלך המשיח שליט”א, ביום בו מנהג ישראל להתחיל לומר את 
המזמור בתהילים המתאים למספר שנותיו, פרק קכ”א - ״שיר למעלות”, ובו גם 
נכתבו דברי החכמה וחידושי התורה שנקראת גם היא כשירה - ״ועתה כתבו לכם 

את השירה הזאת”.

מאה  לרגל  שליט”א  המשיח  מלך  אדמו”ר  קדושת  לכבוד  מוגש  זה  ייחודי  כרך 
ועשרים שנים להולדתו, כמתנת ביכורים מאת רבני ישובי וקהילות ישראל על ידי 

תלמידי הישיבה המרכזית ב-770 ”בית-משיח”.

הספר מכנס בקרבו את דברי התורה ופלפולי אורייתא של הרבנים ומורי ההוראה 
הנכבדים, אשר מטרת כינוסם באכסניה מפוארת זו הינה להעלות על נס את פועלו 
הרב ומעלתו הנשגבה של רבינו שליט”א נשוא הספר, למען הגדיל תורה ולהאדירה.

גוברת התקווה  ויראה  ועשרים שנות תורה  זה של מאה  היסטורי  דרך  ציון  בעת 
והתפילה של רבבות אלפי ישראל לזכות כבר תיכף ומיד לראות ולחזות בעינינו 
את כ”ק אדמו״ר מליובאוויטש מלך המשיח שליט״א כ”משיח ודאי”, על ידי זה 
ש”עשה והצליח ובנה מקדש במקומו וקבץ נדחי ישראל”, ״ולא עיכבן אפילו כהרף 

עין”, במהרה בימינו ממש.

ונכריז לפניו את ההכרזה המבטאת את קבלת עול מלכותו עלינו בשמחה, ונאמר:

יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד!

מבוא









 ענינו העיקרי של משיח: חזרת מלכות 
בית דוד ושלימות משפטי התורה

מלכים1:  הלכות  בסוף  הרמב"ם  כתב  א. 
מי  או  )במשיח(  בו  מאמין  שאינו  מי  "וכל 
שאינו מחכה לביאתו לא בשאר נביאים בלבד 
שהרי  רבינו  ובמשה  בתורה  אלא  כופר  הוא 
אלקיך  ה'  ושב  שנאמר2  עליו  העידה  התורה 
"אף  ממשיך  זה  ולאחרי  כו'".  שבותך  את 
בפרשת בלעם נאמר ושם נבא בשני המשיחים 
את  שהושיע  דוד  שהוא  הראשון  במשיח 
ישראל מיד צריהם, ובמשיח האחרון שעומד 
מבניו שמושיע את ישראל ]באחרונה3[ ושם 
אשורנו  דוד  זה  עתה  ולא  אראנו  אומר4  הוא 
ולא קרוב זה מלך המשיח. דרך כוכב מיעקב 
זה דוד. וקם שבט מישראל זה המלך5 המשיח. 

1( פרק יא ה"א.

2( נצבים ל, ג.

שלטה  שלא  ודפוסים  הרמב"ם  בכתבי־יד  אבל   )3
בהם בקורת הצנזור )רומי רמ. שונציא רנ. קושטא רסט. 
ווינציאה רפד. שי )– ברגדין(. שיא )יושטיניאן(( "מיד 

בני עשו".

"נוסח מלא בלתי מצונזר של פרק זה )פי"א מהלכות 
מלכים( על פי כתבי־יד ודפוסים ישנים בצירוף מבוא 
ושינויי נוסחאות" נדפס בסוף הרמב"ם דהוצאת פרדס 
דפרק  כתבי־יד  מכמה  צילומים  גם  ושם  )ירושלים(. 
השינויים  )בעיקר(  צויינו  ובהערות  בפנים  לקמן  זה. 

הנוגעים לנדון דידן. 

4( בלק כד, יז־יח.

)הערה  הנ"ל  כתבי־יד  וכמה  בדפוסים  הוא  כן   )5
3(*. ויש לומר בפשטות השינוי דבענין הא' כתב "זה 
מלך המשיח" ולאחרי זה )שכבר ידוע( כתב "זה המלך 

ומחץ פאתי מואב זה דוד. וכן הוא אומר6 ויך 
וימדדם בחבל. וקרקר כל בני שת  את מואב 
זה המלך המשיח שנאמר7 בו ומשלו מים עד 
ים. והיה אדום ירשה זה דוד8. שנאמר9 ותהי 
ירשה  והיה  וגו'*10.  לעבדים  לדוד  אדום10 
שנאמר12  המשיח  המלך  זה  אויביו11  שעיר 

המשיח" )ה"א הידיעה )מלפני זה((.

6( שמואל־ב ח, ב.

7( זכרי' ט, י.

8( בדפוסים ורוב כתבי־יד הנ"ל )הערה 3( "לדוד".

9( שמואל־ב שם, ו.

אדום  כל  "ויהי  יד  פסוק  ושם  "ארם".  בכתוב   )10
יג.  יח,  א'  הימים  בדברי  זה  דרך  ועל  לדוד".  עבדים 
ובכתב־ יד שטוקהאלם "עבדים לדוד". ולפי זה כנראה 

הכוונה לפסוק יד.

*10ברוב כתבי־יד ליתא "וגו'". וגם מזה משמע קצת 
שהכוונה לפסוק יד שבשמואל־ב שם, שהמשך הכתוב 
שממשיך  שם  ו  בפסוק  כן  שאין  מה  לכאן.  שייך  אין 

"נושאי מנחה".

כן  אבל  וגו'".  ירשה  "והיה  שלפנינו  בדפוסים   )11
הוא בדפוסים וכתבי־יד הנ"ל )הערה 3(.

12( עובדי' א, כא.

כתב  מישראל"  שבט  ב"וקם  גם  שלפנינו  ובדפוסים   )*
"זה מלך המשיח" ורק בב' ענינים האחרונים כתב "זה המלך 

המשיח".

הובאו   – שטוקהולם   .591 )אוקספורד  כתבי־יד  ובב' 

ברמב"ם הנ"ל הערה ג( בכל הלכה זו "זה מלך". ולאידך, בב' 

כתבי־יד אחרים שם )אוקספורד 610, 568( גם באשורנו ולא 

קרוב כתב "זה המלך המשיח".

יט



כ

ועלו מושיעים בהר ציון וגו'"*12.

 — הלכות  ספר  הוא  הרי  היד  ספר  הנה 
)ולא   — בסופה  בהקדמתו  הרמב"ם  כדברי 
בזה(,  וכיוצא  התורה  פסוקי  על  דרשות  של 
וצריך להבין: כדי להוכיח את ההלכה ש"כל 
"בתורה  כופר  הוא  כו'"  בו  מאמין  שאינו  מי 
כותב  היה  אילו  מספיק  היה  רבינו",  ובמשה 
נבא  ושם  נאמר  בלעם13  בפרשת  "אף  רק 
שמושיע  מבניו(  שעומד  )האחרון  במשיח 
יודעים  היינו  וכבר  ]באחרונה["  ישראל  את 
 .  ." דמיירי בפסוקי הנבואה שהתחלתם היא 
אשר יעשה העם הזה לעמך באחרית הימים”14 

—

ולמה לו להאריך בפרטי הראיות שבכתובים 
מי  ועל  המשיחים"  "שני  אודות  מדובר  אלו 

מרמז כל חלק מהכתוב וכו'?

אפילו אם הכוונה היא לפרש בהדיא מאיזה 
פסוקים מיירי, הרי היה מספיק אם היה מביא 
נאמר  שזה   — והסיום(  ההתחלה  )את  רק 
ירשה  והיה  וגו'  עתה  ולא  "אראנו  בפסוקים 

שעיר אויביו גו'"15.

"אף  הראיה  את  מוסיף  מזה שהרמב"ם  ב. 
בפרשת בלעם נאמר", אף על פי שכבר הביא 
לפני זה ראיה על עצם הענין "שהרי התורה 

הכתוב  המשך  גם  נעתק  הנ"ל  הכתבי־יד  *12ברוב 
"לשפוט את הר עשו", ובכתב־יד )אוקספורד 610( נוסף 

גם "והיתה גו'".

הי"ב  יסוד  פרק חלק  בפירוש המשנה  וכלשונו   )13
בתורה  בו  שיעד  בתורה  כפר  כו'  בו  שהסתפק  ומי 
)ועל דרך  נצבים  ופרשת אתם  בפירוש בפרשת בלעם 

זה הוא בתרגום הר"י קאפאח(.

14( כד, יד.

)מהדורת  לסופו  קרוב  פ"ג  תימן  אגרת  ראה   )15
ולא  אראנו  באמרו  בתורה  ה'  כמו שהבטיחנו  קאפח(: 

עתה אשורנו ולא קרוב וכו' והיה אדום ירשה.

את  אלקיך  ה'  ושב  שנאמר  עליו  העידה 
לשונו(  מפשטות  )וכמובן  משמע  שבותך", 
הרמב"ם  מביא  בלעם  מפרשת  שהכתובים 
בעיקר לא )רק( כראיה על עצם ביאת המשיח, 
ש"נבא  )גם(  אלא  מהגלות,  ישראל  גאולת 
דוד  שהוא  הראשון  במשיח  המשיחים  בשני 
מבניו". שמפני  האחרון שעומד  ובמשיח  כו' 
זה הוא מפרט ומפרש את הכתובים, איך מוכח 

מהם ש"נבא בשני המשיחים".

אבל הא גופא צריך ביאור:

בשלמא מה שמוסיף את הראיה מהכתובים 
יש  דמשיח,  הענין  עצם  על  בלעם  שבפרשת 
אלקיך  ה'  "ושב  שכתוב  מפני  שזהו  לומר 
ידי  על  יהיה  שזה  נאמר16  לא  שבותך"  את 
מהמפורש  ראיה  גם  מביא  לכן  המשיח17, 
בתורה שנבא על מלך המשיח, אבל מה נוגע 
להראיות )מן התורה( על ביאת המשיח ש"שם 
נבא" לא רק ב"משיח האחרון" אלא גם בדוד, 
"משיח הראשון"; ובפרט — באריכות לפרש 
מהם  איזה  בהכתובים  הלשונות  פרטי  כל 

מדברים במלך דוד ואיזה במלך המשיח18?

16( אבל להעיר שלשון הרמב"ם הוא "העידה עליו".

17( להעיר מפרש"י סנהדרין )צט, א( ד"ה "אין להם 
ויגאלם  בעצמו  ימלוך  הקב"ה  אלא  לישראל,  משיח 
)סי' שנו(.  יו"ד בסופו  סופר  וראה שו"ת חתם  לבדו". 
לישראל  משיח  )שאין  הלל  רבי  כדעת  והאומר  ושם: 

אלא הקב"ה יגאלם( הרי הוא כופר בכלל התורה.

היחידי  המדרש*  שזהו  לומר  שאין  ופשיטא   )18
מלך  על  האלו  הכתובים  שמפרש  הרמב"ם  שמצא 
הראשון  הכתוב  )חצי  כצורתו  הביאו  ולכן  המשיח, 
וכו'( – כי א( פשוט שאף על פי כן אין דרך  על דוד 
הרמב"ם להעתיק כל פרטי הדברים שבמדרש, כי אם 

דרך  "על  שם  בלק  בבחיי  הוא  הרמב"ם  לשון  ע"ד   )*
וברמב"ן בספר  ועד"ז הוא במדרש הגדול עה"פ.  המדרש". 

הגאולה שם )מבלי הראיות של הכתובים(. ועל דרך זה קצת 

במדרש אגדה )באבער( על הפסוק. וראה רלב"ג על הפסוק.



כא ענינו העיקרי של משיח

שהרמב"ם  שהטעם  לומר,  יש  לכאורה  ג. 
בשני  שנבא  זה  על  גם  הראיה  את  מביא 
דוד  שהוא  הראשון  "משיח  גם  המשיחים, 
מה  דלכאורה,   — כו'"  ישראל  את  שהושיע 
נוגע לאמונה בביאת המשיח שגם דוד נקרא 
שניהם  שעל  עד  המשיח,  המלך  כמו  משיח 
אומרים "בשני המשיחים" )בה"א הידיעה( —

בביאת  לאמונה  נוגע  שזה  מפני  הוא 
ומחזק אותה: כשנדע שענין המשיח  המשיח 
אינו דבר חדש, כי כבר היה "משיח הראשון 
הוא דוד שהושיע את ישראל מיד צריהם", זה 
מוסיף תוקף באמונה שגם לעתיד יבוא משיח 

שמושיע את ישראל

)על דרך הוכחת חז"ל19 על תחיית המתים: 
"דלא הוו חיי דהרי חיי לא כל שכן"(;

במפרשים20:  שכתוב  כמו  אחר,  באופן  או 
מכיון שעל־דבר שני המשיחים נאמר באותה 
הנבואה  חלק  שנתקיים  כשם  הרי  נבואה, 
שהושיע  דוד  שהוא  הראשון  ל"משיח  בנונע 
תקוים  בודאי  כן  צריהם";  מיד  ישראל  את 
שעומד  האחרון  "משיח  על־דבר  הנבואה 

שגם  חז"ל  במדרשי  מצינו  ב(  דידן,  לנדון  שנוגע  זה 
חלק הראשון "דרך כוכב מיעקב" מפרשו במשיח )ראה 
וראה  כ.  ירושלמי תענית פ"ד ה"ה. דברים רבה פ"א, 
הפסוק.  על  עוזיאל  בן  יונתן  ותרגום  אונקלוס  תרגום 
ועל דרך זה מפרש הרמב"ן על הפסוק כל הכתובים על 
משיח. וראה דבריו בספר הגאולה )ע' רסו – בהוצאת 
שפירשו  שם  בלק  הראב"ע  על  שהשיג  מה  שעוועל( 
ואולי הם  וראה לחם משנה לרמב"ם שם:   – דוד(  על 
מדרשים חלוקים – ג( ועוד ועיקר: הרמב"ם כאן אינו 
בא להביא ראיות ממדרשי חז"ל "שכל הספרים מלאים 
בדבר זה" )יותר מ"בדברי הנביאים" – לשון הרמב"ם 

שם ה"ב(, כי אם מהמפורש בתורה ופשטות הכתובים.

19( סנהדרין צא, א.

על   – שם.  מלכים  הלכות  לרמב"ם  ספר  קרית   )20
דרך סיום מס' מכות.

מבניו שמושיע את ישראל ]באחרונה[".

אבל מובן שקשה לפרש שזהו כל הטעם: 
כי בכתובים אלו אין כוונת הרמב"ם )כפשטות 
המשיח  שמלך  והוכחה  ראיה  להביא  לשונו( 
ודאי יבוא, אלא שביאתו כתובה בתורה; ומזה 
מחכה  שאינו  מי  או  בו  מאמין  שאינו  ש"מי 
כופר  הוא  בלבד  נביאים  בשאר  לא  לביאתו 

אלא כתורה ובמשה רבינו" —

בשני  ש"נבא  לכאן  נוגע  מה  כן  אם 
המשיחים", גם "במשיח הראשון שהוא דוד", 
הלשונות  )ארבעת(  את  לפרש   — ובפרט 
שבראשונים  אלו,  שבכתובים  הכפולים 
למשיח  ובשניים —  הראשון  למשיח  הכוונה 

האחרון?

ד. בהמשך לזה כותב הרמב"ם, אבל בהלכה 
בפני עצמה: "אף בערי מקלט הוא אומר21 אם 
עוד  לך  ויספת  גבולך  את  אלקיך  ה'  ירחיב 
שלש ערים וגו' ומעולם לא היי דבר זה ולא 

צוה הקדוש ברוך הוא לתוהו".

והנה ידוע שגם חלוקת ההלכות שברמב"ם 
מביא  למה  להבין:  וצריך   — בדיוק  היא 
ולא  עצמה  בפני  בהלכה  זו  ראיה  הרמב"ם 
הראיות  שתי  עם  ביחד  שלפניה  בהלכה 
האחרות שמן התורה? ואם מתאים שכל ראיה 
ליה  הוה  עצמה,  בפני  בהלכה  כתובה  תהיה 
לכתוב גם הראיה מפרשת בלעם בהלכה בפני 

עצמה*21.

גם: למה מדייק לציין מקור הכתוב ובפרט 
בלשון "אף בערי מקלט הוא אומר" ולא ")אף( 

21( שופטים יט, ח־ט.

 .67 הערה  לקמן  שנסמן  שיחות  לקוטי  וראה   )21*
לקוטי שיחות חלק ל"ד ע' 114 ואילך.



כב

בפרשת שופטים"22, על דרך מה שכתוב לפני 
זה "בפרשת בלעם"?

"בשני  הלשון23  דיוק  להבין  צריך  גם  ה. 

פרשה  עוד  ישנה  מקלט  לערי  בנוגע  שהרי   )22
ד,  ואתחנן  פ'  גם  וראה  ואילך,  )מסעי לה, ט  זה  לפני 
מא ואילך(, שמהלשון "בערי מקלט נאמר" אינו ברור 
מקומו בתורה )גם אם היה נאמר "בפרשת ערי מקלט"(.

"בפרשת  א(  הרמב"ם:  בלשון  לדייק  יש  עוד   )23
בלעם", והרי אין דרכו לציין המקור, וכמו שלא כתב 
בהפסוק שהקדים ושב ה' אלקיך, "שהרי נאמר בפרשת 
נפקא־מינה  למאי  נבא"  "ושם  הלשון  ב(  נצבים",  אתם 

)ודוחק גדול לומר, כיון שמקדים "פרשת בלעם" צריך 
לבאר ד"שם נבא"(.

בהתאם  נבא"*,  "ושם  שהוסיף  לומר  יש  לכאורה 
למה שכתב לפני זה "כופר . . בתורה ובמשה רבינו", 
על זה ש"כופר . . בתורה" כתב "שהרי התורה העידה 
"אף  כתב  רבינו"  "במשה  שכופר  זה  ועל  כו'",  עליו 
בפרשת בלעם נאמר ושם נבא" )ולא "ואף בלעם נבא" 
משה  לנבואת  וכוונתו  שם((  לרמב"ם  ספר  )כבקרית 
)וכן משמע בפירוש המשנה אבות )פ"ד מ"ד( "וכן דוד 
והוא  רבינו  משה  ידי  על  לנו  יתברך  השם  ושיעדו  כו' 

המשיחים", מה זה נוגע לכאן ובמה דוקא )רק( 
דוד נקרא משיח?

המשחה  בשמן  נמשח  שדוד  כשם  ]שהרי 
)בקרן24( ונקרא משיח ה'25, כמו כן, לפני זה, 
נמשח שאול26 )בפך כו'( וגם הוא נקרא משיח 

ה'27[

מושיעי  שני  לבחור  היא  הכוונה  ואם 

ולהעיר  רז"ל".  שביארו  כמו  מיעקב  דרך  אשר  הכוכב 

משל"ה )בלק שסב, ב( בפירוש הגמ' )בבא בתרא יד, ב( 
"משה כתב ספרו ופרשת בלעם"(, היינו שכופר בתורה 
ובנבואת משה )ונקרא אפיקורוס וכופר( אף שגם תורה 
היא בכלל נבואת משה** )ראה רמב"ם הלכות תשובה 
פ"ג ה"ח***(. ועל פי זה יתורץ לכאורה גם זה שהביא 
הראיה מערי מקלט בהלכה בפני עצמה, כי זוהי ראיה 
נוספת מסברא "ומעולם לא היה דבר זה ולא צוה הקב"ה 
לתוהו", ואינו שייך ל"כופר . . בתורה ובמשה רבינו". 
ולא  אומר"  הוא  מקלט  "בערי  שכתב  מה  מובן  וגם 
"בפרשת שופטים נאמר" וכיוצא בזה, להדגיש שאין זה 

שייך לכופר בתורה כו'.

אבל מובן שגם זה דוחק ואין כאן מקומו. וראה לקמן 
בפנים סעיף יא.

24( מגילה יד, א.

25( שמואל־ב יט, כב. וראה שם כג, א.

הרמב"ם  הביא  זה  וכתוב  א.  יוד,  שמואל־א   )26
וראה  מלך.  משיחת  לענין  ה"ז(  פ"א  מלכים  )הלכות 

מגילה שם.

שמואל־ב  טז.  יא.  ט.  כו,  יא.  ז.  כד,  שמואל־א   )27
א, יד. טז.

*( לכאורה יש לומר באופן אחר )ועל פי זה מובן הצורך 
לפני  שכתב  מה  על  בלעם"  בפרשת  "אף  זו  ראיה  להוסיף 

זה "שהרי התורה העידה עליו" – דפרשת נצבים(, שבזה 

מוכיח שמוכרח להתקיים, כי ההבטחה של תורה יתכן שלא 

תתקיים שמא יגרום החטא )ברכות ד, א( מה שאין כן בנבואה 

שהנבואה לטובה אפילו על תנאי אינו חוזר )רמב"ם הלכות 

יסודי התורה פ"י ה"ד(.

ס"ג(  )בפנים  לעיל  נתבאר  שכבר  זה  על  נוסף  אבל 

שהרמב"ם כאן לא בא להוכיח אמיתת הענין שבוודאי יהיה, 

כי אם איך שהוא כופר בתורה ובמשה רבינו, ואם כן אין נוגע 

הענין דנבואה – הרי החילוק בין ההבטחה דאפשר שתתבטל 

הרמב"ם  מפרש  כו',  לטובה  לנבואה  החטא  יגרום  שמא 

ה'  שבין  במה  החילוק  שהיינו  המשנה  לפירוש  בהקדמתו 

לנביא עצמו )שבזה אפשר להיות שיגרום החטא( לזה שיאמר 

להבטיח לבני אדם טובה בסתם, שבזה אי אפשר שלא  ה' 

תתקיים ההבטחה,

בודאי  עליו"  העידה  "שהתורה  זה  שגם  מובן  כן  ואם 

ובהערות  7־116  ע'  חל"ד  לקו"ש  וראה   – ועצ"ע.  תתקיים. 

שם.

ויסוד  יסוד השביעי  **( ראה פירוש המשנה פרק חלק 
השמיני. ולהעיר מלשון הרמב"ם הלכות יסודי התורה פ"ח 

ה"ג. שם פ"ט סוף ה"א. ה"ד. ה"ה. נתבאר בארוכה בלקו"ש 

חי"ט ע' 177 ואילך.

כו'  ה'  "האומר שאין התורה מעם  ***( ברמב"ם שם: 
זה כופר בתורה", אף  אם אמר משה אמרו מפי עצמו הרי 

שבזה גם מכחיש נבואתו של משה רבינו, כבשלשה שלפני 

במה בא להכחיש, אף שהכופר בתורה  זה, ומשמע שתלוי 

בדרך ממילא מכחיש נבואתו של משה, לא נקרא על ידי זה 

אפיקורוס. ועדיין צריך עיון.



כג

לכאורה  ובאחרונה(,  )בראשונה  ישראל 
מתאים יותר משה רבינו כגואל ראשון ומשיח 

כגואל אחרון28.

ששניהם הושיעו מגלות, משא"כ — דוד.

בנבואה  למדריגתם  בנוגע  שגם  ולהעיר 
כתב הרמב"ם שמשיח גדול מכל הנביאים29, 
או כדבריו בספר היד30 "ונביא גדול הוא קרוב 

למשה רבינו" מה שאין כן — דוד31.

28( להעיר משמות רבה פ"ב, ד. זהר ח"א רנג, א. שער 
הפסוקים פ' ויחי.

קאפח(:  הר"י  )תרגום  פ"ד  ריש  תימן  באגרת   )29
אחרי  הנביאים  מכל  גדול  מאד  גדול  נביא  שהמשיח 
משה רבינו . . מעלותו הרי היא הרמה בדרגות הנביאים 

והנכבדת אחרי משה רבינו.

30( הלכות תשובה פ"ט ה"ב.

31( ראה מגילה שם ברש"י שהוא נביא וכן סוטה מח, 
ריש ע"ב. וקשה מזהר ח"ב קנד, א )וראה ניצוצי זוהר 
שם(. וראה שער רוח הקדש בתחלתו. ובכמה מקומות 
דדוד ושלמה )תהלים ומשלי – כתובים – דלא כסוטה 
ואין  הוד.  נצח  נבואה  ולא  הקדש  רוח  מלכות   – שם( 

כאן מקומו.

כתב:  השניה(  )המעלה  פמ"ה  ח"ב  נבוכים  במורה 
דוד ושלמה ודניאל הם מן הסוג הזה ואינם מסוג ישעי' 
. כי אם   . . לא דברו   . . ודומיהם לפי שאלו   . וירמי' 

ברוח הקדש.

בפירוש המשנה אבות )פ"ד מ"ד( "וכן בדוד כו' והוא 
נביא" )להעיר דשם בא בהמשך "ויש לך ללמוד ממשה 
רבינו כו'"(, אבל בפשטות משם אין ראיה כי אינו מדבר 
כו'  ענווה  על־דבר  אם  כי  הנבואה,  ומעלות  במדריגת 

ואינו נוגע החילוקי מדריגות דנבואה ורוח הקדש.

בשמונה פרקים )פ"ז(: וכן דוד המלך ע"ה נביא אמר 
שורה  הנבואה*  "אין  רז"ל  מאמר  לבאר  בא  ושם  כו'. 
אלא על חכם גבור ועשיר . . ואין מתנאי הנביא שיהיו 
אצלו כל המעלות" ומביא דוגמא משלמה ודוד, אליהו 

שמואל יעקב.

ו. ויובן זה בהקדם בהסברת כמה דיוקים 
זה בהלכות מלכים  בשתי ההלכות שלאחרי 
שם. בהלכה ג' כתב הרמב"ם: ואל יעלה על 
דעתך שהמלך המשיח צריך לעשות אותות 
מחיה  או  בעולם  דברים  ומחדש  ומופתים 
כך  הדבר  אין  אלו32  בדברים  וכיוצא  מתים 
שם  שמביא  )כמו  כו'  עקיבא  רבי  שהרי 
הראיה מבן כוזיבא, ומסיק( ולא שאלו ממנו 
הדברים  ועיקר  מופת  ולא  אות  לא  חכמים 
ככה הן שהתורה הזאת חוקיה ומשפטיה*32 
לעולם ולעולמי עולמים ואין מוסיפין עליהן 
ולא גורעין מהן ]וכל33 המוסיף או גורע או 
של  הדברים  והוציא  בתורה  פנים  שגילה 
ורשע  בדאי  ודאי  זה  הרי  מפשוטן,  מצוות 

ואפיקורס[.

המלך  על־דבר  ההלכה  שבהמשך  מזה 
. שהתורה   . "ועיקר  הרמב"ם  מסיים  המשיח 
משמע  כו'"  לעולם  ומשפטיה  חוקיה  הזאת 
לעשות  צריך  שמשיח  שהאומר  לכאורה, 
בעולם,  דברים  לחדש  או  מופתים  או  אותות 
היפך  בתורה,  גורע  או  מוסיף  הוא  בזה  הרי 
צריך  אבל  כו',  עליהן  מוסיפין  דאין  הענין 

להבין: מה הקשר בין שני הענינים34?

הרמב"ם35  כתב  לנביא  בנוגע  מזו:  יתירה 

 )3 )הערה  הנ"ל  רמב"ם  וכתבי־יד  בדפוסי   )32
"שהטפשים אומרים".

*32( בכמה כתבי־יד )הובאו ברמב"ם הנ"ל הערה 3(: 
אין חוקיה ומשפטיה משתנים )משתנות(.

 )3 )הערה  הנ"ל  וכתבי־יד  בדפוסים  הוא  כן   )33
ונשמט בדפוסים שלפנינו.

34( סיום הלשון שבההלכה שנשמט על ידי הצנזור 
הכוונה  כנראה   – ואפיקורס  רשע  כו'  המוסיף  וכל 
בהלכה  הלשון  המשך  מובן  זה  פי  ועל  האיש.  לאותו 
שלאחריה ראה בהנסמן בהערה 36. אבל לפי זה – למה 
הוצרך לומר גם "ועיקר הדברים . . שהתורה כו' מהן".

35( הלכות יסודי התורה ריש פ"י.

*( כן הוא בפירוש המשנה שלפנינו ובתרגום הר"י קאפח. 
בגמ' שבת )צב, א( "אין השכינה שורה". ובנדרים )לח, א( "אין 

הקב"ה משרה שכינתו".

ענינו העיקרי של משיח



כד

שלחו  שה'  ויאמר  לנו  שיעמוד  נביא  ש"כל 
אות כאחד מאותות משה  צריך לעשות  אינו 
בהם  שיש  ואלישע  אליהו  כאותות  או  רבינו 
שינוי מנהגו של עולם אלא האות שלו שיאמר 
דברים העתידים להיות בעולם ויאמנו דבריו 
כו'", הרי שאף על פי שגם שם הוא  שנאמר 
של  מנהגו  שינוי  בהם  שיש   .  . "אות  שולל 
)כבנדון  שם  מסיק  אינו  מקום  מכל  עולם", 
ומשפטיה  חוקיה  הזאת  "שהתורה  דידן( 
לעשות  שעליו  שם  כותב  ולאידך  לעולם"; 

אות: "שיאמר דברים העתידים".

מלכים  בהלכות  זה  שלאחרי  בהלכה  ז. 
ממשיך הרמב"ם: ואם36 יעמוד מלך מבית דוד 
כפי  אביו  כדוד  במצות  ועוסק  בתורה  הוגה 
ישראל  כל  ויכוף  פה  ושבעל  שבכתב  תורה 
ה'  מלחמות  וילחם  בדקה  ולחזק  בה  לילך 
הרי זה בחזקת שהוא משיח אם עשה והצליח 
מקדש  ובנה  שסביביו33(  האומות  כל  )ונצח 
משיח  זה  הרי  ישראל  נדחי  וקבץ  במקומו 

בודאי ויתקן37 את העולם כו'.

וצריך להבין: למה אין הרמב"ם מזכיר כאן 
הגדולות  המעלות  את  הפרק(  בכל  לא  )וגם 
בהן מתארים את המלך המשיח, וכמו שכתב 
הרמב"ם בעצמו במקום אחר בספר היד "בעל 
הוא  גדול  ונביא  משלמה  יותר  יהיה  חכמה 

קרוב למשה רבינו" )וכנ"ל סוף סעיף ה(.

36( ביאור הלכה זו ברמב"ם – ראה לקו"ש ח"ח ע' 
358, 361-2 בהערות.

בכתבי־יד  אבל  שלפנינו.  בדפוסים  הוא  כן   )37
ודפוסים הנ"ל )בהערה 3( בא כאן קטע שנשמט "ואם 
הן  כו'"  העולם  את  "ויתקן  והתיבות  כו'",  הצליח  לא 
ישוע  )של  האלו  הדברים  "וכל  שם,  דבריו  באמצע 
. אינן אלא ליישר דרך   . זה הישמעאלי  הנוצרי( ושל 
למלך המשיח ולתקן את העולם כולו כו'". וראה שם 

בסיום לשונו. וראה לקמן בפנים סעיף טז.

בהקדים  זה,  בכל  הביאור  לומר  ויש  ח. 
מלכים  הלכות  את  סידר  שהרמב"ם  מה 
)ומלחמותיהם38, או ומלחמות*38( בסיום וסוף 
הזמנים,  סדר  לפי  דלכאורה,   — היד  ספרו 
כמו שכתב הרמב"ם בתחילת הלכות מלכים 
כניסתן  בשעת  ישראל  נצטוו  מצות  "שלש 
לארץ למנות להם מלך כו' ולהכרית זרעו של 
עמלק כו' ולבנות בית הבחירה" — הוה ליה 
לסדר הלכות מלכים הרבה לפני זה בספרו39?

38( זהו השם המלא – כבהקדמת הרמב"ם )וב"מנין 
בספר  ובהכותרת  הרמב"ם"(  הלכות  סדר  על  המצות 

שופטים והלכות מלכים.

*38( כן הוא בדפוס רומי הנ"ל. ווינציאה רפד. שי. 
בהכותרת דספר שופטים והלכות מלכים*. ובכתבי־יד 
התימנים שם. וכן הוא שם )ובכמה כתבי־יד( בהקדמת 
והלכות  שופטים  דספר  בההלכות  בסופה  הרמב"ם 
מלכים – ראה רמב"ם ספר המדע )ירושלים תשכ"ד(. 

ושם נסמן.

שדיניו  "לפי  שופטים  לספר  הרדב"ז  בהקדמת   )39
הלכתא למשיחא". אבל צריך עיון, כי: א( כמה הלכות 
לכאורה אינן הלכתא למשיחא )ראה לדוגמא: פ"א ה"ח 
ואילך שלכאורה אינן שייכות לאחרי ביאת המשיח( ב( 
מטעם זה גם ספר הח' והט' )ספר עבודה וקרבנות( היו 

צריכים להיות ב)קירוב על כל פנים ל(סיום ספרו.

]ובנוגע לקרבנות היה אפשר לומר בדוחק, כי לדעת 
הרמב"ם )הלכות בית הבחירה פ"ו הט"ו. וראה שם פ"ב 
ה"ד( "מקריבין הקרבנות כולן אף על פי שאין שם בית 
אין  לזה  השייך  וכל  המקדש  לבית  בנוגע  אבל  בנוי". 
ראה  סד.  פרשה  סוף  רבה  בראשית  פי  )על  כן  לתרץ 
מנחת חנוך מצוה צה(, כי הרמב"ם כתב בהלכות מלכים 
)וראה  מקדש  בונה  דמשיח  ובסופו(  הפרק  )בריש  כאן 
הקדמתו לפירוש המשנה בנוגע למסכת מדות. הלכות 
בזה.  וטריא  השקלא  וידועה  ה"ד(.  פ"א  הבחירה  בית 

ואין כאן מקומו[.

ואולי יש לומר: הרמב"ם בתחלת ספר היד )ב"מנין 
המצות על סדר הלכות הרמב"ם"( כתב "ספר ארבעה 
עשר: אכלול בו מצות שהם מסורין לסנהדרין כו' ודין 

ההלכות  )בסידור  בסופה  הרמב"ם  בהקדמת  אבל   )*
הנ"ל  דפוסים  בכל  מלכים(  בהלכות  וכן  שופטים  דספר 

"ומלחמותיהם" )"ומלחמותיהן"(.



כה

ויש לומר: במה שהרמב"ם סדר זה בסיום 
ספרו היד — ספר הלכות — הרי הוא מדגיש 
ששלמות )קיום ה(תורה וההלכה נעשה בשעה 

גם  מובן  שזה  וכפי  ה(מלכים40.  )ענין  שיש 
מצוות  כל  של  הקיום  ששלמות  בפשטות, 
כל  על  מלך  כשיש  היא  התורה  והלכות 
מלחמות  מצות  מתקימת  ידו  שעל  ישראל, 
ומצות  עמלק(  של  זרעו  )להכרית  השם41 
"לבנות בית הבחירה", שרק אז שיך קיום כל 

הלכות ומצוות התורה.

המלך,  דוד  ידי  על  הדבר  נעשה  בפועל 
שמלך42 על כל ישראל )ישראל ויהודה(. הוא 
כבש את ארץ ישראל, גמר ושלמות דמלחמות 
ידו  )וה' הניח לו מסביב מכל אויביו43(; ועל 
של  פנים44(  כל  על  )ההכנות  ההתחלה  היתה 
זה  דוד  )ויאמר  בירושלים  המקדש  בית  בנין 
קיום  התאפשר  וממילא  גו'45(,  ה'  בית  הוא 

"דין  הן  מלכים  שהלכות  ומכיון  ומלחמותיו",  המלך 
)אף  ספרו  בסוף  כתבו  לכן  היחיד,  מצות   – כו'"  המלך 

שכמה הלכות שייכות לכל אחד מישראל )ראה הלכות 
מלכים פ"ה ה"ז ואילך((.

עשה  מצות  להרמב"ם  המצוות  מספר  להעיר   )40
קעג )בתרגום ר' שלמה אבן איוב )הובא בהוצאת הר"ח 
שיעמיד  מישראל  מלך  עלינו  למנות  שצונו  העליר((: 
המצוות  ובספר  )העליר(  תרגומו  ראה  )אבל  אמונתנו. 

ספ"ד  מלכים  ובהלכות  קאפח(.  הר"י  והוצאת  לפנינו 
"ותהיה מגמתו ומחשבתו להרים דת האמת כו'".

41( ראה רמב"ם הלכות מלכים פ"א ה"ח. ספ"ד שם.

42( ראה רמב"ם שם פ"א ה"ז: כיון שנמשח דוד זכה 
בכתר מלכות והרי המלכות כו'. שם ה"ט.

43( שמואל־ב ז, א. הובא ברמב"ם ריש הלכות מלכים 
ה"ב.

44( דברי הימים א' כח־כט.

בית  הלכות  ריש  הרמב"ם  הביאו  א.  כב,  שם   )45
סמ"ג  וראה  ע"א.  סוף  ט,  סוטה  וראה  ה"ג.  הבחירה 
מצות עשה קסג: זמן מצוה זו של בנין בית הבחירה לא 
הגיעה עד ימי דוד. וראה בארוכה לקו"ש חט"ז ע' 301 

סעיף ו ואילך.

התורה והמצוה בשלמות.

הרמב"ם  הכניס  המשיח  הלכות  את  ט. 
מלכים  הלכות  ו(בסוף  היד  ספרו  )בסיום 
ומלחמותיהם*45, מאחר שזהו גדרו וענינו של 

משיח על פי הלכה:

יא דהלכות מלכים  הרמב"ם מפרש בפרק 
והחיוב  המשיח  דביאת  הענין  את  רק  לא 
להאמין בו, אלא גם מהו ענינו גדרו ופעולתו 
מתבטא  במה   — ובמילא  התגלותו,  ואופן 

החיוב להאמין בו.

וזוהי כוונת הרמב"ם בתחלת הפרק: "המלך 
דוד46  מלכות  ולהחזיר  לעמוד  עתיד  המשיח 
המקדש  ובונה  הראשונה  לממשלה47  ליושנה 
המשפטים  כל  וחוזרין  ישראל  נדחי  ומקבץ 
בימיו כשהיו מקודם מקריבין קרבנות ועושין 
האמורה  מצותה48  ככל  ויובלות  שמימין 

בתורה":

אין זה )רק( סיפור דברים מה יעשה המשיח 
ומה יהיה בימיו, אלא זוהי הלכה:

הגדר דמשיח הוא שהוא מחזיר "מלכות דוד 

ליושנה לממשלה הראשונה" )ולא שהוא עומד 

הדבר  מתבטא  שבפועל  חדש(,  ענין  לפעול 
בזה שהוא "בונה מקדש במקומו ומקבץ נדחי 

דהלכות  ויב  יא  לפרקים  דבהכותרת  להעיר   )45*
מלכים  "הלכות   – שי  רפד.  וינציאה  בדפוס  מלכים 

ומלחמות ומלך המשיח".

ודפוסים  כן הוא בדפוסים שלפנינו. ובכתבי־יד   )46
הנ"ל )בהערה 3( "בית דוד".

הנ"ל  וקושטא  רומי  ודפוס  הנ"ל  בכתבי־יד   )47
3( מכתבי־יד:  "הממשלה". ושם ברמב"ם הנ"ל )הערה 

בממשלה, ממשלה.

48( צריך עיון "מצותה" – לשון יחיד. וברוב כתבי־
יד ברמב"ם הנ"ל )הערה 3( "מצותן )מצותם( האמורות 

)האמורה(".

ענינו העיקרי של משיח



כו

ישראל" )וממילא באים למטרתה ולמכוון של 
"וחוזרין כל המשפטים בימיו  ביאת המשיח( 
כשהיו מקודם מקריבין קרבנות ועושין שמיטין 

שזה  בתורה".  האמורה  מצותה  ככל  ויובלות 
ישראל  כשכל  ישראל  נדחי  קבוץ  עם  קשור 

יושבים על אדמתם49.

49( ראה קרית ספר לרמב"ם שם ]ושם הביא הכתוב 
הנאמר ביובל, אבל מוכח מכאן דהרמב"ם סבירא ליה 
תלוי  בתורה"  האמורה  מצותה  "ככל  שמיטין  דגם 
שמיטה  הל'  רמב"ם  וראה  ישראל".  נדחי  ב"מקבץ 
ויובל סוף פי"ב. וכידועה השקלא וטריא בזה. ואין כאן 

מקומו[.

שמיטין  ועושין  קרבנות  "מקריבין  זה  לפי  והנה 
זה:  לפני  שכתב  הענינים  מב'  תוצאה  הם  ויובלות" 
ומקבץ  קרבנות"(  "מקריבין  )ובמילא  המקדש  "ובונה 

נדחי ישראל" )ובמילא "עושין שמיטין ויובלות כו'"(.

ואולי מה שכתב "חוזרים כל המשפטים בימיו כשהיו 
דוד  מלכות  "להחזיר  שכתב  הא'  מענין  הוא  מקודם" 

ליושנה לממשלה הראשונה".

הכוונה  לכאורה  שהרי  השייכות,  עיון  צריך  אבל 
ד'   – בסנהדרין*  התלויים  היינו  המשפטים"  ב"כל 
מיתות ועוד )ראה סנהדרין נא, ב. ובפירוש רש"י שם 
כו(.  א,  )ישעי'  המשיח  בביאת  שחוזרין  הלכתא(  ד"ה 
"שהוא  הי"ב  פי"ד  סנהדרין  הלכות  רדב"ז  ראה  אבל 
מרמב"ם  ולהעיר  הגדול"**.  דין  בית  יסמוך  )משיח( 
שם פ"ב ה"ה "מלכי בית דוד כו' יושבין ודנים הם את 
העם". ולהעיר מקרית ספר הלכות מלכים שם "ומחזיר 
וראה לשון הרמב"ם  קודם".  כל המשפטים כמו שהיו 
סוף פ"ד שם: שאין ממליכין מלך תחילה אלא לעשות 
משפט כו' שנאמר ושפטנו מלכנו כו'. ואין כאן מקומו.

תורה  בקיום  שחסרו  הענינים  שכל  היינו 
ומצוות מפני שהיה חסר בשלימות כל ישראל 
ובית המקדש — שזהו כללות ענין הגלות — 
שמשיח  מה  וזהו  המשיח.  ידי  על  נשלמים 
כל  וחוזרין  כו'  ליושנה  דוד  "מלכות  מחזיר 

הלכות  שלימות  מחזיר  הוא   — המשפטים" 
ומצות התורה.

להלכה  נפקא־מינה  גם  שזהו  לומר  ]ויש 
)ובנוגע למה צריך  בו  בפועל, לגבי האמונה 
שזהו גדר  להיות זה שמחכה לביאתו( מאחר 
המשיח, צריכה להיות האמונה לא רק שיבוא 
כדי לגאול את ישראל מהגלות, אלא "מאמין 
 .  . ליושנה  דוד  "מלכות  מחזיר  שהוא  בו" 

וחוזרין כל המשפטים"[50.

מנין  ראיה,  הרמב"ם  מביא  זה  על  יו"ד. 
התורה  שלימות  את  ויחזיר  יבוא  שהמשיח 
וחוזרין כל  כו'  ליושנה  דוד  "להחזיר מלכות 
התורה העידה עליו".  המשפטים" — "שהרי 
ושב  שנאמר  פרטים:  שני  יש  אלו  שבראיות 
ה' אלקיך . . וקבצך וגו' — מזה אנו יודעים 
שיהיה קבוץ נדחי ישראל, שזהו מצב המאפשר 
שיהיו "מלכות בית דוד . . כל המשפטים"51, 
על  שנתבטל  התורה  ומצוות  דהלכות  הקיום 

בפירוש  הרמב"ם  שכתב  מה  יומתק  זה  פי  ועל   )50
זה  יסוד  "ומכלל  הי"ב  עיקר  בסוף  חלק  פרק  המשנה 
דוד  מבית  אלא  לישראל  מלך  שאין  המשיח(  )דביאת 
ומזרע שלמה בלבד וכל החולק על המשפחה הזאת כפר 
בשם השם יתברך ובדברי נביאיו". ובראש אמנה )לר"י 
אברבנאל( פ"א )שהעתיק הי"ג עיקרים מ"העתקת הר' 
כלשונו  כו'"  עליה  שנסמוך  ראוי   .  . תיבון  שמואל 
זאת  מלכות  על  החולק  "וכל  הלשון  פ"א(  ריש  שם 

המשפחה".

51( ראה שו"ת חיים שאל ח"א סי' צז: פירוש שיהיה 
ומלך  הכתוב  שאמר  כמו  ויהודה  ישראל  כל  על  מלך 
באומרו  הרמב"ם  כלל  זה  וכל   .  . לכולם  יהיה  אחד 

מלכות בית דוד ליושנה.

שהובא   )591 )אוקספורד  מכת"י  שבאחד  להעיר   )*
ברמב"ם הנ"ל )הערה 3( "מקודם שהיו מקריבין". ולפי זה 

הרי זה פירוש ל"וחוזרין כל המשפטים בימיו כשהיו מקודם 

)שהוא בזה ש(מקריבין קרבנות ועושין שמטין כו'", ולא ענין 

בפני עצמו. ואולי כן הוא הפירוש גם לפי הגירסא שבדפוסים 

כתב"י  ובב'  וא"ו(.  )בלי  קרבנות"  "מקריבין  הכת"י  ורוב 

בקרית  הוא  וכן  )בוא"ו(.  "ומקריבין"  שם(  הנ"ל  )ברמב"ם 

ספר שם.

**( וראה לקו"ש ח"ט ע' 105 הערה 74. ושם נסמן.



כז

ידי גלות ישראל.

בשני  נבא  ושם  נאמר  בלעם  בפרשת  "אף 
המשיחים במשיח הראשון שהוא דוד שהושיע 
את ישראל מיד צריהם ובמשיח האחרון שעומד 
מבניו שמושיע את ישראל )באחרונה(": מזה 
אנו יודעים שזה שיהיה על ידי המשיח, וענינו 
מלכות דוד ליושנה  של המשיח, הוא "להחזיר 
לממשלה הראשונה" — הוא "משיח האחרון" 

מהראשונה — "משיח הראשון שהוא דוד"52.

שהיו  הפרטים  שכל  אומר"  הוא  "ושם 
ב"משיח  גם  יהיו  דוד"   — הראשון  "במשיח 
מתחלת  מתחיל  המשיח,  מלך  זה  האחרון" 
התגלותו וממשלתו עד לשלימות של "ומחץ 
פאתי מואב" שדוגמתו במשיח "וקרקר כל בני 
"והיה  זה דוד",  ירשה  "והיה אדום  וכן  שת", 

ירשה שעיר אויביו זה המלך המשיח".

משיח יביא לשלימות התורה, שכן כתוצאה 
מזה שיהיו פטורים משעבוד מלכיות ואדרבה, 
"לעסוק  יתאפשר   — עליהם  ישלוט  משיח 
בתורה ובמצות כהוגן"53, "יהיו פנויין בתורה 
וחכמתה ולא יהיה להם נוגש ומבטל"54 )וכמו 

שהרמב"ם55 מאריך בזה(56.

52( ולהעיר מסנהדרין )צח, סוף ע"ב(: עתיד הקב"ה 
קיסר.  ופלגי*  קיסר  כגון  כו'  אחר  דוד  להם  להעמיד 
וראה זהר ח"א פב, ב. זהר חדש נג, א. וראה צפנת פענח 

על התורה ויחי מט, ט.

53( רמב"ם הלכות תשובה פ"ט ה"ב.

54( הלכות מלכים פי"ב ה"ד.

55( הלכות תשובה והלכות מלכים שם.

ומצות  מה שמגדרי  בפשטות  מובן  זה  פי  שעל   )56
פ"א  שם  )כברמב"ם  ה'  מלחמות  שנלחם  הוא  המלך 
"הלכות  נקראו  שההלכות  ולהעיר  פ"ד.  סוף  ה"ח. 
נלחם  המלך  ש"אין  זה  וגם  ומלחמותיהם"*(,  מלכים 
תחלה אלא מלחמת מצוה . . זו מלחמת שבעה עממים 

הרמב"ם:  הקדמת  מובנת  זה  פי  על  יא. 
"וכל מי שאינו מאמין בו או מי שאינו מחכה 
כופר  הוא  בלבד  נביאים  בשאר  לא  לביאתו 
התורה  שהרי  רבינו  ובמשה  בתורה  אלא 
הכתוב  את  זה  על  )ומביא  כו'"  עליו  העידה 
בפרשת  "אף  כך  ואחר  גו'"  אלקיך  ה'  "ושב 

בלעם"(:

להרמב"ם  כך  כל  חשוב  מה  דלכאורה 
"לא  כי  להדגיש  משיח,  להלכות  בשייכות 
בתורה  אלא  כופר  הוא  בלבד  נביאים  בשאר 
להביאו  לו  היה  ויותר  רבינו"57,  ובמשה 

עליהם"  שבא  צר  מיד  ישראל  ועזרת  עמלק  ומלחמת 
)שם ריש פ"ה(, שענינים אלו דוקא מונעים את ישראל 

מקיום התורה ומצוות. מה שאין כן מלחמת הרשות.

להדגיש  בא  שהרמב"ם  לומר  יש  בפשטות   )57
שהאמונה  הלכה,  הוא  זה  וגם  וגדרה,  האמונה  תוקף 
בביאת המשיח צריכה להיות בודאות והתאמתות כזה 
אלא"  בלבד  הנביאים  "שאר  שמצד  כהתאמתות  )לא 
התורה  )שהרי  רבינו  ומשה  תורה  שמצד(  התאמתות 
העידה עליו(, ועל פי מה שכתוב בהלכות יסודי התודה 

פ"ח.

רבינו",  "ובמשה  שהוסיף  מה  גם  מובן  זה  פי  ועל 
ידי(  )על  סיני  הר  "במעמד  נתאמתה  משה  נבואת  כי 
בנבואת  והתאמתות  שמעו",  ואזנינו  כו'  ראו  שעינינו 
לעולם"  עומדת  שהיא  "נאמנות  מביאה  רבינו  משה 

בתורה – ראה בארוכה לקו"ש חי"ט ע' 184 ואילך.

"לא  בשלילה  שכתב  מה  גם  יומתק  זה  פי  ועל 
בקרית  כהלשון  ולא  כופר",  הוא  בלבד  נביאים  בשאר 
ספר לרמב"ם שם "כופר בתורה ובמשה רבינו ובשאר 
הנביאים", כי גם זה הוא הלכה – בגדר אמונה בביאת 

המשיח.

"אבל  ומוסיף  שחוזר  ה"ב  בסוף  מלשונו  ולהעיר 
בדברי הנביאים אין הדבר צריך לראיה שכל הספרים 

*( כ"ה בגמ' ועין יעקב. ובערוך )ערך קסר(: ופלגו.

וכת"י  ולהעיר שגם להדפוסים   .38 *( ראה לעיל הערה 
 ,)38* הערה  )לעיל  "ומלחמות"  בהכותרת  מקום  שבכל 

בכל  ההלכות  פרטי  שמפרט  לפני  בסופה  בהקדמתו  הרי 

 ,)39 )כנ"ל הערה  "ודין המלך ומלחמותיו"  הדפוסים וכת"י 

או ומלחמותיה', ומלחמתו – ראה רמב"ם הנ"ל הערה *38.

ענינו העיקרי של משיח



כח

כופר  גדרי  גבי  תשובה58  בהלכות  לכאורה 
וכו'59?

אלא שמדגיש בזה הרמב"ם שענין זה של 
יביא לשלימות בהלכות  מלך המשיח, שהוא 
ומצוות התורה )"ולהחזיר מלכות דוד ליושנה 
ענין  עוד  אינו  המשפטים"(,  כל  וחוזרין  כו' 
של  ענין  אם  כי  הנביאים,  ידי  על  שנתגלה 
גופא אומרת  גופא: תורה  רבינו  ומשה  תורה 
שלימות  תהיה  ואז  יבא  שמשיח  ומבטיחה 

התורה60.

ולכן הוא מסיים: "ואלו הדברים המפורשים 
על  שנאמרו  הדברים  כל  כוללים  הם  בתורה 
ידי כל הנביאים", שכל הענינים שנאמרו על 
בתורה  ענין  הוא  משיח  על  הנביאים  כל  ידי 

עצמה, בשלימות קיום התורה והמצות.

יב. וזהו גם הטעם לכך שכתב הרמב"ם את 
כי  עצמה,  בפני  בהלכה  מקלט  מערי  הראיה 
מזה מביא לא רק ראיה שמפורש בתורה שעל 
ידי מלך המשיח יהיה הזמן של שלימות בקיום 
התורה ומצוות, אלא שמצאנו "בערי מקלט" 
שיתוסף באותה מצוה עצמה, "ויספת לך עוד 

שלש ערים גו'" "ולא צוה הקב"ה לתוהו".

כלומר שהתורה עצמה אומרת שצריך עוד 
לבא זמן שבו יהיו מצוות התורה כדבעי.

יג. על פי כל הנ"ל יובן מה שכתב הרמב"ם 
שהמלך  דעתך  על  יעלה  "ואל  ג'(:  )בהלכה 
המשיח צריך לעשות אותות ומופתים ומחדש 
דברים בעולם או מחיה מתים וכיוצא בדברים 
שני  שולל  הוא  )שבזה  כך"  הדבר  אין  אלו, 

מלאים בדבר זה".

58( ובפירוש המשנה פרק חלק.

59( פ"ג ה"ח.

60( ראה לקמן הערה 63.

"לעשות  משיח  של  ענינו  זהו  לא  דברים: 
בעולם"61,  דברים  ומחדש  ומופתים  אותות 
ולא זהו המבחן על אמיתתו62( ומסיים "ועיקר 
חוקיה  הזאת  שהתורה  הן  ככה  הדברים 

ומשפטיה לעולם ולעולמי עולמים":

שכיון שגדרו וענינו של משיח הוא כנ"ל, 
על  התורה,  ומצוות  הלכות  בקיום  שלימות 
המשיח  "שהמלך  הדעת  על  עולה  אם  כן 
צריך לעשות אותות ומופתים ומחדש דברים 
זה  הרי  בעולם,  שינוי  לפעול  כדי  בעולם" 
חוקיה  הזאת  "התורה  אשר  לכך  בסתירה 

ומשפטיה לעולם”63

ראה  אבל  לשונו.  מפשטות  לכאורה  כדמשמע   )61
הערה הבאה.

וראה  כוזיבא.  מבן  מהראיה  לכאורה  כדמשמע   )62
מאמר תחיית המתים רפ"ו.

הראב"ד  והשגת  ברמב"ם  זו  הלכה  ביאור  בארוכה 
בזה – ראה לקו"ש חכ"ז ע' 191 ואילך.

מנה  שהרמב"ם  מה  לבאר  יש  הנ"ל  כל  פי  על   )63
פ"ג  אמנה  ראש  )ראה  מהעיקרים  לא'  המשיח  ביאת 
רק  לא  שהוא  שם(,  סופר  חתם  שו"ת  החמישי.  הספק 
בנביאים  בתורה  מפורשת  באה  המשיח  שביאת  "לפי 
ובכתובים כו' לכן הכופר בביאתו הרי הוא כאלו כופר 
פי"ד  אמנה  )ראש  כו'"  ובכתובים  ובנביאים  בתורה 
"והטענה השלישית". וראה שו"ת חתם סופר שם(, כי 
אם לפי שזה נוגע לשלימות גדר התורה, שא' מגדריה 

הוא שיהיה זמן שהתורה וקיומה יהיו בשלימות.

בסגנון אחר: נצחיות ושלימות התורה, זה ש"התורה 
עולמים"  ולעולמי  לעולם  ומשפטיה  חוקיה  הזאת 
בארוכה  ראה   – הקב"ה  של  העצמי  רצונו  )להיותה 
לקו"ש חי"ט ע' 182-3 ובהערות שם( הוא לא רק בענין 
וזה  בפועל,  וקיומה  בלימודה  גם  אם  כי  הבורא,  ציווי 

יהיה בביאת מלך המשיח.

ועל פי זה אולי יש לומר שזהו גם הטעם, שלא נמנה 
)ראה ראש אמנה  אמונה בביאת המשיח במנין המצות 
שם פ"ה הספק הג'(. ועל דרך )ויתירה מזו( זה שציווים 
כוללים אינם נמנים במנין המצות )ספר המצוות שורש 
ד(. ולהעיר מלשון הרמב"ם הלכות מלכים שם "וכל מי 
שאינו מאמין בו כו'", ולא כתב שצריך להאמין בו, כמו 



כט

אינו  משיח  של  וענינו  שגדרו  ובהיות 
הרי  בעולם,  דברים  וחידוש  ומופתים  אותות 

מובן גם שלא זה הוא המבחן על אמיתתו.

אמיתתו  על  הבחינה  נביא,  שלגבי  כשם 
העתידים  דברים  שיאמר  שלו,  "האות  היא 
להיות בעולם ויאמנו דבריו שנאמר וכי תאמר 
בלבבך איכה נדע הדבר וגו'" )כנ"ל סוף סעיף 
ענינו  נבחנת במה שהוא  היינו שאמיתתו  ו(, 

— "נביא", הוא אומר דברי עתידות64;

על דרך זה מובן גם בנוגע למשיח, שאף על 
פי שיהיה גם נביא גדול, ויותר מכל הנביאים 
)קרוב למשה רבינו(, מכל מקום גדרו וענינו 
— "מלך המשיח" כנ"ל, וממילא מובן )הלכה 
ד'( שהבחינה והסימן לאמיתתו הוא באם ענינו 
יעמוד  "ואם65   — וקיומה  תורה  הוא  בעצמו 
מלך מבית דוד הוגה בתורה ועוסק במצות . . 

כפי תורה שבכתב ושבעל פה" ופועל שלימות 
בקיום המצוות של ישראל, "ויכוף כל ישראל 
לילך בה ולחזק בדקה וילחום מלחמות ה'" כו' 

)ש"ילחום מלחמות ה'" הוא גם פרט בהבאת 
ה"נוגש  הסרת  כנ"ל,  התורה  קיום  שלימות 

ומבטל" מצד האומות(.

אלא שכל זה אינו אלא לדעת כי "הרי זה 
בחזקת שהוא משיח", אולם כאשר הוא מביא 

לידי שלימות קיום התורה ומצוות בפועל, "אם 
עשה והצליח ונצח כל האומות שסביביו ובנה 
מקדש במקומו וקבץ נדחי ישראל", אז דוקא 

שכתב בפירוש המשנה שם )וראה ראש אמנה ספי"ט(.

ה"ג: הא  פ"י  יסודי התורה  ראה רמב"ם הלכות   )64
למדת שאין הנביא עומד לנו כו'. וראה שם סוף פ"ז. 

פ"ט ה"ב.

65( ועל פי זה מובן ומודגש ביותר ההמשך לההלכה 
שלפני זה, שלכן מתחיל הרמב"ם "ואם" – בוא"ו. וראה 
קרית ספר שם "אין מלך המשיח צריך לעשות אותות 

ומופתים אלא כשיעמוד מלך כו'".

כל  "חוזרין  אז  שכן  בודאי",  משיח  זה  "הרי 
כו' ככל מצותה האמורה בתורה"  המשפטים 

— שלימות בהלכות וקיום המצות בפועל66.

שמביא  שהראיות  בזה,  להוסיף  ויש  יד. 
הרמב"ם לפני זה אינן רק על כללות הדברים 
בתחלת הפרק ש"המלך המשיח עתיד לעמוד 
לממשלה  ליושנה  דוד  מלכות  ולהחזיר 
בתורה",  האמורה  מצותה  ככל   .  . הראשונה 

אלא גם על הפרטים שבהלכה ד'67;

מפרשת  בהוכחה  גם  הרמב"ם  מביא  ולכן 
בלעם, שנבא בשני המשיחים . . דוד ומשיח, 

66( על פי זה מובן בפשטות מה שלא הביא הרמב"ם 
)גם( בתחילת הפרק שמשיח ילחום מלחמות ה' – כי 
דוד  מלכות  )להחזיר  שלו  והמכוון  הגדר  מבאר  שם 
התורה,  לשלימות  הביא  שכבר  לאחר   – כו'(  ליושנה 
הנצחון  קודם  כן  שאין  מה  בודאי",  "משיח  כשהוא 

במלחמות ה'.

הענינים  )בפנימיות  להוסיף  יש  אולי  זה  פי  על 
המשיחים  שני  הרמב"ם  שהביא  שזה  פנים(,  כל  על 
כו'  האחרון  ובמשיח  כו'  דוד  שהוא  הראשון  במשיח 
– כי דוגמתן נמצא במשיח עצמו, ב' תקופות ודרגות 
 – המקדש  בית  שיבנה  לפני  המשיח:  ביאת  לאחרי 
שלא  דוד  בדוגמת  משיח",  "בחזקת  עדיין  הוא  שאז 
בנה המקדש, וענינו ילחם מלחמות )ראה דברי הימים 
ה' עלי  והכין הכל לבנין בית המקדש מיד  א' כב, ח( 
השכיל )שם כח, יט(; כשהוא משיח ודאי ש"בנה מקדש 
במקומו". וראה בארוכה מכתב כ"ק אדמו"ר מהורש"ב 
נ"ע )באגרות קודש שלו, אגרת קל( בביאור לשון רז"ל 
"בן דוד בא" או "דוד בא" )על פי הב"ח או"ח סקי"ח( 
דיש ב' מדריגות במשיח: ביאתו לפני בנין בית המקדש 
וירושלים )שאז הוא בחזקת משיח( ואחר שיבנה משיח 
את בית המקדש וירושלים דאז "כיון שנבנית ירושלים 

– בא דוד" )מגילה יז, ב( – )משיח בודאי(.

ט  סעיף  )כנ"ל  ברמב"ם  הגירסא  משינוי  ולהעיר 
ואין  דוד".  "בית  או  דוד"  מלכות  "להחזיר   )46 והערה 

כאן מקומו.

67( ועל דרך זה בנוגע להשלילה )והפרט( שבהלכה 
שהיא  ב'  בהלכה  שהביא  מהראיה  הוא  שמוכח  ג' 

הקדמה להלכה ג' – ראה לקו"ש חכ"ד ע' 109 ואילך.

ענינו העיקרי של משיח



ל

)בהתגלותו(  והענינים  הפרטים  ארבעת  את 
של משיח, וכמפורש — "ושם נבא" — שזהו 

ההמשך של "להחזיר מלכות דוד ליושנה".

בכללות זה מתחלק לשלש חלוקות: א( דוד 
ומשיח עצמם. ב( פעולתם ומלכותם בישראל. 
)על  ומלכותם על אומות העולם  ג( פעולתם 
יש  זה השלישי עצמו  ובענין  בכלל(.  העולם 

שני זמנים וענינים, כדלקמן.

מבית  מלך  "יעמוד   — בעצמם  ענינם  טו. 
אביו  כדוד  במצות  ועוסק  בתורה  הוגה  דוד 

כפי תורה שבכתב ושבעל פה".

אותו(  )אראה  "אראנו  בתורה  מפורש  וזה 
ולא  אותו(  )אראה  אשורנו  דוד,  זה  עתה  ולא 
דוד  על  הנבואה   — המשיח"  מלך  זה  קרוב 

ומשיח עצמם.

ולחזק  בה  לילך  ישראל  כל  "ויכוף  ב( 
בישראל,  ומלכותם  פעולתם   — בדקה" 
וכמפורש בהמשך הכתוב: "דרך כוכב מיעקב 
זה דוד וקם שבט מישראל זה המלך המשיח" 
"כוכב  לישראל,  השייכות  על  מורה  שזה   —

מיעקב . . שבט מישראל”.

ויתרונו  שלימותו  גם  מתבטאת  ]ובזה 
משיח  לגבי  אחרון,  משיח  המשיח,  מלך  של 

הראשון:

שמורה  "כוכב"  )א(  הלשון  נאמר  דוד  על 
על מי שהוא מרומם ומנושא משאר בני אדם68 
כוכבים  בענין  הרמב"ם69  מדברי  ]כמובן 
כפשוטם, "כל הכוכבים והגלגלים כולן בעלי 
הכוכבים  ודעת  כו'  הם  והשכל  ודעה  נפש 

ורמב"ן  רלב"ג  וראה  הפסוק.  על  רד"ק  ראה   )68
 88 ע'  חי"ג  לקו"ש  וראה  משיח.  על  שקאי  לפירושם 

ואילך.

69( הלכות יסודי התורה פ"ג ה"ט.

"מיעקב"  )ב(  אדם"[,  בני  מדעת  וגדולה  כו' 
בתכלית  שהם  כפי  לא  ישראל  על  שמורה 

המעלה.

אבל לגבי משיח הוא אומר )א( "וקם שבט", 
שפירושו כפשוטו הוא "מלך רודה ומושל"70, 
ישראל  כל  "ויכוף  משיח,  אצל  בגלוי  שזה 
לילך בה ולחזק בדקה", )ב( "מישראל" — שם 

המעלה של ישראל[71.

ג( "וילחם מלחמות ה' כו' אם עשה והצליח 
ונצח כל האומות שסביביו" — זה נאמר בפסוק 
"ומחץ פאתי מואב זה דוד וכן הוא אומר ויך 
את מואב וימדדם בחבל וקרקר כל בני שת זה 
המלך המשיח שנאמר בו ומשלו מים עד ים".

מלך  של  מעלתו  מודגשת  בזה  ]שגם 
)ב(  "מחץ",  )א(  רק  הוא  דוד  אצל  המשיח: 
)א(  נאמר:  משיח  אצל  ואילו  מואב",  "פאתי 
"וקרקר", )ב( "כל בני שת", השליטה72 על כל 

האומות73.

"ויך"  )א(  דוד  אצל  בנביאים:  כהלשון  או 
)ב( "את מואב"; ואצל משיח: )א( "ומשלו" )ב( 

"מים עד ים”[.

ה'  לעבוד את  כולו  העולם  "ויתקן את  ד( 

70( פירוש רש"י על התורה.

71( והמעלה דמשיח מודגשת גם בענין הא', המדבר 
אבל  עתה",  "ולא  אומר  בדוד  עצמם:  ומשיח  בדוד 
אראנו בזמן קרוב; ובמשיח – "ולא קרוב", לפי שזהו 
זמן  אריכות  לאחרי  רק  שבאה  נעלית  ומדריגה  ענין 

שנתרבו מעשינו ועבודתנו בכדי להגיע לבחינה זו.

72( כבתרגום אונקלוס שם. וכן הוא לכאורה לפירוש 
הרמב"ם שהרי הביא "ומשלו מים גו'". ובראב"ע: הורס. 
ורד"ק.  ברלב"ג  זה  דרך  ועל  שת.  בני  ד"ה  שם  וראה 
וראה תרגום יונתן בן עוזיאל ותרגום ירושלמי. לקו"ש 

שם. ואין כאן מקומו.

73( ראה במקומות שבהערה הקודמת.



לא

שפה  עמים  אל  אהפוך  אז  כי  שנאמר  ביחד 
שכם  ולעבדו  ה'  בשם  כולם  לקרוא  ברורה 
אחד" — זה נאמר בפסוק "והיה אדום ירשה 
זה דוד שנאמר ותהי אדום לדוד לעבדים וגו', 
המשיח  המלך  זה  אויביו  שעיר  ירשה  והיה 

שנאמר ועלו מושיעים בהר ציון וגו'"74.

]שגם בזה מובנת מעלתו של משיח: בנוגע 
לדוד נאמר "והיה אדום ירשה" שזה מתבטא 
ואצל  לעבדים",  לדוד  אדום  ש"ותהי  בכך 
משיח — "והיה ירשה שעיר אויביו", לא רק 
מושיעים  "ועלו  בפסוק  וכנאמר  העיר,  אנשי 
הוא  עשו" שסיומו  הר  את  לשפוט  ציון  בהר 

במקומו"  מקדש  ל"ובנה  גם  דשייך  לומר  ויש   )74
שהרי "נחלה זו ירושלים" )מגילה י, א. וראה זבחים קיב, 
ב. קיט, א( שענינה ירושה וקביעות שאין אחריה היתר 
ה"ג.  פ"א  הבחירה  בית  הלכות  רמב"ם  וראה  )הפסק(. 

לקו"ש חט"ז ע' 465 ואילך.

נכלל  זה  כי   – עצמו  בפני  בפסוק  נרמז  שלא  ומה 
)ביחד עם "וקבץ נדחי ישראל"( בממשלתו על ישראל 

– "וקם שבט מישראל".

ואולי יש לומר )על דרך הרמז על כל פנים( שלכן 
מה  ולהדגיש  להסביר  בלעם,  בפרשת  הרמב"ם  כתב 
ושליטת  האומות  מפלת  על־דבר  היה  נבואתו  שעיקר 
וביה  ומלך המשיח עליהם, שהוא על דרך מיניה  דוד 
אבא ניזיל ביה נרגא. שהנביא של אומות העולם )שהוא 
בדוגמת משה* – ספרי ברכה לד, יוד. ועוד( מנבא על 
עליהם.  ישראל  ושליטת  העולם  אומות  של  מפלתם 
לט,  )סנהדרין  לעובדיה  בנוגע  רז"ל  מאמר  דרך  ועל 
ב. )ד"ועלו מושיעים בהר ציון וגו'" )שהביא הרמב"ם 
בסוף ההלכה כאן( הוא סיום נבואת עובדיה(. ושם גם 

בענין דוד – "ויך את מואב", שהביא הרמב"ם כאן(.

*74 ראה לעיל הערה *12.

"והיתה*74 לה' המלוכה”[.

השלישי  לגבי  הרביעי  בענין  היתרון  טז. 
 — האומות  ונצחון  ה'"  מלחמות  "ילחם 
"ומשלו מים עד ים", מובן מן הלשונות עצמן 
את  ויתקן  כו'  "וילחם  ירשה",  כו'  "ומשלו 
לגבי  שבירושה  החידוש  ובדוגמת  העולם", 
כיבוש )ועל דרך ב' ענינים אלו שמצאנו לגבי 

ארץ ישראל, שנלקחה בכיבוש ובירושה(75:

ונצחון, כיבוש מלחמה, הוא  ענין מלחמה 
באופן של "קרקר", "ומשלו" — שליטה, היפך 

המציאות והרצון של זה שכובשין אותו:

ירשה  "והיה  הירושה  ענין  כן  שאין  מה 
שקרוב  ענין  שנוחלים  אדרבה,  הוא  שעיר" 

ושייך לו, ולא שכובשים ושולטים על אחר.

את  ב"ויתקן  החידוש  מובן  זה  דרך  ועל 
העולם כולו לעבוד את ה' ביחד" על "וילחם 
ונצח כל האומות שסביביו",   .  . ה'  מלחמות 
שהם עצמם מכירים באמתת מלכותו של מלך 
ההלכה  בסיום  ומפורש  ]וכמרומז  המשיח 
מלך  "וכשיעמוד  הצנזור(  ידי  על  )שנשמטה 
המשיח באמת ויצליח וירום ו)י(נשא מיד הם 
אבותיהם  נחלו  ששקר  ויודעים  חוזרין  כולן 
ושנביאיהם ואבותיהם הטעום"[, ונפעל בהם 

"לקרוא כולם בשם ה' ולעבדו שכם אחד"76.

ועל ידי האמונה השלימה בביאת המשיח, 
לביאתו",  ו"מחכה  תורה  פי  על  שהיא  כמו 
שנכלל  לומר  )ויש  שיבא  יום  בכל  לו  אחכה 

75( להעיר מלקו"ש חט"ו ע' 106.

76( ושייכות ענין זה למלך המשיח מובן ממה שכתוב 
שם )פ"ה ה"י( "צוה משה רבינו מפי הגבורה לכוף את 
כל באי העולם לקבל מצות שנצטוו מי נח". וראה שם 
סוף פ"ד "ולמלאות העולם צדק". ואולי יש לומר שהם 
)"לכוף", ו"למלאות כו'"( ב' ענינים, כהחילוק בין ענין 

הג' וענין הד' שבפנים.

*( בדרגת נבואת בלעם – ראה מורה נבוכים ח"ב פמ"ה, 
שהיה במדריגת רוח הקדש )ולא נבואה( כדוד ושלמה. וראה 

התורה  על  פענח  ובצפנת  שם.  ואברבנאל  קרשקש  פירושי 

בלק )כב, לה( דאחר כך עלה בגדר נביא כו' ואחר כך רצה 

שיהיה כמשה רבינו. ומשמע קצת שם, שזה שייך לנבואה זו 

האחרונה. עיין שם.

ענינו העיקרי של משיח



לב

זה  הרי  משיח(,  בהלכות  הלימוד  גם  בזה 
של  באופן  ביאתו  וממהר  מקרב  גופא77 

אחישנה ובקרוב ממש.

77( ראה שיחת אחש"פ תרצ"ט.

)משיחות י"ב תמוז, מוצש"ק פ' בלק ופ' 

פנחס תשל"ח ]לקוטי שיחות חלק ח"י עמ' 

271 )תרגום מאידית([(

תוכן עניינים

כתב הרמב"ם בפי"א מהלכות מלכים: "וכל מי שאינו מאמין בו או שאינו מחכה לביאתו 
ניבא  ושם  נאמר  כו' אף בפרשת בלעם  ובמשה  כופר אלא בתורה  הוא  נביאים  לא בשאר 
מביא  הלכות".  "הלכות  אלא  שאינו  בספר  האריכות  כל  על  מקשה  כו",  המשיחים  בשני 
מהקרי"ס שבא לומר שכמו שהחלק הראשון לגבי דוד נתקיים מובטחים אנו שגם החלק הב' 
ע"י המלך המשיח יתקיים. ועצ"ב / גם שואל למה הביא הראי' מערי מקלט בהלכה בפ"ע 
ומחדש  ומופתים  אותות  צריך לעשות  יעלה על דעתך שהמלך המשיח  "ואל  גם מש"כ   /
דברים בעולם כו' אין הדבר כך כו' ועיקר הדברים ככה הן שהתורה הזאת חוקי' ומשפטי' 
לעולם ולעולמי עולמים כו", מה ענין מש"כ בסיום ההלכה לזה שאין משיח צריך לעשות 
אותות ומופתים וחידוש דברים והרי גם בנביא כתב כן שא"צ לעשות אות כאחד האותות 
וכו' ולא סיים כנ"ל / גם מ"ש בנוגע לסימני המשיח, אינו מביא שם את המעלות הגדולות 
שהרמב"ם עצמו מתאר בספר היד על מלך המשיח / מסביר שכוונתו באורך הדברים לקבוע 
הלכה ויסוד בכל גדר ביאת המשיח, שהמלך המשיח יחזיר מלכות דוד ליושנה ולממשלה 
הראשונה ויפעל שלימות עניני התורה ומצוותיה כפי שהי' מקדם, וזהו כל גדרו וענינו, לא 
לעשות דבר חדש או שינוי בעולם, כי אם מה שנחסר בשלימותה של תורה מפני הגלות, 
יתוקן ויוחזר ע"י המלך המשיח, ולכן גם כתב הרמב"ם את ההלכות של מלך המשיח בסוף 
הלכות מלכים שהן עצמן בסוף חיבורו, להדגיש שזה מה שיתחדש בביאת המשיח החזרת 
הדברים לקדמותם, ושלימות משפטי התורה / מבאר לפי"ז מה שהאמונה בביאת המשיח 
היא מי"ג העיקרים, ובחת"ס תמה ע"ז, והיינו לפי שענין זה נוגע לשלימות התורה ומצוותיה 
ויהיו במשיח, מהותם  / וע"ז מביא את פסוקי פרשת בלעם שיש בהם ענינים שהיו בדוד 
וענינם בעצמם, מלכותם בישראל, שליטתם על אוה"ע וזה בב' אופנים שונים, ומפרש איך 
שהפסוקים המובאים ברמב"ם מכוונים זה כנגד זה ומבאר שהרמב"ם הוכיח מנין שמשיח 
עצמה  שהתורה  היינו  עליו"  העידה  התורה  "שהרי  וכו',  התורה  שלימות  את  ויחזיר  יבא 
מבטיחה שמשיח יבוא ויחזיר את שלימות התורה / מסביר מש"כ הרמב"ם "אף בערי מקלט 
הוא אומר אם ירחיב ה"א את גבולך וכו"' ולמה לא הזכירו ביחד עם מש"כ לפנ"ז, שבערי 

מקלט מצאנו שיתוסף באותה מצוה עצמה, "ויספת לך עוד שלש ערים גו'".



לג

מוכיח  שבזה  נבא",  "ושם  ומש"כ  בלעם"  ב"פרשת  הלשונות  דיוקי  מבאר  בהערות: 
שנבואה מוכרחת להתקיים, שהנבואה לטובה אפילו על תנאי אינו חוזר ומפלפל בזה, וכן 
שעל מש"כ לפנ"ז "שכופר כו' בתורה" כתב "שהתורה העידה עליו כו'" ועל מש"כ שכופר 
"במשה רבינו" כתב "אף בפרשת בלעם נאמר ושם נבא" וכוונתו לנבואת משה, ומבאר עוד 

כו"כ ענינים בזה.

ענינו העיקרי של משיח









הרבי  של  להולדתו  שנה   120 במלאות 
מלובביץ' רבי מנחם מנדל שניאורסון, באתי 

בזה לכתוב דברים אלו בשיפולי גלימתו.

"בית  המושג  הפך  הרבי  של  בפעילותו 
ברחבי  מקום  בכל  יהודי  למרכז  חב"ד" 
העולם, גם במקומות נידחים מאד. הרבי שלח 
את חסידיו "השליחים" לכל מקום בעולם בו 
לביטוי  לא הסכים  )הרבי  יהודים  ניתן לקרב 
קירוב רחוקים, אלא קירוב יהודים. כך סיפר 
ישראל  הרב  לשעבר  לישראל  הראשי  הרב 
מגדלים  אלו  שליחים  שליט"א(.  לאו  מאיר 
את משפחותיהם, ברוכות הילדים, במקומות 
נדחים בהם אין זיק של חינוך יהודי, ובסביבה 

רחוקה מאד מרוח ישראל סבא.

האם מותר לאדם מישראל לסכן את עתידו 
הרוחני או את עתידם הרוחני של ילדיו כדי 

לקרב יהודים?!

בתמיהה:  נשאלה  השאלה  התלמוד  בלשון 
"וכי אומרים לאדם חטא כדי שיזכה חברך?!" 
לחטוא  לאדם  אומרים  שלא  הגמרא  ומסקנת 

כדי לזכות את חברו1.

1( שבת דף ד' ע"א: "גופא, בעי רב ביבי בר אביי: 
הדביק פת בתנור התירו לו לרדותה קודם שיבוא לידי 
בר  אחא  רב  ליה  אמר   - התירו?  לא  או  חטאת,  חיוב 
אידכר  ולא  בשוגג  אילימא  דמי,  היכי  לרבינא:  אביי 
ואידכר -  ליה - למאן התירו? ואלא לאו - דאיהדר 
עד  חייבין  אינן  חטאות  חייבי  כל  והתנן:  מחייב?  מי 
שתהא תחלתן שגגה וסופן שגגה! אלא במזיד - קודם 

אליעזר  שרבי  מקרה  מביאה  הגמרא2 
שחרר את עבדו הכנעני לחרות, כדי שייהפך 
חסר.  שהיה  מנין  וישלים  ליהודי  אוטומטית 
תורה  איסור  על  עבר  אליעזר  רבי  כלומר 
עבד  לשחרר  שאסור  תעבודו"  בהם  "לעולם 
בתפילה  הציבור  את  לזכות  כדי  כנעני3, 
מצווה  שזו  שבגלל  הגמרא  ומסיקה  במניין. 
לעבור  אליעזר  לרבי  היה  מותר  הרבים  של 
מכאן  עבדו.  את  ולשחרר  עשה  מצוות  על 
שלפעמים מותר לאדם לעבור על איסור קל 

כדי לזכות את הרבים במצווה.

שיבא לידי איסור סקילה מיבעי ליה! - אמר רב שילא: 
לעולם בשוגג, ולמאן התירו - לאחרים. מתקיף לה רב 
ששת: וכי אומרים לו לאדם חטא כדי שיזכה חבירך? 
- אלא אמר רב אשי: לעולם במזיד, ואימא קודם שיבא 
לה  מתני  דרבא  בריה  אחא  רב  סקילה.  איסור  לידי 
בהדיא: אמר רב ביבי בר אביי: הדביק פת בתנור התירו 

לו לרדותה קודם שיבא לידי איסור סקילה".

2( ברכות דף מז ע"ב: "מעשה ברבי אליעזר שנכנס 
לבית הכנסת ולא מצא עשרה, ושחרר עבדו והשלימו 
אצטריכו,  תרי   - לא!  שחרר  לא  אין,  שחרר  לעשרה; 
רב  והאמר  הכי?  עביד  והיכי  בחד.  ונפיק  חד  שחרר 
יהודה: כל המשחרר עבדו עובר בעשה, שנאמר: לעלם 
הבאה  מצוה   - שאני.  מצוה  לדבר   - תעבדו!  בהם 

בעבירה היא! - מצוה דרבים שאני".

יִהְיוּ־ ר  אֲשֶׁ֣ וַאֲמָתְךָ֖  "וְעַבְדְּךָ֥  מד-מו:  כה,  ויקרא   )3
בֶד  עֶ֥ תִּקְנ֖וּ  ם  מֵהֶ֥ ם  תֵיכֶ֔ סְבִיבֹ֣ אֲשֶׁר֙  ם  הַגּוֹיִ֗ ת  מֵאֵ֣ ךְ  לָ֑
ם תִּקְנ֔וּ  ים עִמָּכֶם֙ מֵהֶ֣ ים הַגָּרִ֤ י הַתּוֹשָׁבִ֜ גַם מִבְּנֵ֨ ה . . וְ֠ וְאָמָֽ
וְהָי֥וּ  ם  בְּאַרְצְכֶ֑ ידוּ  הוֹלִ֖ ר  אֲשֶׁ֥ ם  עִמָּכֶ֔ ר  אֲשֶׁ֣ וּמִמִּשְׁפַּחְתָּם֙ 
שֶׁת  לָרֶ֣ ם אַחֲרֵיכֶם֙  לִבְנֵיכֶ֤ ם  ם אֹתָ֜ וְהִתְנַחַלְתֶּ֨ ה:  אֲחֻזָּֽ לַֽ ם  לָכֶ֖
ישׁ  אִ֣ י־יִשְׂרָאֵל֙  בְּנֵֽ ם  חֵיכֶ֤ וּבְאַ֨ דוּ  תַּעֲבֹ֑ ם  בָּהֶ֣ ם  לְעֹלָ֖ ה  אֲחֻזָּ֔

רֶךְ". ה ב֖וֹ בְּפָֽ יו לֹא־תִרְדֶּ֥ בְּאָחִ֔

מהי מסירות נפש רוחנית

הרב משה ביגל
רב הישוב מיתר-כרמית

לז



לח

שבהם  נוספים  מקרים  הביאו  התוספות 
לזכות  כדי  קטן  חטא  לחטוא  לאדם  אומרים 
כדי  זה  שאם  התוספות  מסקנת  חברו4.  את 
חשובה,  במצווה  מישראל  האדם  את  לזכות 
חברו  את  לזכות  כדי  לחטוא  לאדם  אומרים 
במצווה חשובה זו. כמו אם זה כדי לזכות את 
את  שיזכה  כדי  חטא  לאדם  אומרים  הרבים, 

הרבים.

מנין למדו חכמינו שמותר לאדם לחטא כדי 
לזכות את האחרים?

של  לפטירתו  שנה  ארבעים  מלאו  השנה 
זצ"ל.  קוק  הכהן  יהודה  צבי  הרב  ורבי  מורי 
של  דרכה  את  ועיצב  שהנהיג  וצדיק  גאון 
והעמיד  האחרון,  בדור  הדתית  הציונות 
בכל  העם  את  שמנהיגים  תלמידים  אלפי 
תורתו  דברי  המיוחדת.  בדרכו  החיים  תחומי 
בפרשת העגל משתלבים היטב עם דרכו של 
הרבי ויכולים לתת לנו כלים להבנת הדרכתו 

לשליחים ברחבי העולם.

4( תוספות שבת דף ד' ע"א: "וכי אומרים לו לאדם 
חטא בשביל שיזכה חבירך . . והא דתנן בהשולח )גיטין 
דף מא: ושם( מי שחציו עבד וחציו בן חורין כופין את 
פירקא  דבהאי  גב  על  ואף  חורין  בן  אותו  ועושה  רבו 
בעשה  עובר  עבדו  המשחרר  כל  יהודה  א"ר  לח:(  )דף 
ורביה דמצוה רבה  דלעולם בהם תעבודו, שאני פריה 
היא. כדמשני התם בר"א שנכנס לבה"מ ולא מצא שם י' 
ושחרר את עבדו להשלימו לי' מצוה דרבים שאני ועוד 
לאדם  לו  אומרים  וכי  קאמר  דפשע  היכא  דדוקא  י"ל 
חטא כדי כו' ואתי שפיר הא דאמרי' בריש תמיד נשחט 
)פסחים דף נט. ושם( דאתי עשה דפסח שיש בו כרת 
ודחי עשה דהשלמה וקא עברי כהנים בעשה דהשלמה 
ומקריבין למחוסר כפורים כפרתו כדי שיביא פסחו וכן 
בו  שנמצא  כהן  ושם(  קג:  )דף  דעירובין  בתרא  בפרק 
יבלת חבירו חותכה לו בשיניו אף על גב דהוי שבות 
מנהג  בה  שנהגו  חורין  בת  וחציה  שפחה  חציה  וגבי 
משום  לח:(  דף  )גיטין  בהשולח  רבה  את  וכפו  הפקר 
שהיתה מחזרת וממציאה עצמה לזנות ודומי' לאנוסין 

והוי נמי כמצוה דרבים".

בפרשת כי תשא בפרשת העגל, אנו פוגשים 
משבר,  בשעת  מתפקד  משה,  המנהיג,  את 
שהיא שעת מבחן אמיתית לכל מנהיג, בשתי 

הנהגות לכאורה מנוגדות.

ומתגלים  מההר  יורד  כשמשה  גיסא  מחד 
והעם  העגל  לו,  סיפר  שה'  מה  כל  לעיניו 
מחולל סביבו. מיד לוקח את העניינים לידיים 
ואוסף סביבו את מי שלא חטאו כלל, בני לוי, 
ומצווה עליהם להרוג את כל מי שעבד לעגל, 
כשלושת אלפים איש, ואת העגל טוחן. משה 
מתגלה כמנהיג שאוכף את החוק, ללא רחמים 
ההר"5.  את  הדין  "ייקוב  בבחינת:  ומידית, 
משה, היה אמון על שיטת המנהיגות הזו של 

"ייקוב הדין את ההר".

משה אמור היה לסיים את הטיפול במשבר 
וטיפל  החוטאים  את  העניש  כאשר  העגל 
בעגל. אבל, מאידך גיסא, אנו רואים שמשה 
פעם  למחרת,  ועולה  במשבר  לטפל  ממשיך 
ופה  העם.  את  להציל  בניסיון  ה'  אל  שנייה, 
המנהיג  של  במנהיגותו  אחר  פן  מתגלה 
כביכול "הקשוח", משה אומר לפני ה': "אנא 
חטא העם הזה חטאה גדולה ויעשו להם אלקי 
זהב . . ועתה אם תשא חטאתם ואם אין מחני 

נא מספרך אשר כתבת"6.

רבי  של  בנו  אליעזר  "רבי  ע"ב:  ו'  דף  סנהדרין   )5
יוסי הגלילי אומר: אסור לבצוע, וכל הבוצע - הרי זה 
ועל  מנאץ,  זה  הרי   - הבוצע  את  המברך  וכל  חוטא, 
זה נאמר בצע ברך נאץ ה', אלא: יקוב הדין את ההר, 
שנאמר כי המשפט לאלקים הוא, וכן משה היה אומר 

יקוב הדין את ההר".

ל"ב,  שמות  )מתורגם(  עוזיאל  בן  יונתן  תרגום   )6
ל"א – ל"ב: "וישב משה ויתפלל לפני ה' ויאמר אנא 
מִמך ריבון כל עולמים גלוי לפניך חושך כאור ועתה 
זהב:  יראה של  ויעשׂו להם  גדול  חטא העם הזה חטא 
ועתה אם תִסלח לחטאתם סלח ואִם לא מחני נא מִן ספר 

צדיקים שכתבת לשמי בתוכו".



לטהרב משה ביגל

העולם,  בורא  על  כביכול  "מאיים"  משה 
נותן התורה, אם אינך סולח לעם תמחק אותי 
מספר הצדיקים - מהעולם הבא. משה מוותר 
הציל  הרוחני, למען  עולמו  הבא,  העולם  על 

את עם ישראל.

משה לא מנסה להתחמק או להמעיט מערך 
של  בטקטיקה  בוחר  אלא  העם,  של  המעשה 
מאבק מול השופט. מאבק כזה, היה נראה לא 
ראוי ואף חצוף כלפי כל שופט. כל עורך-דין 
שהיה פונה כך לשופט, היה מואשם בביזיון 
בית המשפט ומצטרף לשבת יחד עם הלקוח 

שלו בבית הכלא.

ונותן  הנביאים  גדול   - משה  איך  כן,  אם 
בורא   - השופט  כלפי  כך  מתנהג  התורה, 

העולם?

משה, נותן משמעות חדשה למושג "מסירות 
נפש". לא רק שאדם צריך להיות נכון למסור 
את נפשו, את חייו, למען עם ישראל, אלא גם 
נדרש  אדם  רוחנית.  נפש במשמעות  מסירות 
לפעמים למסור את עולמו הרוחני למען העם. 
אדם מישראל נדרש לוותר למען העם, לא רק 
לסכן  מוכן  להיות  אלא  הזה  בעולם  חייו  על 
את חייו בעולם הבא, את גן העדן שלו, כדי 
להציל את עם ישראל. משה לוקח על עצמו 
"לחטוא" ולסכן בכך את עולמו הרוחני ואת 

עולם הבא שלו כדי להציל את העם.

גם אהרון נהג כך בחטא העגל. כדי להציל 
)את  כהן  גם  שיהרגו  גדול  מחטא  העם  את 
אהרון הכהן( וגם נביא )את חור שכבר הרגו(, 
ואז חלילה לא תהיה לעם ישראל תקומה. לכן 
את  להציל  כדי  עגל  להם  יעשה  שהוא  אמר 

הרבים מעבירה גדולה יותר7.

בר  תנחום  דרבי  "ופליגא  ע"א:  ז'  דף  סנהדרין   )7
חנילאי. דאמר רבי תנחום בר חנילאי: לא נאמר מקרא 

מחלוקת  יש  כך?  על  נענש  אהרון  האם 
אומרים  יש  הראשונים  ובדברי  חז"ל,  בדברי 
למרות  נענש  כך.  על  ונענש  חטא  שאהרון 
כוונתו הטובה ולא על עצם המעשה, וכל זאת 
כי הקב"ה מדקדק עם צדיקים כחוט השערה. 
קיבל  אלא  חטא  שלא  רק  שלא  אומרים  ויש 

שכר על מעשהו זה8.

ויבן  אהרן  וירא  שנאמר  העגל,  מעשה  כנגד  אלא  זה, 
מזבח לפניו, מה ראה? אמר רבי בנימין בר יפת אמר 
רבי אלעזר: ראה חור שזבוח לפניו, אמר: אי לא שמענא 
להו - השתא עבדו לי כדעבדו בחור, ומיקיים בי אם 
תקנתא  להו  הויא  ולא  ונביא,  כהן  ה'  במקדש  יהרג 
לעולם. מוטב דליעבדו לעגל, אפשר הויא להו תקנתא 

בתשובה".

וברש"י: "מקרא זה - ובוצע ברך. אלא כנגד מעשה 
והורה  עצמו,  לבין  בינו  פשרה  אהרן  שעשה   - העגל 

היתר לעצמו לעשות להם את העגל".

ובתוספות: "כנגד מעשה העגל - אקרא דתורת אמת 
להם  שיהא  מעון  השיב  ורבים  בסיפיה  כדכתיב  קאי 

תקנה כדמסיק".

8( סנהדרין דף ו' ע"ב: "אבל אהרן אוהב שלום ורודף 
תורת  שנאמר  לחבירו,  אדם  בין  שלום  ומשים  שלום, 
בשלום  בשפתיו  נמצא  לא  ועולה  בפיהו  היתה  אמת 

ובמישור הלך אתי ורבים השיב מעון".

י־ "כִּֽ באהרן:  משתעי   - וגו'  אמת  "תורת  וברש"י: 
ךְ  מַלְאַ֥ י  כִּ֛ יהוּ  מִפִּ֑ יְבַקְשׁ֣וּ  ה  וְתוֹרָ֖ עַת  יִשְׁמְרוּ־דַ֔ כֹהֵן֙  י  שִׂפְתֵ֤

ה'־צְבָא֖וֹת הֽוּא".

לפי   - ה'  התאנף  "ובאהרן  כ':  ט',  דברים  וברש"י 
לפי  לא  אבל  "פירוש  חכמים:  שפתי  לכם".  ששמע 

שחטא".

מאד  ה'  התאנף  "ובאהרן  כאן:  בחיי  וברבינו 
ה( בפסוק  י,  )ויק"ר  רז"ל  ידוע מה שדרשו  להשמידו. 
ט(  ב,  )עמוס  שנאמר:  בנים,  כלוי  זו  השמדה  זה: 
"ואשמיד פריו ממעל ושרשיו מתחת", וכיון שהתפלל 
משה עשה תפלתו מחצה. ומכל מקום פסוק זה הנכתב 
בתורה לאות ולמופת שאהרן חטא בעגל חטא גדול עד 
שנענש עליו בכלוי בנים, ובודאי יש לתמוה: כי אהרן 
לשם שמים נתכוון ומחשבתו היתה זכה בעבודת הש"י, 
והנה הכתוב אמר: )שמות לב, לה( "אשר עשה אהרן", 
לא יתפוש אותו רק על המעשה לבדו לא על המחשבה, 
וא"כ למה התאנף בו השם. והתשובה בזה כי הקדוש 



מ

הכהן  ומאהרון  רבנו  ממשה  למדו  חכמינו 
מעבירה  יהודים  להציל  שכדי  העיקרון  את 
גם  הנפש  את  למסור  מוכנים  להיות  צריך 
במובן הרוחני, ובסופו של דבר שלוחי מצווה 
כמשה  לגדולה  זוכים  אלא  ניזוקים  אינם 

ואהרון.

זו גם ההנהגה של הרבי לשלוחיו, הפועלים 
נכונים  להיות  הזה.  היום  עצם  עד  מכוחו 
נפש  במסירות  ישראל  עם  למען  להקרבה 
ומסירות  פיזית  מסירות  המובנים,  בשני 
בחיים  היא  הפיזית  המסירות  רוחנית. 

ברוך הוא מדקדק עם הצדיקים אפילו כחוט השערה, 
"וסביביו  ג(  נ,  )תהלים  שכתוב:  ממה  רז"ל  דרשו  וכן 
נשערה מאד", ואף על פי שכוונתו היתה לשמים מכל 
מקום המעשה לאהרן בידים היה חלול השם, ואף על 
שלא  ישראל  את  החטיא  הנה  בו  חטא  לא  שהוא  פי 
בכוונה, שהרי על ידו טעו אחריו ונפלו הרבה מישראל, 
עליו  הבאת  "כי  כא(  לב,  )שמות  משה:  לו  הזכיר  וכן 
כלל  בו  חטא  לא  שהוא  גדולה  וראיה  גדולה".  חטאה 
ח(  לג,  )דברים  ואמר:  בתוכחותיו  משה  שהזכיר  ממה 
בו  נמצא  שלא  חסיד  וקראו  מריבה",  מי  על  "תריבהו 

חטא אחר, ושם אכתוב בעה"י".

והמסירות  סכנה,  של  ובמצבים  במקומות 
הרוחנית היא בנכונות לחיות במקומות בהם 
אם  מניין,  לארגן  קשה   - יהודיים  חיים  אין 
לשליחים  נאותים  וחברה  חינוך  ואין  בכלל, 
ולילדיהם. למרות כל זאת כשליחי מצווה הם 

אינם ניזוקים, ב"ה.

בימים אלו אנו עדים למסירות נפש פיזית 
של שלוחי חב"ד באוקראינה כשהם מסכנים 
לעזור  באוקראינה  ונשארים  חייהם  את 
ולהציל פיזית את היהודים במלחמה העקובה 
ישיר  בהמשך  וזה  עליהם.  שהתרחשה  מדם 
לשליחותם במסירות נפש רוחנית כדי לקרב 

יהודים רבים למצוות רבות.

הכפולה  הנפש  מסירות  שבזכות  ה'  יתן 
"שלוחי  כי  רע  כל  להם  יאונה  לא  שלהם 
מצווה אינם ניזוקים"9, ויעלו במהרה עם כל 
הגואל  בביאת  הקודש  לארץ  העולם  יהודי 

במהרה בימינו.

9( פסחים דף ח' ע"א, ועוד.



על  לכתוב  החבורה  בני  ביקשוני  כאשר 
של  רבן  הולדת  לכבוד  הרבי  קדושת  כבוד 
האם  ממקומי,  וזעתי  חלתי  ישראל,  כל 
שבענקים,  ענק  על  לכתוב  ראוי  הקטן  אני 
ה',  בורא  אשר  לשרידים  "חמה"  שהעמיד 
דור  העמיד  תורתו,  ובגדלות  בגדלותו,  אשר 
אמונה ייחודית לדורות הבאים, מחוליה קטנה 
בשרשרת החסידות, הוכפלה והעוצמה תורתו 
ועליו  בעולם,  הרבי  וחסידי  נאמני  כל  ע"י 
את  אירופה  ממזרח  האיר  מי  הכתוב  קורא 
ואמונה,  תורה  של  יקרות  באש  כולו  העולם 
קורא הדורות זיכה אותנו במגדל אור המאיר 
בושתי  אהבה.  של  וחסידות  תורה  לעולם 
להשיב את פני הידידים ריקם, ואעלה לראש 

האמיר את הדמות הזוהרת.

•

ספר  השני,  החומש  את  החותמת  בפרשה 
את  התורה  חותמת  פקודי,  פרשת   - שמות 
ממצרים.  ישראל  עם  של  הגאולה  תהליך 
והסתיים  העולם,  מבריאת  שהחל  תהליך 
ושכנתי  מקדש  לי  ״ועשו  המשכן  בבניין 

בתוכם״.

בעם  הבחירה  הקב״ה,  בידי  העולם  יצירת 
ישראל העבדים להיות לו לעם עולם ובניית 
בריאת  שבין  הזיקה  את  מבטאים  המשכן, 
העולם לבניית המשכן. המשכן מייצג מיקרו 
חכמה  אנפין,  בזעיר  ומלואה  תבל  קוסמוס, 
ודיוק בעולמו של הקב״ה הוכנס במרחב הסדר 

תזכורת  הם  והמקדש  והמשכן  המשכן,  של 
מוחשית לשכינתו של האלוקים בקרב המחנה 
שהיא עצמה פלטפורמה לשכינה בעולם כולו.

״ולא יכול משה לבוא אל אהל מועד . . כי 
שכן עליו הענן״. משה רבינו בנה את המשכן 
להקב״ה.  מקומו  את  ופנה  אותו,  והקים 
ברך  כל  תכרע  לך  כי  וידעו,  ״יכירו  שכולם, 
ויקבלו כולם את  . ולכבוד שמך יקר יתנו,   .
אחרי  מיד  משה  עשה  וכך  מלכותך״.  עול 
חטא העגל, לקח את אהלו מחוץ למחנה וכל 
כי  להורות  יצא אל מחוץ למחנה.  ה’  מבקש 
הקב״ה הוא מלכנו, ולא משה, שהוא ההארה 

המיוחדת המבליטה את ענוותנותו.

קירון פנים זה הוענק גם לרבי, להאיר את 
עם  הזה,  החשוך  בדור  ישראל.  עם  נשמות 
פנים  אור  בחוץ,  המנשבות  הקשות  הרוחות 
ישראל  את  האיר  רבינו  משה  של  מכוחו  זה 
דרכיו  הרבי.  של  הדור  נשיאות  שנות  בכל 
ומעשיו והוראותיו חבקו עשיית אין סוף עבור 
הנתינה,  בעולם  החינוך,  בעולם  האנושות: 
נפש  כל  למצוא  בחתירה  המצוות,  בעולם 
להקב״ה.  משזר  בשש  אותה  ולחבר  יהודית 
והשליחויות  השליחים  עולם  האחדות,  עולם 
שפועם בכל המרץ לזכות את הרבים בתורה 
וכל  ולהאדירה,  תורה  להגדיל  ובמצוות, 
השליחים בכל אתר ואתר מקדשי שם שמים 

ברבים.

אירופה,  במזרח  מלחמה  ימי  והימים 

השביעי מקודש

הרב יעקב צ'יקוטאי
רב העיר מודיעין מכבים-רעות

מא



מב

כימים  לילות  עושים  הרבי  של  והשלוחים 

הן  עצומים,  סיכונים  תוך  נפשות,  להצלת 

שמים  שם  מקדשי  והם  גויים,  והן  יהודים 

הנפש  מסירות  על  תבל  כל  לעיני  ברבים, 

את  בהם  נטעה  הרבי  של  שתורתו  העצומה, 

הכוחות הבלתי נלאים למשימות קדושות של 

חיי אדם וקיומו. 

חב״ד  לבית  השביעי  האדמו״ר  השפעת 

מיני  בכל  ומתפשטת  עולמות,  חובקת 

אחד  כל  החיים,  למעגלי  מעבר  ״לבושים״ 

בדרכו, במעגלי היהדות, בכל רבדיה, כאשר 

העסקים,  לחיי  חדרו  והדרכתו  השפעתו 

בנו  הרבי  של  דבריו  מקום,  בכל  והמדינאות 

באור  נפשות  ומילאו  לבבות,  כבשו  נשמות, 

יקרות של התורה והמצווה והאמונה.

•

הגמרא  מדברי  בלימוד,  קט  גרגיר  אעלה 

רבי  אמר  דרוש?  ״מאי  ע״א(:  )יד,  במגילה1 

קרחה,  בן  יהושע  רבי  אמר  אבין  בין  חייא 

שירה, ממיתה  אמרינן  לחירות  ומה מעבדות 

לחיים לא כל שכן״, שואלת הגמרא, ״אי הכי 

הלל נמי נימא״, ומשיבה הגמרא, ״לפי שאין 

אומרים הלל על נס שבחוצה לארץ״, ומקשה 

הגמרא, ״יציאת מצרים נס שבחוצה לארץ?״ 

ומשיבה הגמרא, ״היכי אמרינן שירה, כדתניא 

כל  הוכשרו  לארץ  ישראל  נכנסו  שלא  עד 

הארצות לומר שירה, משנכנסו ישראל לארץ 

לא הוכשרו כל הארצות לומר שירה. רב נחמן 

אמר קרייתא היא הלילא. רבא אמר: בשלמא 

אבל  פרעה.  עבדי  ולא  ה’  עבדי  הללו  התם 

אחשורוש,  עבדי  ולא  ה’,  עבדי  הללו  הכא 

אמרו  ורבותינו  אנן.  אחשורוש  עבדי  אכתי 

1( )הערת המערכת:( ראה שיחת כ"ק אדמו"ר מלך 
המשיח שליט"א בסוגיא זו, לקו"ש חלק ל"ו - פורים.

בלילה״.  וגם  ביום  קוראה  מגילה  מקרא  על 
בשנה  יום  ״ח״י  ה״ב(  פ״ג,  )סוכה  התוספתא 
ולילה אחד קורין בהם את ההלל ואלו הן, ח’ 
של  ראשון  טוב  ויום  חנוכה,  ימי  ח’  חג,  ימי 
הובא  וכן  עצרת״.  של  טוב  ויום  ולילו,  פסח 
ומסיים  ט’,  הלכה  כ’  פרק  סופרים  במסכת 

״ובגולה בשני לילות של פסח״.

הלל  לקרוא  המובחר  מן  מצוה  לפיכך 
איתי  לה’  ״גדלו  שנאמר  מה  לקיים  בנעימה 
בחידושיו  והרשב״א  יחדיו״.  שמו  ונרוממה 
לברכות כתב שעיקר התקנה לצאת ידי חובת 
תקנו  ולכן  בבית,  ולא  הכנסת  בבית  ההלל 
לברך בקריאת בית הכנסת שהיא עיקר התקנה 

ומצות הקריאה, אבל בבית לא.

אמנם הטור הביא מחלוקת ראשונים בסוף 
שבסעודה,  הלל  על  מברכים  אם  תע״ג  סימן 
לקרות  שנוהגים  מקומות  ״ויש  וכתב  וסיים 
שלא  בציבור  הכנסת  בבית  בברכות  ההלל 
ומה טוב  יצטרכו לברך עליו בשעת ההגדה, 
ומה נעים המנהג ההוא, ויש לו סמך במסכת 

סופרים״.

ובברכי יוסף כתב ששמע ראיה לזה מהגמרא 
בערכין ובגמרא במגילה, והרי יציאת מצרים 
נס שבחוץ לארץ הוי, ואמרינן הלל ומאי פריך 
מה  קרבן,  משום  טעמא  היינו  דהתם  נימא 
שאין כן בפורים, אלא ודאי דפריך מהלל של 
ליל פסח שמברכין עליו, וכתב מרן החיד״א 
לדחות דבודאי על יום פסח פריך דנס דחו״ל, 
ולא על ליל פסח, שלא נזכר בדברי רבי יוחנן 

כלל.

בטורי אבן פרק במגילה דף י״ד, ע״א ד״ה 
יציאת מצרים דנס דחו״ל הקשה ג״כ דילמא 
משום  טוב  ביום  הלל  דאמרינן  טעמא  היינו 
לא  וסוכות  אעצרת  דהוה  מידי  מועד,  דהוי 
הלל,  אומרים  הכי  ואפילו  נס,  בהם  נעשה 



מג

ותירץ מהלל של ליל יום טוב דפסח.

בשו״ת  זצ״ל  פיינשטיין  משה  רבי  והגאון 
אגרות משה ח״ד )בהשמטות לאו״ח פ״י צד( 
פסק שהנוהגים עפ״י דברי הגמרא לומר הלל 
אסור  בברכה,  פסחים  בלילי  הכנסת  בבית 
להם לשנות ממנהגם להימנע מאמירת הלל, 
וגם מי שמתפלל בבית הכנסת הנוהג כן והוא 
על  לברך  צריך  הלל,  לומר  נוהג  אינו  עצמו 
דרב  מעובדא  ראיה  והביא  כמנהגם,  ההלל 
רב  לו  דאמרו  ע״א(  ק״ו,  )דף  בפסחים  אשי 
אשי לקדש לן מר קידושא רבה, ויברך בורא 
פרי הגפן ואגיד ביה, ע״כ ע״ש ברשב״ם. הרי 
יוצא מפורש שאף שמנהגו של רב אשי שלא 
היה מקדש  ההיא,  בעיר  כיוון שנהגו  לקדש, 
קהילות  של  כוח  יישר  האמור  ולפי  להם, 
כדעת  בברכה  פסח  בליל  הלל  שהנהיגו 
וכן  והראשונים  הגאונים  וקמאי  הירושלמי, 

פסק מרן בשו״ע. ודו״ק כי קצרתי.

•

אמירת ההלל בליל פסח, ליל גאולת מצרים, 
מביאה  פורים,  בליל  מגילת-הלל  ואמירת 
העתידה  הגאולה  ״ציור  הרבי:  לדברי  אותנו 
– גאולת עם ישראל מגלותו האחרון, גאולה 
כזו ובאופן כזה שעל ידה יהיו מובנים ייסורי 
הגלות הגזירות והשמדות . . והכל יהיה באופן 
אשר בלבב שלם ובהבנה מלאה - ״יאמר ביום 
)אגרות-קודש  בי״״  כי אנפת  ה’  ההוא אודך 

חי״ב עמ’ תי״ד(.

ישועתי  א-ל  הנה  ותנחמני,  אפך  ישוב 
אבטח ולא אפחד, כי עזי וזמרת י-ה ויהי לי 
לישועה. ״סוף דבר הכל נשמע, את האלוקים 

קהלת  סיים  כך  שמור״,  מצוותיו  ואת  ירא, 
את ספרו, ורבינו נתן לזה את הביטוי המעשי 
המוסרי הפנימי של האדם. תוך ראיית החיים 

של הגלות והגאולה.

זצ״ל  קוק  הרב  ספד  שנה  כתשעים  לפני 
״החפץ  מראדין,  הכהן  מאיר  ישראל  לרבינו 
הקב״ה  ״ראה  בירושלים:  זצ״ל,  חיים״ 
שצדיקים מועטים עמד ושתלן בכל דור ודור״ 
נזרע  אשר  גרעין  הינו  שתיל  ב(.  לח,  )יומא 
ממקום  עקרוהו  כך  אחר  ורק  אחר,  במקום 
זריעתו, ושתלוהו במקום חדש. ישנם צדיקים 
שאין  דורם,  פני  מעל  כך  כל  שמתנשאים 
מתוך  וגדלו  ועלו  צמחו  כיצד  כלל  להבין 
לא  לנו,  וגילו  חז״ל  ובאו  הם,  דורם  קרקע 
מקרקע דורם צמחו, במהותם שייכים הם לדור 
הרבה יותר נעלה, אלא שריחם הקב״ה על דור 
יתום והביא נשמה שצמחה בדור אחר ושתל 
כאשר  כאן,  נאמר  אנו  אף  הזה.  בדור  אותה 
אנו מסתכלים בדמות דיוקנו של צדיק מופלא 
דמות  יכולה  כיצד  ותמהים  עומדים  אנו  זה, 
עילאית זאת מתוך קרקע הדור שלנו, באקלים 
וזכה  נשמה טהורה  והתשובה:  החומרי שלנו 
זו שייכת במהותה לאחד הדורות הקדמונים, 
אותנו  וזיכה  דורנו  על  הקב״ה  שריחם  אלא 
בנשמה אצילית זו בכדי להאיר לנו את הדרך 

וליישר לנו מסילת חיינו.

ביום י״א בניסן אנו שמים על לב על נשמה 
בדורנו,  הקב״ה  ששתלה  וקדושה  ענקית 
חיינו  מסילת  את  וליישר  דרכנו  את  להאיר 
ולהאדירה  תורה  להגדיל  קדושה,  ולהרבות 
יתקיים  על  ואשר  ברבים,  שמים  שם  ולקדש 

״ישראל אשר בך אתפאר״.

הרב יעקב צ'יקוטאי









פרטי המקרה:

הנה המקרה שלפנינו בזוג שנישאו כדמו"י 
ונולדו  בניסן תשע"ג  בי"א  לכהן  ישראל  בת 
והפרת  מחלוקת  ולאחר  ילדים.  ארבעה  להם 
תל  הרבני  הדין  בבית  התגרשו  הבית  שלום 
ולאחר  לא"ה.  נובמבר   2016 בשנת  אביב, 
ואת  נמצאים  הם  בו  וראו את השבר  שעמדו 
הגירושין  עקב  ולהם  לילדים  שנגרם  הנזק 
הינו  והבעל  מזור, מאחר  להם  ואין  החפוזים 
כהן אשר אסור להחזיר גרושתו, וניסו לפנות 

לעזרה בצרה לכמה רבנים ובתי דנים.

ואף  לטיפולנו  הנושא  הביא את  העיר  ורב 
בה"ד  חבר  הגאון  הרב  כבוד  עם  התייעצתי 
את  חקרנו  ואף  בוארון שליט"א,  ציון  הגדול 
העדויות ביחד במושב בית דין ומאחר ונמסר 
והן ע"י כמה מרבני  הן ע"י הבעל הכהן  לנו 
העיר ההיא כי אחד מעדי הקידושין הינו אדם 
ריק ופוחז ומשים עצמו לרב צדיק בעל מופת 
ומקובל ומחלק עצה ותושייה והוא אף תבונה 
ומקבל  וגורלות  ספרים  להם  ופותח  בו,  אין 
וקיבלנו  איתם,  ומתייחד  נשים  בפרט  קהל 
עדות מפי רב העיר וכן מפי איש ציבור ירא 
כי  בוארון  הרב  כבוד  עם  במושבינו  שמיים 
העד הזה הינו חשוד על העריות, ונחשד על 
כמה נשים אשת איש, אחת גם שבעלה היה 
על ערס דווי היה אותו עד נחשד שבא עליה 
והייתה משמשת אותו כל היום איתו וכן עוד 
דברי  נשואה שהיה מדבר אתה  אישה אחרת 
בושה  כל  מבלי  רבים  בפני  אף  וניאוף  גסות 

קבוצה  שבניהולו  זו  אף  זאת  ולא  וכלימה, 
טיבו  מה  נראה  משם  אשר  חברתית  ברשת 
והוא מכנס בקבוצה זו תמונות של נשים ממש 
להכניסם  לא  באפשרותו  שהיה  צניעות  בלי 
בקבוצתו  חברותם  את  ולאשר  לקבוצתו 
ושטיונו  מגמתו  נראה  וגם  ניכר  משם  אך 

ושטיפשותו בעריות וברדיפה אחר נשים.

וגם  במושב  העדויות  את  שקיבלנו  לאחר 
בכתב הן מרב העיר שהעיד על עד זה כדברים 
הנ"ל, ואף יתרה מזו העיד כי ראה התכתבויות 
למעשים  אותה  שתובע  אישה  עם  העד  של 
אשר לא יעשו ולא הולמים את צניעות בנות 
אישה  אותה  משודכת  ושהייתה  ישראל, 
ההתכתבות  דברי  שנודעו  ולאחר  אחר  לגבר 
המכוערים הללו אותו גבר המשודך ביטל את 
החתונה עם אותה אישה, ועוד אמר רב העיר 
בודאי  עד  אותו  של  ומכירו  ידיעתו  לפי  כי 

שהוא פסול לעדות בלי כל ספק. 

כמו כן העיד איש הציבור שמכיר את העד 
כי היה מתייחד עם נשים ואף היה מדבר דברי 
בפני  ואף  איש  אשת  אחת  עם  וניאוף  גסות 
שהיה  וכן  וכלימה,  בושה  כל  ללא  אנשים 
מקבל נשים והיה סוגר את הדלת ומתייחד עם 
שבעלה  אישה  ושהייתה  נשואות,  אף  נשים 
היה גוסס והוא היה מתייחד איתה, ויצא קול 
דלא פסיק בעיר על העד והאישה הזו בחשד 
זנות וכן כנ"ל העיד גם רב העיר בפנינו וכן 

בכתב. ע"כ.

והנה בני הזוג הנ"ל נפשם בשאלתם להתיר 

בגדר חשוד על הערווה

הרב דויד אוחיון
רב המועצה האזורית אלפי מנשה

מז



מח

להם לחזור ולהתחתן כדמו"י, שכן יש חשש 

גם לילדים ולאשה שיצאו חס וחלילה לתרבות 

רעה בגלל אי שלמות המשפחה ואמרנו לדון 

פתח  למצוא  מצוה  דנן  כמו  במקרה  האם 

להציל משפחה שלמה ולהציל את שלמותה 

הרוחנית. והנה החלי בס"ד ובעזרת צור גואל 

ומושיע לדון אם ימצא היתר לעלובים הנ"ל.

פסק דין:

יש  שהתקבלו  העדויות  לפי  זה  עד  הנה 

שצריך  עדות  פסול  צדדי  כמה  לכאורה  בו 

לבררם היטב:

ב. חשוד על  גזלן בהונאה.  א. פסול מדין 

הערווה  על  שבא  וחשוד  בקלד"פ  העריות 

בקלד"פ.

 עד הקידושין פסול מדין גזל 
בהונאה 

הנה הובא בעדות על עד הקידושין כי הינו 

ופלאים  הבטחות  להם  ומבטיח  קהל  מקבל 

ולגלות  לגורל  כביכול  ספר  להם  פותח  וגם 

התמחה  לא  העדות  ולפי  ועתידות,  צפונות 

האי גברא אלא בשיקרא שגונב דעת הבריות 

מתחזה לבעל פלאות, ופסל עדות מדין דלאו 

מאמנים  הארץ  מעמי  רבים  שכן  דאונאה 

לדברי ההבל שלו ומשלמים לו במיטב כספם.

יש לדון עוד כי העד דנן נפסל מחמת גזל 

מלאו דאונאה שהיה גונב דעת הבריות, ואף 

עצתו  בעד  כסף  כביכול  שתרמו  רבים  היו 

להן  פותח  שהוא  גמורה  בהונאה  ותושייתו 

ספר ומגיד להם עתידות לפי הספר.

למוכר  שאסור  אונאה,  איסור  גדר  הנה 

)ויקרא  חברו, שנאמר  את  להונות  לקונה  או 

קנה  או  לעמיתך  ממכר  תמכרו  וכי  יד(:  כה 

מיד עמיתך אל תונו איש את אחיו. ובתו"כ 

שבאונאת  הובא  ע"ב  נח  ב"מ  ובגמרא  שם. 

ממון הכתוב מדבר בין שנתאנה הלוקח ובין 

בברייתא  שם  הובא  ועוד  המוכר,  שנתאנה 

והממכר לרה"ג שער  ובהמקח  נא ע"א,  ב"מ 

לה הלכות משפטי ההונאה, וברמב"ם מכירה 

פי"ב ה"א, ובטוש"ע חו"מ רכז.

ולא יחשוב לאמר שמא שוה כך וכך במקום 

פלוני או שמא לזמן פלוני ישוה כך, כי אין 

במקח וממכר אלא מקומו ושעתו. וכתב רבינו 

וברא"ש  בב"י,  הובא  וכן  ח"ב,  נ"ט  ירוחם 

קדושין פ"א סי' יז, שאף על פי שכבר הזהירה 

הוא,  גזל  בכלל  ואונאה  גזל,  באיסור  תורה 

וכ"כ בטור חושן משפט סימן רכז אסור לאדם 

להונות לחבירו בין במקחו בין בממכרו ואיזה 

בלאו  עובר  לוקח  בין  מוכר  בין  מהן שאונה 

אם הוא במזיד ואם הוא בשוגג הוא באיסור 

דלא  לאו  שבכלל  לפי  עליו  לוקין  ואין  לאו 

תגזול הוא דניתן להשבון שהמאנה את חבירו 

חייב להחזירו ובלבד שאינהו במעה אבל לא 

אינהו במעה אינו חייב להחזיר, וכן פסק רב 

אלפס שאין אונאה בפרוטות וכיון דאפיקתיה 

מטבע  שהיא  ממעה  בפחות  אינה  מפרוטה 

הקטנה הנמצא מכסף.

שהובאו  ע"א  סא  ב"מ  בגמרא  עוד  ועיין 

לכתוב  התורה  הוצרכה  למה  שם  רבא  דברי 

לאו מיוחד באונאה שהוסיפה התורה והזהירה 

בלאו מיוחד לאיסור אונאה, שלא נאמר כיון 

שלא לקח בעל כרחו של הנותן וגם הוא דרך 

מקח וממכר מותר, וכ"כ בטור חו"מ סימן רכז 

ובב"ח ובפרישה ובסמ"ע שם.

ועיין עוד בסהמ"צ ל"ת רנ, ובסמ"ג לאוין 

שהמאנה  שהביאו  שלז.  מצוה  ובחינוך  קע, 

הלאוין.  במנין  הנמנה  תעשה,  בלא  עובר 

וברמב"ם מכירה פי"ב ה"א ובחינוך שם כתבו 



מט

שניתן  מפני  דאונאה,  לאו  על  לוקה  שאינו 

להשבון שהרי הוא חייב לשלם ולהחזיר את 

האונאה.

וד"ה  אמרי  ד"ה  שם  ב"מ  בתוס'  אומנם 

אונאה,  של  לאו  על  שלוקים  כתבו  לעבור 

שהעשה  כיון  לעשה  הניתק  לאו  נקרא  ולא 

לא כתוב בפירוש אצל הלאו וכן הביא בפני 

הנ"ל  העד  כי  למדים  ונמצאנו  שם.  יהושע 

הוי  הוא  שכן  הלקוחות  ציבור  את  שהונה 

כגזלן על המעות והוי ליה רשע דחמס שהרי 

המקח  אחר  מין  ונמצא  חיטים  לו  מכר  אם 

בטל לגמרי והרי הוא גזלן, וקל וחומר שלא 

כל  שאין  ובידוע  מהבטחותיו  כלום  התקיים 

כאדם  עצמו  ומשים  הספר  בפתיחת  תועלת 

בכלל  הכי  בר  לא  והוא  ומופת  יכולות  בעל 

שגובה  בכסף  בהונאה  לגזלן  נחשב  לכן 

מהקהל הלקוחות ונראה לאור הדברים הנ"ל 

בהונאה  גזלן  בחזקת  הינו  המדובר  העד  כי 

ונפסל לעדות מדין עד רשע דחמס.

פסול עד הקידושין קלד"פ בחשוד 
על הערווה

כתב הטור בחו"מ סי' לד, הבא על הערווה 

על  החשוד  אבל  לעדות  פסול  הז'  על  או 

עמהם  ומתייחד  העריות  עם  שרגיל  הערווה 

לעדות  )כשר  בהם  שפרוץ  עליו  יצא  וקול 

להכניסה  בין  אישה  לעדות  ופסול  אחר( 

לבעלה בין להוציאה מבעלה. ומקור הדברים 

פלוגתא  דאיכא  ע"ב  כו  דף  בסנהדרין  הם 

דלר"נ חשוד על העריות כשר לעדות ולר"ש 

פסול לעדות, וכתב הר"ח דקיי"ל דהלכה כרב 

וכתב  לעדות.  פסול  כן  ועל  באיסורי  ששת 

דהלכתא  כר"ש  דהלכה  גאון  בשם  הרי"ף 

כוותיה באיסורי. וכתב מרן בב"י דנראה שזה 

י"ב  בפרק  כתב  שסתם  הרמב"ם  דעת  היה 

חילק  ולא  בעבירה,  הנפסל  כל  עדות  מהל' 
בין חשוד לעריות לשאר פסולין. ומה נקרא 

חשוד על העריות נחלקו בזה הראשונים.

וז"ל הרא"ש שם: פר"ת שחשוד על העריות 
הכוונה שבא על הערווה וכן מוכח מתוך רש"י 
ולישנא  הרי"ף,  דברי  וכן משמע מתוך  וכו', 
דחשוד לא משמע לפרושי הכי, דהול"ל הב"ע 
הערווה וכו'. ונראה לפרש החשוד על העריות 
שהוא רגיל וגס בעריות ומתייחד עמהן וסנו 
הייחוד  על  דמלקין  בכתפיה  ומ'  שומעניה, 
לא  על  ומלקין  מא"א,  חוץ  העריות,  כל  של 
כשהמון  פסיק  דלא  בקלא  השמועה  טובה 

העם מעבירים עליו קול. עכ"ד הרא"ש.

וכתב מרן הב"י שם דהנ"י כתב שדעת הר"ז 
הסכים  ח"ב  נ"ב  ובמישרים  הרא"ש,  כדעת 
דל"פ  בקלא  חשוד  ואפילו  הרא"ש,  לדברי 

כשר לעדות חוץ מלעדות אישה.

וכתב עוד מרן בב"י דלעניין דינא לכו"ע אם 
ואעפ"י  הערווה  שב"ע  עדים  ב'  עליו  העידו 
שלא התרו בו פסול לכל עדות, דאי להרי"ף 
הרי  הערווה  הב"ע  העריות  על  החשוד  שפי' 
לרש"י,  ואי  דפסול,  ששת  כרב  בהדיא  פסק 
לחמס  רשע  דבעינן  לעדות  כשר  כתב  ה"ה 
וכיון דקיימא לן דלא בעינן רשע דחמס כמו 
שנתבאר בסי' זה )לד(, וממילא אדחי רב נחמן 
וקול  בעריות  וברגיל  דפסול,  כר"ש  וקיי"ל 
יוצא עליו וכו' להרי"ף ורש"י כשר הוא לשאר 

עדויות, שהרי לא הזכירוהו בגמרא.

ולהרא"ש דפסק כרב נחמן נמי כשר הוא, 
למאן  מפסל  נמי  לכ"ע  אישה  עדות  ולעניין 
לא  הדבר  על  דהחשוד  דסבר  כר"מ,  דפסק 
דנו ולא מעידו, אבל בהא איכא לספוקי כפי 
הגירסא  הגרסאות שכתבתי, שלרש"י  חילוק 
לעיולא  דווקא לאפוקא אבל  שפסול לעדות 
ולהרי"ף הגרסא שלעדות אישה פסול  כשר, 

הרב דויד אוחיון



נ

גרסת  היא  וכן  לעיולא,  בין  לאפוקא  בין 

הרא"ש )ובאצה"פ א"ה סי' מב, ס"ה אות מט 

כתב בחשוד בעלמא עכ"ל(.

שאע"ג  כתב  נ  סי'  מהרשד"ם  ובשו"ת 

החשוד  שלדעתם  מובהקים  פוסקים  דאיכא 

לעריות כשר לעדות אישה לעיולי מ"מ כיון 

שלדעת הרי"ף והרמב"ם והרא"ש והטור פסול 

סברי  התוספות  וגם  לעיולי  בין  לאפוקי  בין 

ה"ו  מהאי"ב  בפ"ד  כן  כתב  המ"מ  וגם  הכי 

וכ"ש  וכו'  אפילו  עליהם  לסמוך  ראוי  והיה 

בנ"ד וכו'.

ובפסקי הלכות יד דוד ח"א ס"ב כתב דאף 

שהגרסא שלפנינו וכ"ה בבעה"ע לעיולא לי"ל 

מתיבות  ובעל  הרי"ף  שלפני  כיון  מ"מ  בה. 

לעיולי,  בין  לאפוקי  בין  הגרסא  הייתה 

אחר  בגרסתם  לפקפק  בפניהם  יעמוד  מי 

שמהראשונים מהם לא נמצא חולק ע"כ.

ובערוך השולחן ח"מ סי' לד אות לו הביא 

דקיי"ל  הב"י  מרן  מש"כ  והביא  הנ"ל  כל 

הרמ"א  פסק  וכן  והרמב"ם,  והרא"ש  כהרי"ף 

שם, וכ"כ רבנו ירוחם והרשב"א בתשובה סי' 

א רל"ז, והביא דברי בה"ג שכתב בזו הלשון: 

אמר רבא מודה רב נחמן לעדות אישה שפסול 

ולא אמרן אלא לאפוקא אבל לעיולא ל"ל בה, 

ולא היא ל"ש לאפוקא לא שנא לעיולא לא, 

עכ"ל בה"ג, ומסיק דלא מצינו חולק בזה אלא 

רש"י ובעל העיטור וכו'.

פסול  שהחשוד  להלכה  שעולה  דבר  סוף 

ואפילו  גדולי הראשונים  לעדות אישה לרוב 

לעיולא דהיינו לקידושין.

והעידו  אנשים  שבאו  הקדמנו  כבר  והנה 

שלא בפני עד הקידושין )משום שיראים ממנו 

או בושים( דהוה סני שומעניה ונחשד על א"א 

העד  על  וגם  ועליה,  עליו  ריננו  העיר  ושכל 

חשוד  שהיה  שמועות  יש  הקידושין  של  זה 

כפי שפורט  מתייחד עמהן  והיה  העריות  על 

עדות  פסולי  הוא  דין  שעפ"י  ונמצא  לעיל, 

שהשמועות  )ובפרט  קידושין  לעדות  הללו 

דיברו שלא רק שהיה חשוד אלא מעשים ממש 

והיה קלד"פ(.

ס"ה  מב  סימן  באה"ע  הרמ"א  רבינו  והנה 

כתב דהחשוד על העריות אעפ"י שאין עדים 

שבא על הערווה רק שחשוד בעלמא )תוספות 

ורא"ש(, פסול לעדות אשה בין לענין קידושין 

שם  ובאוצה"פ  עכ"ל.  גירושין,  לענין  בין 

הביא משם בנו של הנו"ב מהדו"ת סימן קלב 

שהביא דברי הרמ"א בח"מ סימן לד סעיף כה 

שלא נפסל על קול וחשד בעלמא, אלא בכגון 

העריות  עם  שרגיל  העריות  על  שחשוד  מי 

לכל  כשר  עליו,  יוצא  וקול  עמהן  ומתייחד 

עדות חוץ מלעדות אשה. וכתב דהרי מפורש 

העריות  על  חשוד  נקרא  בעלמא  דבקול 

לפוסלו בעדות אשה יעו"ש.

אות  סוף  ה'  סי  אה"ע  ח"ח  ביבי"א  ועיין 

יו"ד סי' סז  ה' שהביא מה שכתב בחקרי לב 

)מהדו"ק( שגדר חשוד היינו אפילו באומדנא 

או ע"י קול בלבד ואין צריך עדים לכך. וכתב 

עוד ביבי"א שם דעד אחד עדיף מקול שהרי 

עד אחד נאמן לעדות אשה להתירה להינשא 

ואפילו  אשה,  משיאין  אין  קול  ע"י  ואילו 

כמש"כ  תצא  קול  עפ"י  נישאת  אם  בדיעבד 

בתה"ד סי' רכ"ב. ובשו"ת פרשת מרדכי א"ה 

אפילו  דמוכח  אומדנא  דאיכא  היכא  יט  סי' 

לא  חכם  עפ"י  נשאת  אם  כלל,  עדות  בלא 

תצא. דמדאוריתא סמכינן על אומדנא דמוכח 

אפילו באיסור א"א, וכמו שכתב בח"מ סי' יז 

ס"ק לג ועפי"ד תה"ד הנ"ל. וכ"כ הב"ש שם 

ס"ק נ', ובשו"ת עין יצחק להגר"י אלחנן א"ה 

סי' כט ענף ו'.



נא

אחד  מעד  יותר  יש  שלפנינו  בנידון  והנה 
בדבר העד הקידושין שהיה חשוד על העריות 
שהרי  דמוכח,  כאומדנא,  דהוי  גם  ואפשר 
עליה,  שנטען  האישה  שם  את  גם  אומרים 
ועכ"פ קול בודאי שיש על אותו העד )ובפרט 
למה שכתב בחק"ל שגדר חשוד היינו אפילו 

באומדנא או ע"י קול בלבד(.

וכתב  אלא שאנו מסופקים כמפורט לעיל, 
הרמ"א בחו"מ שם סכ"ג דאפילו פסול תורה 
אין  ואם  מספק,  ולא  בודאי  אלא  נפסל  אינו 
אח"כ  או  שהעיד  קודם  עבר  אם  יודעים 
מוקמינן גברא אחזקיה וכל מה שהעיד כשר 
עד דידעינן שעבר קודם לכן, והיא מתשובת 
בקצוה"ח שם שכתב  ועיין  רסו,  סי'  הריב"ש 
ממקווה  ע"ז  להקשות  האריך  ש"ש  שבספרו 
שנמדד ונמצא חסר דכל הטהרות שנעשו על 
לריעותא,  תרתי  דאיכא  משום  טמאות,  גביו 
העמד טמא על חזקתו והרי חסר לפניך, ובט"ז 
יו"ד ח"א סי' א האריך בשוחט שנמצא ששכח 
משום  הכלים  כל  הט"ז  והטריף  הלכותיו, 
והרי  איסור  חזקת  חזקתה  על  בהמה  העמד 

חסר לפניך וכו'.

עד  בענין  ה'  סי'  א"ה  ח"ח  ביבי"א  ועיין 
קידושין שנודע שהוא מח"ש אלא שאין הדבר 
ברור אם בשעת מעשה הקידושין היה מח"ש 
בפרהסיא שהאריך בכל זה כמידתו לכל רוח 
וכתב  יצאנו.  לא  ספק  מידי  דעכ"פ  ומסיק 
נחלקו  דכי  ב'  טור  קעה  דף  א"ה  לב  בחקרי 
לחומרא  דאוריתא  ספיקא  אי  הראשונים 
מדרבנן או מדאוריתא הוא בספק דלא איתחזק 
איקבע,  לא  וגם  לאיסור  ולא  להיתר  לא 
דבכל  י'  דף  בחולין  קיי"ל  הא  דבאיתחזק 
בספק  וא"כ  פשוט,  וזה  אחזקתיה  אוקי  ספק 
בקידושין דהיא בחזקת פנויה לכ"ע אין איסור 
מספק אלא מדרבנן. ועיין בפרי"ח יור"ד סי' 
קידושין  ספק  דבכל  רלג(  דף  )ובחדש  קי 

מוקמינן על חזקת פנויה מן התורה ושבדבר 

יודה  שהוא ספק במעשה הקידושין גם הר"ן 

דמוקמינן אחזקה, דמה שנסתפק הר"ן בפ"ק 

דדינא  ספיקא  כשהוא  דווקא  הוא  דקידושין 

ידיעה דלא מקרי  דהו"ל כספק הבא מחסרון 

סימן  א"ה  ח"ח  מהרש"ם  בשו"ת  ועיין  ספק. 

רל"ט בנידון דידיה שנסתפקו אם היה החתן 

דבכה"ג  דמסיק  הקידושין,  בשעת  שוטה 

מוקמינן אחזקת פנויה מן התורה ורק מדרבנן 

קסט  בשורש  מהרי"ק  שכ"כ  וכתב  חיישינן, 

במעשה  ספק  לבין  דדינא  ספיקא  בין  לחלק 

הקידושין דמוקמינן אחזקת פנויה.

ועיין עוד ברמב"ם פ"ח הלכות שגגות הלכה 

ועיין  האיסור.  נקבע  לא  דבספק מקודשת  ג' 

עוד במשנה למלך פרק ט"ו מה' איסו"ב הלכה 

סימן  א"ה  שו"ע  ועיין  בזה.  שנתקשה  מה  י' 

מ"ז ס"ב, ובחלקת מחוקק סק"א שכתב משם 

ושניים  נתקדשה  אומרים  דבשניים  התוס' 

אומרים לא נתקדשה מהתורה מותרת, דאוקי 

אסורה  מדרבנן  ורק  פנויה  אחזקת  איתתא 

דתרי ותרי ספיקא דרבנן.

עד  מחמת  פסול  נמצא  זה  עד  כי  ונמצא 

העריות  על  בחשוד  קידושין  לעדות  הפסול 

עדותו  ונמצאת  הערווה,  על  שבא  ובקלד"פ 

בטלה ומקמינן איתתא בחזקת פנויה ולא חלו 

עדות  פסול  כי  למ"ד  גם  למפרע.  הקידושין 

מדרבנן,  הינו  בקלד"פ  העריות  על  בחשוד 

עדין עד כזה נפסל לעדות קידושין והקידושין 

בטלים.

זאת ועוד דעד כזה בכלל עמי הארץ, שאינו 

ארץ,  בדרך  ולא  במשנה  ולא  במקרא  לא 

בדרכי  שהולך  שיוחזק  עד  פסול  שחזקתו 

הישרים כמ"ש הרמב"ם בה' עדות פי"א ה"ג. 

ועי' בהרדב"ז שם שכתב: ובזה טועים מקבלי 

לפניהם  הבא  מכל  עדות  שיקבלו  סהדותא 

הרב דויד אוחיון



נב

מבלי שישאלו עליו וסומכים לומר כל ישראל 
דאע"ג  ליתא,  ודאי  והא  הן  כשרים  בחזקת 
עוברים  שאינם  כשרים  בחזקת  ישראל  דכל 
עבירות, אבל אינם בחזקת כשרים להעיד. ועי' 
ברמב"ם שם ה"ד שכתב: וכל מי שיקבל עדות 
וכו' הרי  זו  לו חזקה  עם הארץ טרם שתהיה 
זה הדיוט ועתיד ליתן את הדין שהרי מאבד 
שאין  מכ"ש  רשעים.  ע"פ  ישראל  של  ממונן 
מחזקת  להוציאה  בעדות אשה  עדותם  לקבל 

פנויה ולאסור בת ישראל בעדות רשעים.

שי"ב  סי'  ח"א  בתשו'  הרדב"ז  כתב  וכן 
לשון  היה  דאפי'  ותו  ווארשא(:  )הוצאת 
לעדות,  פסולים  הריהם  כתיקונו  הקידושין 
בדרך  ולא  במשנה  ולא  במקרא  לא  שאינם 
ארץ, וזה לשון הרמב"ם ז"ל פי"א מה' עדות: 
וכל מי שיקבל עדות עם הארץ טרם שיהיה 
לו חזקה וכו' ה"ז הדיוט וכו', וסיים הרדב"ז 
בתשו' שם וכתב: וכ"ש לענין קידושין, וצ"ל 
אלא  לעדות  פסול  הארץ  עם  דאין  דאע"ג 
)דף מ' ע"ב( א"ר  וכמ"ש בקידושין  מדרבנן 
יוחנן ופסול לעדות, והיינו מדרבנן, מ"מ י"ל 
דלענין קידושין ס"ל להרדב"ז דאף בפסולי 
דכל  קידושין,  הקידושין  אין  דרבנן  עדות 
דמקדש אדעתא דרבנן מקדש, וכמ"ש בתשו' 
ספריתי,  )הוצאת  ר"ל  סי'  ח"ב  הרשב"א 
כתבו  ז"ל  הגאונים  שמקצת  תל-אביב(: 
כגון  מדרבנן  דפסילי  הני  כל  בתשובותיהם 
אפי'  בפניהם  קידש  אם  והמוכסין  הרועין 
שניהם מודים, לא תפסי קידושין כלל ואינה 
צריכה הימנו גט, דכל דמקדש אדעתא דרבנן 
מיניה.  לקידושין  רבנן  ואפקיעינהו  מקדש 
דפסל  ו'  סי'  ח"ג  תשב"ץ  בתשו'  הוא  וכן 
ממ"ש  הארץ  עם  שהוא  משום  משרת  אותו 
בקידושין )דף מ' ע"ב( כל שאינו במקרא וכו' 

ואמר ר"י ופסול לעדות, ע"ש.

כהרדב"ז  פוסקים  אנו  אין  דלהלכה  ואע"פ 

דבפיסול  הרשב"א,  שהביא  הגאונים  וכמקצת 

כמ"ש  גט  בלא  להתירה  אין  דרבנן  קידושין 

מיהת  להיתר  כסניף  ס"ה,  מ"ב  סי'  באהע"ז 

וכפי  דבריהם,  על  לסמוך  לנו  דיש  ודאי 

כמה  דידן  בנידון  הכא  איכא  להלן,  שיבואר 

דאשת  איסורא  באיתחזק  דאפי'  ספיקי,  ספק 

חאהע"ז  )תניינא(  ביהודה  בנודע  כתב  איש 

הש"ך  דברי  דנראין  ועכ"פ(:  )בד"ה  קנ"ו  סי' 

ט"ו  ס"ק  והט"ז שם  ק"י דמתיר בטעמן.  בסי' 

תורה,  דין  שהוא  לומר  רוצה  אינו  דמחמיר. 

שני  בין  לחלק  חכמים  רצו  שלא  טעמו  אבל 

והרי  דרבנן,  חומרא  והוא  לשלושה,  ספיקות 

והמתקדשת  )המקדש  הרבה מחכמי הספרדים 

ספרדים הם( נשתמשו בספק ספיקא אפי' בספק 

אשת איש והתירו אפי' בשני ספיקות. וכן הוא 

דהיכא  פכ"א(  א'  )שמעתתא  שמעתתא  בשב 

באיתחזק  אפי'  מהני  ספיקי  תלתא  דאיכא 

איסורא. וע"ש שהביא המהריב"ל בס"ג סי' ל"ג 

לכו"ע מפקינן ממונא  שכתב דבתלתא ספיקי 

דידן דלאשה  בנידון  ומכל שכן  המוחזק,  מיד 

יש לה חזקת פנויה דהיתרא ולאו בחזקת איסור 

קיימא.

סוף  מקוואות  הלכות  המלך  בשער  ועי"ע 

כלל ג' שכתב: דדעת רוב הפוסקים ז"ל אפי' 

ספיקא  בספק  מקלינן  איש  אשת  באיסור 

דינים  אסיפת  חמד  בשדי  ואמנם  כנודע. 

מחלוקת  הביא  ו'  אות  ל'  סימן  גט  מערכת 

באיתחזק  שם  המדובר  אבל  בזה,  הפוסקים 

איסורא, ולא כן בנידון דידן שהאשה בחזקת 

אנו  עצמם  הקידושין  דעל  דהיתרא,  פנויה 

שלה  פנויה  אחזקת  אוקמה  לומר  דיש  דנים, 

דהיתרא, לית דין ולית דיין דאין להחמיר.



נג

אישה שקיבלה גט שלא לצורך או 
שנשארה בחזקת פנויה בפסול עד 

 קידושין שלא חלו, אי אסורה 
לכהן

גברא  האי  שדין  לדינא  לנו  יוצא  הנה   
בבקשתם  נפשם  בשאלת  המבקשים  ואיתתא 
להינשא ולחזור לחיות יחד בחופה וקידושין 
כדמו"י וכנ"ל היא תלויה במחלוקת בדין אשה 
שנתגרשה רק מחמת קול, אם פסולה לכהונה.

תקל"א(  ס'  האומר  פרק  )קידושין  במרדכי 
לכהן  משודכת  שהיתה  בנערה  מעשה  כתב: 
עם  בבית  אחד  פריץ  ובא  נתקדשה,  ולא 
הנערה עם שני עדים ונכנס עמה בדברים ונתן 
לה טבעת ולא הזכיר שום קידושין עד לאחר 
שעה אז אמר הוו עלי עדים שקידשתי ואחד 
הטבעת  נתינת  ראיתי  אני  אומר  העדים  מן 
נתינת  אף  אומר  והשני  היא(,  )ומקודשת 
הטבעת לא ראיתי וכו', ואז קמו קרובי הנערה 
וכפו הפריץ שיתן לה גט וכו'. והביא המרדכי 
בזה שתי דעות אם נאסרה לכהן שהיה משודך 
אליעזר  דעתה"ר  והיא  א':  דעה  לא:  או  לה 
לכהן  נאסרה   - גט  שקבלה  דכיון  מביה"ם, 
הראשון ששידך. דעה ב': והיא דעת ר"י הלבן 
ולא  לא לאיש  גט שאינו מתיר  ורא"ם, שכל 
ככותב  והווי  לכהונה,  פוסלה  אינו   - לאשה 
גט לפנויה. וכתב רמ"א )כדעה שניה מרדכי 
קול  משום  רק  נתגרשה  לא  ואפילו  שם(: 
שאין  ברור  שהוא  אע"פ  בעלמא,  קידושין 
ממש באותן קידושין, ואין נותנין גט רק מכח 
חומרה בעלמא - אפילו הכי פסולה לכהונה.

יש  אז  במשודכת  דוקא  שזה  הב"ש:  וכתב 
לחוש לקול בקידושין, אבל בקול שיוצא סתם 
על פנויה - אין לחוש לו. וגם במשודכת רק 
הגט  נתן  פיהם  ועל  ב"ד  ע"פ  בקול שהוברר 
אז פסולה לכהונה, אבל אם נתן הגט מעצמו 

אותו  היו מצריכים  היה בא לב"ד לא  )ואילו 
הב"ח:  וכתב  לכהונה.  פוסלה  אינו   - ליתן( 
בכהונה,  זו  אשה  פוסלים  לכתחילה  שרק 
והמעיין בהגהות מרדכי הנ"ל יראה דרק ר"א 
ר"י  הם  והחולקים  לכהונה,  פוסלה  מביה"ם 
רבי  ובהגה'  ורבינו מהר"ם  ור"א ממיץ  הלבן 
עק"א ציין לעיין בשו"ת לחם רב לרבינו בעל 
לחם משנה. שם בשו"ת לחם רב סי' לג כתב 
דהרשב"א סותר את עצמו וכמו שכתב הח"מ 
מביה"ם  ור"א  המרדכי,  דברי  הביא  אח"כ 
סובר שגט שנתן שלא מן הדין פוסל לכהונה 
ושחלקו עליו ר"י הלבן והר"מ בן ברוך ומסיק 
שבסי'  בתשובה  והרשב"א  שהרא"ש  דאע"פ 
תקנ אוסרים מ"מ הוה פלוגתא דמילתא דרבנן 
ו'  חלק  ביב"א  ועיין  עכ"ל.  לקולא,  ואזלינן 
שמדברי  כנה"ג  בשם  כתב  ד'  אות  א'  סימן 
מר"ן מוכח שס"ל שעיקר להקל וכמו שכתב 

הלחם רב.

ומצאתי למהר"א ששון סימן רי"א שהביא 
תשובת הרשב"א בסי' תקנ שכתב שהגט פוסל 
לכהונה ואפ"י לא נתקדשה לו דמ"מ אין זה 
ידוע לכל דאיכא מאן דשמע בגטא לא שמע 
בהא ושגם הרא"ש בתשובה סוף כלל לז כתב 
כן בהדיא. ושוב כתב לדייק מדברי הרמב"ם 
חייש  לא  דהרמב"ם  רבוותא  הנך  על  דפליג 
לאיכא דשמע בהא ולא שמע בהא וכמו שכתב 
בפרק י' בהלכות גירושין הלכה א' שכל מקום 
היה  אם  גט",  "אינו  בהלכותיו  כותב  שהוא 
חולק  והראב"ד  עליו.  נאסרה  לא  כהן  בעלה 
משום חשש שלא יאמרו גרושה הותרה לכהן, 
ומסיק שם שלדעת הראב"ד הרשב"א והרא"ש 
אסורה לכהן אבל הרמב"ם ז"ל חולק בזה אם 
נתנוהו לה בדיעבד, עכ"ד. ועוד עיי"ש והנה 
הסכים  והראב"ד  דהרמב"ם  פלוגתא  בההיא 
לכהונה  נפסלה  דלא  הרמב"ם  למ"ש  ה"ה 
שכן  מדבריו  נראה  וכן  עיקר,  דכן  וסיים 

הרב דויד אוחיון



נד

משמע מדברי הרי"ף ז"ל. ומתשובת המהר"א 

וה"ה  הרמב"ם  שדעת  למדים  נמצאנו  ששון 

כדעת הרשב"א בתשובה ד"ש שאין הגט פוסל 

לכהונה כאשר ניתן שלא מן הדין.

רש"י  דגם  הביא  ו'  סי'  מאיר  בבית  ועיין 

אזיל בשיטת הרמב"ם לא חייש להא דכתבו 

הראב"ד והרא"ש שמא יאמרו גרושה הותרה 

לכהן, אלא כל שאינה צריכה גט אף מדרבנן 

לית בה משום ריח הגט. גם בסימן ק"נ כתב 

בטל  שהוא  גט  שכל  השו"ע  דברי  על  הב"מ 

אינו פוסל לכהונה שכ' ה"ה שהרמב"ם סמך 

על הסוגיא דריש פ' כל הגט דמסקינן וכולן 

שיש  חולק,  והראב"ד  לכהונה  פוסלים  אין 

הגט,  לפסלות  הוכחה  שאין  הרבה  מקומות 

ויאמרו גרושה הותרה לכהן.

והעתיק הב"מ תשובת הרשב"א שהביא מרן 

גט  צריכה  היתה  שלא  דכל  שכ'  י"ג,  בסימן 

ממנו, אפילו נתן לה גט, אותו גט אינו פוסלה 

שאינו  מאיש  אלא  נתגרשה  לא  שזו  לכהונה 

גיטין  ובאותן  וכו'  ששניננו  וכאותה  אישה 

רואים,  ואין חוששין משום  שבר"פ כל הגט, 

דכל שהגט אינו גט חספא הואי. וסיים הב"מ, 

ועיין ריש סימן ו' בהג"ה, שנמי משום תשובת 

הרשב"א וא"כ ה"נ צ"ע לענ"ד. עכ"ל.

ועכ"פ יש עוד ללמוד מדברי הב"מ שמשוה 

שפסק  ק"נ  דסימן  לההיא  ו'  דסימן  ההיא 

פוסל  אינו  בטל  שהגט  דכל  כהרמב"ם  מרן 

לכהונה. ומדמה הב"מ דין זה לההיא דתשובה 

היתה  שלא  דכל  שכתב  דרשב"א,  ד"ש  סימן 

צריכה גט ממנו אין הגט פוסלה ואין חוששים 

מכללא  רק  דלא  זה  לפי  דיוצא  לרואים. 

וכתשובה  כהרא"ש  פוסק  אינו  שמרן  איתמר 

איתמר,  להדיא  אלא  דרשב"א  תק"נ  דסימן 

ממ"ש בשו"ע סימן ק"נ ותולמ"ד. ועיין בספר 

ציון  בן  הגדול  מו"ר  העניו  הגאון  כבוד  של 
בוארון נר"ו שערי ציון חלק ב' סימן ט' שכתב 

להתיר, כמו בנידונינו.

כהנים דזה"ז - אי דינם כהנים ודאי 
או מוחזקים ככהנים

יסוד  על  כתב  רלה  סי'  המהרשד"ם  הנה 
דברי הריב"ש סי' צד דכהנים שבזמננו אינם 
ועיין בס' בס'  ודאי אלא ספק, עי"ש.  כהנים 
זו לספק  סי' מה שצירף סברא  נאמן שמואל 
סימן  באוצה"פ  והובא  ס"ס  מזה  ועשה  אחר 
גבעות  וכן בספר  ובספר  ד"ה  לג  ס"ו אות  ז' 
עולם סי' ו' כתב דיש לצרף דעת המהרשד"ם 
שוב  וא"כ  כהנים  ספק  רק  הוי  בז"ה  דכהנים 
הוי ס"ס המתהפכת ואף שגם ע"ז חולקים וכו' 
עכ"פ מכל הצירופים יחד יש להתיר. עכ"ל. 
גם בספר כרם שלמה )אמארילו( סי' יח הביא 
במעשה  שהורה  קדוש  א'  אחד  חכם  בשם 
דידה להתיר, וכתב ועוד יש כאן ס"ס לפמ"ש 
כהנים.  ספק  הם  בזמננו  דכהנים  מהרשד"ם 
ועיין מזה שגם הגאון רבצ"ב בספרו בני ציון 
)עמ' קעב ס"ק טז( כתב לצרף סניף זה לס"ס 
וכן  יא(,  סימן  אה"ע  )ח"ז  אומר  יביע  שו"ת 
יש לצרף לסניף מה שכתב המהרשד"ם )חלק 
שאין  דורנו  שכהני  רלה(,  סימן  העזר  אבן 
להם כתב היחס אינם בחזקת כהנים ודאי. וכן 
)סימן  וקציעה  מור  בספר  יעב"ץ  הגאון  כתב 
קכח(, שכהני זמננו כהני ספק הם כיון שאין 
שו"ת  בספרו  עוד  כתב  וכן  היחס.  כתב  להם 
שאילת יעב"ץ חלק א' )סימן קנה(. וכן כתב 
בשו"ת בית אפרים )חלק אורח חיים סימן ו(, 
יותר מכהני  הם  גרועים  זמננו  שהכהנים של 
בים של שלמה  מהרש"ל  וכמו שכתב  חזקה, 
בבא קמא )פרק ה' סימן לה(. ע"ש. ויש סיוע 
חסידים  בספר  שכתב  ממה  לדבריהם  גדול 



נה

ע"ש.  תרל(.  סימן  נרדמים,  מקיצי  )הוצאת 
ואף שבמקום אחר הבאנו דברי רוב האחרונים 
על  הכהנים  ומעמידים  זה  על  החולקים 
לסמוך  יש  מיהא  לסניף  מקום  מכל  חזקתם, 

להקל על הנ"ל בצירוף כל הספקות הנ"ל. וכן 
כתב בשו"ת היכל יצחק )חלק אבן העזר סימן 

יז אות ה'(. ע"ש.

לאור כל האמור לעיל, בספקות כשרות עד הקידושין הנ"ל נמצא כי עד זה פסול לעדות 
קידושין מכמה טעמים שהבאנו לעיל בגזל דהונאה, בחשוד על העריות בקלד"פ ובחשוד 
בבא על הערווה, ולא חלו הקידושין כלל למפרע מחמת פסול עד הקידושין וכן בספק 
כן  ועל  הנ"ל,  ומהרשד"ם  וכהריב"ש  זה"ז  ככוהני  כהן  ודאי אלא ספק  כהן  שאין הבעל 
למסקנה דדינא יש להתיר לבני הזוג הללו להינשא ולחזור ולחיות ע"י חופה וקידושין 

כדמו"י.

וה' הטוב יצילנו משגיאות אמן.

הרב דויד אוחיון





נשאלתי פעמים רבות, מדוע בעירנו חדרה 

יע״א בתי הכנסת שלנו בנויים לכיוון מזרח, 

והרי  כבוד שם.  מקומם  הקודש  ארון  והיכלי 

אין זה לכיוון ירושלים ומקום המקדש, אלא 

ערוכה  גמ’  ובפשטות  אחרות.  ארצות  לכיוון 

היא שחובה לכיוון פניו כנגד ירושלים, בית 

המקדש, וקודש קודשים.

ובאמת שאלתי בני תורה מהערים הסמוכות 

פרדס חנה ואור עקיבא, מה כיוון מקום ארון 

הקודש בעירם, והם העידו בפני שיש ערבוב 

בדבר, חלק מבתי הכנסת מכוונים לצד מזרח, 

וחלקם בנויים לכיוון דרום. ומנגד זה ביררתי 

הכנסת  בתי  יעקב  זכרון  הסמוכה  שבמושבה 

והיינו  דרום,  לצד  ככולם  רובם  מכוונים 

מכוונים לצד ירושלים.

הכנסת  שבית  כיוון  לומר  שרצו  והיו 

לצד  נבנה  חדרה  בעירנו  הגדול  האשכנזי 

מזרח, והוא רם ונישא בנוי על מצודה, כולם 

לצד  הכנסת  בתי  את  ובנו  אחריו,  נסחפו 

אלא  ירושלים.  לכיוון  שאינו  אע״פ  מזרח, 

הכנסת  בית  בונה  מדוע  כן  אם  לשאול  שיש 

הגדול בעיר שהיו ביניהם רמי מעלה ותלמידי 

לכיוון  הכנסת  בית  לבנות  חשו  לא  חכמים, 

ירושלים כפי הנראה להלכה. 

יש  האם  א.  שאלות:  כמה  כאן  יש  ועתה 

ללמד זכות על כך, ויש למצא מקור לדורות 

הראשונים שבנו את ההיכלות לצד מזרח. ב. 

האם יש לעורר את הציבור על כך, ולהורות 

שמא  או  דרום,  לצד  פניהם  את  לצדד  להם 

יראה  שלא  ע״מ  עדיף,  תעשה  ואל  שב 

מכאן  האם  ג.  רשויות.  לשני  כמתפללים 

ואילך יש להורות בעירנו לבנות את היכלות 

הקודש למקום המקדש בירושלים עיה״ק, או 

שמא על מנת שלא יראה כשני תורת ימשיכו 

את הבניה לכיוון של כל בתי הכנסת בעיר. 

ועל מנת ליישב זה, יש להעמיק חקר בסוגיא 

זו ולמצא מזור והסבר למנהג הקדום זה עידן 

ועידנים.

תשובה:

ומי  סומא  ת״ר  ל.(  )ברכות  בגמ’  איתא 

לאביו  לבו  יכוין  הרוחות,  לכוין  יודע  שאינו 

היה  ה’.  אל  ‘והתפללו  שנאמר  שבשמים, 

ישראל,  ארץ  כנגד  פניו  יכוין  בחו״ל  עומד 

שנא’ ‘והתפללו אליך דרך ארצם’. היה עומד 

ירושלים,  כנגד  פניו  יכוין  ישראל  בארץ 

עומד  היה  הזאת’.  העיר  אל  ‘והתפללו  שנא’ 

בירושלים יכוין פניו כנגד בית המקדש, שנא’ 

בבית  עומד  היה  הזה’.  הבית  אל  ‘והתפללו 

המקדש יכוין פניו כנגד קודש הקודשים שנא’ 

‘והתפללו אל המקום הזה’. היה עומד אחורי 

הכפורת מחזיר פניו כנגד בית הכפורת. נמצא 

במערב  למערב.  פניו  מחזיר  במזרח  עומד 

מחזיר פניו למזרח, בצפון מחזיר פניו לדרום. 

ישראל  כל  נמצא  לצפון.  פניו  מחזיר  בדרום 

מכוונים ליבם לאביהם שבשמים. 

גמ’  יש  בברכות  זו  ברייתא  כנגד  אולם 

בענין מקום ארון הקודש וכיוון התפילה

הרב שמעון ביטון
רב העיר חדרה

נז



נח

)בבא בתרא כה:( שם מובאת פלוגתת אמוראי 

פניו  יחזיר  ולכן  במזרח  יש שכתבו ששכינה 

למזרח. יש דסברי ששכינה במערב ולכן יחזיר 

פניו למערב. ויש דסברי ששכינה בכל מקום. 

זאת ועוד יש שאמרו הרוצה להחכים ידרים, 

הרוצה להעשיר יצפין. ובעצם מכל הני שיטות 

משמע דפליגי אגמ’ בברכות דסברי שלעולם 

ירושלים,  ישראל,  ארץ  לכיון  האדם  יתפלל 

בית המקדש, וקודש הקודשים. 

ובקושטא גם בטור )סי’ צ״ד( לאחר שהביא 

‘ודלא  כוותיה כתב  לברייתא בברכות דקי״ל 

כההיא דבבא בתרא דפליגי אמוראי בפרק לא 

יחפור איכא מ״ד שכינה במזרח צריך להחזיר 

וצריך  במערב  שכינה  מ״ד  למזרח,  פניו 

כה.(  )ב״ב  התוס’  וכן  למערב’.  פניו  להחזיר 

ד״ה לכל רוחתא כתב שכל הני אמוראי לית 

להו הברייתא בברכות שחייב להתפלל כנגד 

ששכינה  ישמעאל  כר’  סברי  אלא  ירושלים, 

סבר  במערב  שכינה  דאמר  ומאן  מקום,  בכל 

כר״ע דאמר מפני שהיא תדירה. עכ״ד. 

ברייתא  להעדיף  מצינו  מה  תקשה  ואם 

דברכות מכל הני אמוראי דבבא בתרא, כבר 

סיימו  יחפור  לא  דבגמ’  כיון  הרא״ש  כתב 

‘אתון  אשי  לרב  שאמר  חנינא  רב  בשיטת 

דיתבי בצפונה דארץ ישראל אדרימו’, משמע 

דברכות  כברייתא  היא  דמילתא  דמסקנא 

דבעינן להתפלל לכיון ארץ ישראל. 

)סי’ צ״ד  וכדברים אלו הכריע מרן השו״ע 

ס״א( שכתב כדברי הברייתא דברכות שצריך 

להחזיר פניו כנגד ארץ ישראל, ולכיוון ליבו 

לירושלים, למקדש, ולקודש הקודשים. 

‘אם  כתב  ב’(  )סעיף  דבריו  אלא שבהמשך 

לצד  פניו  יצדד  רוחות  משאר  לרוח  מתפלל 

ולירושלים  בחו״ל,  הוא  אם  ישראל,  ארץ 

הוא  אם  ולמקדש  ישראל,  בארץ  הוא  אם 
מתפלל  ‘אם  שכתב  מה  ולכאו’  בירושלים. 
לעיל  הרי  ביאור  צריך  רוחות’,  משאר  לרוח 
‘שחובה להחזיר פניו  )סעיף א’( כתב להדיא 
שמתפלל  יוצא  מתי  אז  ישראל’,  ארץ  לכיון 

לשאר רוחות.

ובמג״א )סק״א( כתב ‘אם מתפלל פי’ במקום 
ומבואר  או שיושב על החמור’.  כך  שמנהגם 
בדבריו שיליף בשיטת מרן שאין לו להתפלל 
אלא  ישראל,  ארץ  לכיוון  אלא  הדין  מעיקר 
שחידש שאם ‘נהגו כך’ להתפלל לכל הרוחות 
או שיושב על החמור ואי אפשר לכוון פניו, 
ארץ  לכיון  פניו  לצדד  לפחות  בעינן  אכתי 
לרבו  דמייתי  הב״י  לדברי  וכוונתו  ישראל. 
המהר״י אבוהב ז״ל שהקשה וז״ל ‘ותימה על 
מנהג שאנו נוהגין לצפון ולדרום ולא היה לנו 
להתפלל אלא למזרח. ונראה שיש לנו להחזיר 
לצפון  מתפללים  כשאנו  המזרח  לצד  הפנים 
ד’מצדד  יחפור  לא  בפרק  כדאמרינן  ולדרום 
ולדרום  לצפון  שמתפלל  מי  פירוש  אצדודי’ 

יש לו להטות פניו לצד ארץ ישראל עכ״ל.

ומבואר דמי שנוהג להתפלל לצפון או לדרום 
כדברי הגמ’ הרוצה להעשיר יצפין או הרוצה 
לארץ  פניו  שמצדד  בזה  סגי  ידרים,  להחכים 
שצריך  הברייתא  דברי  לקיים  ע״מ  ישראל 
לכך  המקור  ואף  ישראל.  לארץ  פניו  לכוון 
היא הגמ’ )ב״ב כה:( שבעקבות סתירה בדעתו 
של ריב״ל אם בעי להתפלל לדרום או למערב 
גם  יש  ‘בצידוד’  והיינו  צידודי’,  ‘מצדד  נקטה 

הרוצה להחכים ידרים וגם שכינה במערב.

בתי  אם  דאף  לומר  יש  זה  לפי  ולכאורה 
הכנסת בעיר בנויים בצד מזרח, מ״מ סגי בזה 
ובזה  לירושלים,  דרום  לכיוון  פניו  שמצדד 
מקיים הפס’ ‘והתפללו אל ה’ דרך העיר אשר 
בחרת’. ואף שמעיקר הדין היה לבנותם לכיוון 



נט

ירושלים, מ״מ כיוון שכבר נבנו בצורה זו, על 
ידי חובת  יוצא  ידי צידוד פניו לכיוון דרום, 

‘והתפללו אל העיר הזאת’. 

ב’(  סעי’  צ״ד  )סי’  הרמ״א  אף  ובקושטא 
לקיים  שרוצה  ‘מי  וכתב  להלכה  זאת  הביא 
להחכים  או  יצפין  להעשיר  הרוצה  מאמרם 

ידרים מ״מ יצדד פניו למזרח’.

דהמג״א  לישנא  מדקדוק  שבאמת  אלא 
זה.  ממנהג  נוחה  מרן  דעת  שאין  משמע 
לרוח  מתפלל  אם  השו״ע  דברי  על  שכתב 
כך’  שמנהגם  במקום  ‘פירוש  רוחות  משאר 
לנהוג  אין  אך  כך  שמנהגם  במקום  ומשמע 
מלשון  זאת  דקדק  אברהם  באשל  ואף  כך. 
מרן  באמת  שאם  שם  הוכיח  ועוד  המג״א, 
או  להדרים  לנהוג  יכול  אחד  שכל  סובר 
להצפין, ולכן כתב ‘אם מתפלל לרוח משאר 
כתב  ההלכה  בשלהי  הרמ״א  אמאי  רוחות’, 
להעשיר  הרוצה  מאמרם  לקיים  שרוצה  ‘מי 
וכי מה יש לו להוסיף על דברי  וכו’,  יצפין 
מרן. ועל כרחך צריך לומר שמרן לא הסכים 
נוהג  אינו  כך  שנוהג  ומי  הזה,  המנהג  עם 
כדין, אלא שהרמ״א בהא פליג אדברי מרן, 
וסבר שיש באפשרות האדם לבחור במנהגו. 
וכמו כן כתב במחצית השקל ש’מנהג המקום 
כן והוא אינו רוצה לשנות המנהג’, ומדוקדק 

שבאמת המנהג שלא כדין.

משמע  שם  הט״ז  דברי  מפשטות  אולם 
רוצה  אם  לכתחילה  מהני  פנים  שצידוד 
להדרים או להצפין, וכפשטות לשון המהר״י 
לצפון  נוהגין  שאנו  ‘מנהג  שכתב  אבוהב 
זה,  מנהגו  שינה  שלא  ומשמע  לדרום’  או 
ישראל  ארץ  לכיוון  כשמצדד  ולכתחילה 
יעשיר,  או  יחכים  גם  תרוויהו  בהו  מקיים 
וכן  ישראל.  לכיוון ארץ  וגם תפילתו חשיבי 
בעטרת צבי כתב דמיירי שרוצה להחכים והוי 

לכתחילה בדברי מרן, ומרן ורמ״א לא פליגי. 

צ״ד  )סי’  המשנ״ב  למד  שכדבריהם  ונראה 

כגון  רוחות  משאר  ‘לרוח  שכתב  ח’(  ס״ק 

שרוכב  או  וכו’  להחכים  או  להעשיר  שרוצה 

עצמו  את  להחזיר  לו  אפשר  ואי  החמור  על 

לצד ארץ ישראל, מ״מ יצדד פניו וכו’. ובשער 

הציון )ס״ק ה’( הביא שכך למדו אף בביאור 

הגר״א והמאמר מרדכי.

דרבוותא  פלוגתא  לן  דאית  למדים  נמצינו 

בתראי בדעת מרן אם יכול להתפלל לכל כיוון 

ובלבד שיצדד פניו לכיוון ירושלים, או שמא 

לעולם חובה לכוון פניו לירושלים, ורק היכא 

שרוכב על חמור ואינו יכול לכוון, או במקום 

שנהגו כך שלא כדין, לפחות יצדד פניו.

בבית  ההלכה  במקור  המעיין  ובקושטא 

יוסף, יראה שמדוייק בדעת מרן כהבנת המג״א 

ודעימיה שחובה להתפלל לכיוון ירושלים, ורק 

יצדד  לפחות  כדין,  שלא  אחרת  שנהגו  היכא 

פניו. והראיה שלאחר שהביא שם את דברי רבו 

או  לצפון  להתפלל  מנהגם  על  אבוהב  מהר״י 

‘מיהו  וז״ל  כתב  למזרח,  לצדודי  דסגי  לדרום 

דרום’.  לצד  מעט  צידודי  דמצדד  פירש  רש״י 

דרום  כלפי  מצדד  והוא  מזרח  שפניו  ומשמע 

שיעשיר.  כדי  צפון  כלפי  או  שיחכים  כדי 

ומשמע מדבריו שסובר כרש״י שאף אם רוצה 

או  לצפון  יתפלל  לא  להצפין,  או  להחכים 

יכוון  ויצדד פניו למזרח. אלא להיפך  לדרום, 

פניו למזרח, ויצדד פניו לצפון או לדרום, ודלא 

הוא  החיוב  שעיקר  ללמדך  אבוהב,  כמהר״י 

להתפלל לכיוון ירושלים. ובהמשך נוכיח זאת 

ביתר שאת בדעתו של מרן.

אלא שאף אם נאמר כהני שיטות שאם רוצה 

להתפלל לשאר רוחות יכול, היינו לצפון או 

לדרום שכוונתו להעשיר או להצפין, אך אין 

הרב שמעון ביטון



ס

בתי  נבנו  חדרה  בעירנו  מדוע  ליישב  בזה 

ירושלים  לכיוון  שאינו  מזרח  לכיוון  כנסת 

ואין בו לא עשירות ולא חכמה. 

הגמ’  דברי  ע״פ  בדרך אחרת  ונראה לבאר 

אתון  אשי  לרב  חנינא  רב  דאמר  כה:(  )ב״ב 

‘אדרימו  ישראל  דארץ  בצפונא  דיתביתו 

שתהיו  ‘אדרימו  ד״ה  רש״י  וכתב  אדרומי’. 

והתפללו  דכתיב  משום  ירושלים  לצד  פונים 

אליך דרך ארצם’.

טובא  לי  קשיא  וז״ל  רי״ד  התוס’  ןהקשה 

אמרי,  במערבא  דוכתא  בכל  אמרינן  דהא 

תשובה:  קיימא.  דא״י  למזרחה  בבל  אלמא 

ולמזרחה  א״י  של  בצפונה  עומדת  בבל 

ישראל  ארץ  של  צפונה  חוט  שהמותח 

בבל  תמצא  עולם,  של  מזרחו  לצד  ומאריך 

וכל המותח חוט מזרחה של א״י  חוץ לחוט 

ומאריך לצד צפונו של עולם תמצא בבל חוץ 

לחוט. עכ״ל.

מזרחית  עומדת  שבבל  שכוונתו  ונראה 

חוט  ימתח  שאם  ישראל,  לארץ  צפונית 

וכן  לחוט.  מחוץ  תהיה  בבל  ישראל  ממזרח 

אם בצפון הארץ ימתח חוט בבל תהיה מחוץ 

שאין  חנינא  ר’  של  חידושו  ולדבריו  לחוט. 

צורך לכווין ‘ממש’ כלפי ארץ ישראל, וכשם 

שאם מתפלל לכיוון מערב מהני, כיוון שבבל 

חשיב  שפיר  ישראל  ארץ  למזרח  נמצאת 

‘לצידה’ של ארץ ישראל, אע״פ שאין זה ממש 

דרום  לכיוון  מתפלל  אם  הדין  הוא  כנגדה, 

מהני, אע״פ שאינו מכוון לנגדה ממש, כיוון 

שבבל לצפונה של א״י.

ולפי התוס’ רי״ד י״ל כך גם בארץ ישראל, 

כאשר צריך להתפלל לכיוון ירושלים כאילו 

לירושלים  שממערב  מה  וכל  חוט,  מותחים 

שמצפונה  מה  וכל  למזרח,  מתפללים 

לירושלים מתפללים לדרום, ואין צורך לכווין 
ממש לירושלים אלא סגי לכווין ‘לצידה’ של 

ירושלים.

הברייתא  מדברי  זאת  לדקדק  אף  ויש   
מהפסוקים  שהוכיחה  שלאחר  )ל.(  בברכות 
דבעי להתפלל לכיוון א״י ירושלים וביהמ״ק, 
הוסיפה ‘נמצא עומד במזרח מחזיר פניו למערב, 
במערב מחזיר פניו למזרח, בדרום מחזיר פניו 
לצפון, ובצפון מחזיר פניו לדרום’. ולכאורה 
פניו  מי שבמזרח שיחזיר  כל  וכי  יש לשאול 
הרי  ולירושלים,  ישראל  לארץ  יכוון  למערב 
אופן  ובכל  במזרח,  עומד  הוא  רבות  פעמים 
אם יכוון עצמו למערב אינו מכוון כנגד ארץ 
כלפי ארצות אחרות.  וירושלים אלא  ישראל 
וכן להיפך לא כל מי שבמערב ופניו למזרח 
וע״כ צריך לומר  ירושלים,  הוא לכיוונה של 
להתפלל  חייב  שאינו  רי״ד  התוס’  כשיטת 
מה  שכל  אלא  וירושלים,  א״י  לכיוון  ממש 
וכל  למזרח,  מתפללים  לירושלים  שממערב 
לדרום  מתפללים  לירושלים  שלצפונה  מה 
כוונת  וזה  הצדדים.  בכל  הדרך  זה  על  וכן 

הברייתא. 

למנהג  מזור  למצא  יש  דבריו  פי  ועל 
מכוונים  בחדרה  הכנסת  בתי  שכל  קדומים 
יתבא  עירנו  שהרי  מזרח.  לכיוון  תפילתם 
כיף ימא דארץ ישראל ומערבית היא לכיוון 
ירושלים, ואם היינו מותחים חוט מירושלים 
מערבית  הייתה  חדרה  א״י  של  צפונה  עד 
לירושלים, ולכן כל המתפלל לצד מזרח, אף 
אם אינו מכוון ממש לירושלים, כיוון שלצידה 

של ירושלים סגי.

ק״ג(  אות  כה:  )ב״ב  רמ״ה  ביד  ומצאתי 
שאמר  אשי  לרב  חנינא  רבי  שמדברי  שכתב 
ארץ  של  לצפונה  בבבל  שנמצאים  אתם  לו 
אתם  לדרום  מתפללים  אתם  אם  ישראל, 



סא

להחכים  הרוצה  א.  דברים,  בשני  משתכרים 
ידרים, ב. תפילתכם לכיוון א״י. ומשמע שם 
א״י,  לכיוון  ממש  זה  שאין  שאע״פ  מדבריו 
רי״ד.  תוס’  כדברי  סגי  א״י  לצד  שזה  כיוון 
)ואע״פ שבראשית דבריו כתב שהם מערבית 
או  צפונית  מזרחית  קרן  או  מתפללים  לא״י 
מזרחית דרומית, אין זה בשביל שצריך לכיוון 
בדיוק לא״י. אלא שכאשר רוצה אדם להרוויח 
גם את א״י וגם עושר או חכמה, אנו במערבא 
צפונה  בבבל שהיא  אתם  אך  לצדד,  נאלצים 
איכא  ובהא  לדרום  להתפלל  סגי  א״י,  של 
רי״ד  כתוס’  משמע  שם  ומדבריו  תרוויהו. 

שסגי להתפלל ל’צד’ א״י ותו לא ודו״ק(.

אחורי  ד״ה  ו.(  )ברכות  בתוס’  אף  ומצאנו 
שאנו  למזרח  מתפללים  אנו  ‘אבל  שכתב 
במערבו של א״י וכתיב ‘והתפללו אליך דרך 
ובאור  י״ט(  )עשין  בסמ״ג  הוא  וכן  ארצם’. 
ומבואר  ז’(.  סי’  שמע  קריאת  )הל’  זרוע 
בדבריו אע״פ שהם יושבי צרפת וגרמניה אם 
מתפללים למזרח אינם מכוונים ממש לכיוון 
בזה  סגי  לא״י  מערבית  שהם  כיון  מ״מ  א״י, 

שמכוונים לצידה של א״י וכנ״ל.

שכתב  ו.(  )ברכות  במאירי  אף  ומצאתי 
שאין המנהג להקפיד ממש לכווין כנגד א״י, 
)ונראה  לא״י.  עורף  להפנות  נהגו שלא  אלא 
דאתון  הגמ’  מדברי  זאת  שלמד  שם  מדבריו 
וכפי  אדרימי  אדרימו  דא״י  לצפונה  דיתיבון 
שביארנו(. וכל כמה שמתפללים בלי להפנות 

עורף סגי, אף אם לא ממש מכווין לא״י.

לכיוון  בא״י  המתפללים  כלפי  י״ל  וה״ה 
עורף  מפנים  ולא  כמה  שכל  ירושלים, 
שהינה  בעירנו  ולכן  בכך,  סגי  לירושלים 
לצד  ומתפלל  כמה  כל  לירושלים,  מערבית 
מזרח, חשיב שפיר לצידה של ירושלים וכ״ש 

שאין בכך הפניית עורף לירושלים.

יו״ט  ובמעדני  עתיקים  הדברים  ובאמת 
ס״ק  )שם  חמודות  ובדברי  סק״ו(  ל.  )ברכות 
ס״ג(  צ״ד  )סי’  הלבוש  לשיטת  מייתי  ס״ח( 
אירופה  במדינות  היושבין  שאנו  שכתב 
ישראל,  לארץ  צפונית  מערבית  הנמצאים 
דרומית,  מזרחית  לרוח  עצמם  לצדד  צריכים 
ישראל  ארץ  לכיוון  ממש  לכוון  מנת  על 
למצוא  רצה  דבריו  ובראשית  וירושלים. 
דאמר  כה:(  )ב״ב  סמך מהגמ’  הלבוש  לדברי 
חנינא לרב אשי אתם שיושבים לצפונה  רבי 
של א״י אדרימו אדרימי, היינו שאתם בני בבל 
לא תתפללו ממש לכיוון מערב, אלא תצדדו 
על  מערבית  דרומית  בקרן  ותתפללו  פניכם, 
מנת שיכוונו פניהם ממש לכיוון ארץ ישראל.

יושבי  גם  שבמציאות  כיוון  כתב  מ״מ  אך 
רק  אלא  להדרים  נהגו  לא  אירופה  מדינות 
כתבו  ותוס’  הרא״ש  וכן  למזרח,  להתפלל 
שאנו  מפני  למזרח  האידנא  מכוונים  ‘שאנו 
בדרך  לפרש  כתב  לכן  א״י’.  של  במערבא 
שאמר  ומה  חנינא,  רבי  דברי  את  אחרת 
בבל  בני  שאתם  היינו  אדרימי’,  ‘ואדרימו 
יכולים להתפלל או למערב או לדרום, וחשיב 
שפיר לצידה של א״י. ומסקנתו שם כפי מה 

שכתבנו לעיל בשם התוס’ רי״ד והיד רמ״ה. 

וכדברים האלו כתב ביד אליהו )שו״ת סי’ 
א’( בשם הר’ משה רוטנבורג להוכיח כשיטת 
הלבוש מדברי רב חנינא שהרי איך אמר לבני 
בבל להדרים, כשהם צריכים להתפלל למערב 
לכיוון ארץ ישראל. ויישב דכוונת רב חנינא 
יתפללו  שלא  א״י,  לכיוון  ממש  לכוונם  היא 
רק לצד מערב כיון שהם מזרחית לא״י, אלא 
בעינן גם להדרים מעט על מנת שיכוון ממש 

לא״י.

לדבריו  ראיה  שאין  שם  דחה  שוב  אולם 
בני  דודאי  י״ל  בפשטות  ואדרבה  מהגמ’, 

הרב שמעון ביטון



סב

של  בצפונה  גם  שהם  ידעו  גם  ידעו  בבל 

ארץ ישראל, אלא דזה גופא חידש להם כיון 

שהם גם מזרח וגם צפון יש להם ב’ כיוונים 

להתפלל הן למערב והן לדרום, דמ״מ חשיבי 

לצידה של א״י וכפי שביארנו לעיל ע״פ דברי 

י״ט(  סי’  )או״ח  בחת״ס  )אולם  רי״ד.  התוס’ 

חנינא  שרב  וביאר  הלבוש  דברי  על  הליץ 

מצפון,  מזרח  יותר  להם שאע״פ שהם  חידש 

הפס’  כדברי  כצפון  גם  להחשיבם  יש  מ״מ 

שצריכים  זה  לענין  הרעה’,  תפתח  ‘מצפון 

להתפלל מערבית דרומית ועיי״ש(. 

סגי  אם  בתראי  שפלוגתת  לבאר  ונראה 

להתפלל לצידה של א״י, או שמא בעינן לכווין 

בדברי  קמאי  בפלוגתת  תליא  ממש,  לא״י 

הגמ’ )ב״ב כה:( על דברי ריב״ל שאמר הרוצה 

להחכים ידרים, והקשו והא ריב״ל אמר שכינה 

במערב. ויישבו ‘דמצדד אצדודי’. וברש״י פי’ 

פניו  ומבואר דסגי שמצדד  דרום’,  ‘מעט לצד 

מעט לדרום. אולם רבינו גרשום בד״ה דמצדד 

ואינו  דרומית  לרוח  כולו  עומד  ‘שאינו  פירש 

שכוונתו  ומבואר  מערבית’.  לרוח  כולו  עומד 

לקרן  מצודד  בתפילתו  לעמוד  לאדם  שיש 

דרומית מערבית ולא סגי בנטייה גרידא. 

אצדודי’  ב’מצדד  שביאר  שרש״י  ואפשר 

‘מעט לצד דרום’, יבאר גם ב’אדרימו אדרומי’, 

דסגי לכווין ‘לצד’ א״י. וכשם שהאומר שכינה 

במערב, יכול להתפלל למערב עם נטיה לצד 

להחכים  הרוצה  בו  מתקיים  ושפיר  דרום, 

לצידה של  בני בבל המתפללים  ה״ה  ידרים. 

‘והתפללו  בהם  מתקיים  שפיר  לדרום,  א״י 

נטיה  דאם  הוא,  וכל שכן  ארצם’.  דרך  אליך 

להחכים  הרוצה  להחשיבו  סגי  בראשו  מעט 

צד  לאותו  פניו  החזרת  דמהני  כ״ש  ידרים, 

לכיוון  ממש  מכווין  שלא  אע״פ  א״י,  של 

א״י. וכדבריו יש להסביר אף את שיטת תוס’ 

והרא״ש )ברכות ו.( שכתבו שהם במערב א״י 
מתפללים למזרח.

 אולם לשיטת רבינו גרשום דיליף ‘דמצדד 
דרומית  לקרן  גוף’  ‘נטיית  היינו  אצדודי’ 
גופו  את  לכווין  דבעינן  ומשמע  מערבית, 
להחכים  הרוצה  שיחשב  ע״מ  לדרום,  ממש 
שאמר  חנינא  רב  דאף  י״ל  לפ״ז  ידרים. 
ממש  לא״י  לכיווין  היינו  אדרומי’  ‘אדרימו 
בהרוצה  הן  ולשיטתו  מערבית.  דרומית 
א״י,  לכיוון  למתפלל  והן  ידרים  להחכים 

בעינן שיכווין ממש. 

אירופה  בני  שאנו  שכתב  שהלבוש  ונראה 
להתפלל  בעינן  לא״י  מערבית  היושבים 
לכווין  מנת  על  דרומית  מערבית  בקרן 
גרשום.  רבינו  כדברי  סבר  ממש,  א״י  לכיוון 
של  ‘לצידה’  להתפלל  דסגי  הסוברים  אולם 
דמ״ד  יסברו  ממש,  מכוון  שאינה  אע״פ  א״י, 
או  להתפלל  דסגי  היינו  אדרימי’  ‘אדרימו 
לדרום או למערב דתרוויהו ‘לצידה’ של א״י 

ולא בעינן להתפלל בקרן דרומית מערבית. 

שוב מצאתי שבערוך השולחן )סי’ צ״ד סעי’ 
שהתפללו  באירופה  היושבים  על  הליץ  ז’( 
אצדודי’  ‘דמצדד  הגמ’  מדברי  מזרח  לכיוון 
דמשמע דסגי בצידוד בלבד, ואין צורך לנטות 
ולכן אף כשאמרו להתפלל לכיוון א״י  גופו, 
היינו דסגי בצידוד מעט לכיוון א״י ותו לא. 
תנאי  כל  דאף  דאפשר  חידש  שם  ובדבריו 
ואמוראי דבבא בתרא לא פליגי אגמ’ דברכות, 
ולכו״ע בעינן להתפלל לכיוון א״י וירושלים, 
אלא דילפו מדקדוק הגמ’ בברכות יכוון ‘לבו’ 
ופניו  גופו  כל  שיהא  בעינן  דלא  לן  לומר 
פונים לשם, דלא תמיד דבר זה אפשרי, לכן 
שכתב  וכפי  אצדודי’  ‘דמצדדי  דסגי  אמרינן 
רש״י ‘עומד במערב ומצדד לצד דרום’. וסברי 
בגמ’ דיכול להתפלל הן לצד דרום והן לצד 



סג

א״י  לכיוון  מתפלל  חשיב  אופן  ובכל  צפון, 

היכא דמצדד לכיוונה.

א״י  כנגד  דעמידה  למדים  ונמצינו   

וירושלים, אין הכוונה נגדה ממש, אלא קצת 

נטייה לשם. ואף דקדק דבריו דבתפילת שלמה 

והתפללו  ארצם  דרך  אליך  ‘והתפללו  כתוב 

דרך העיר’, ועוד כתיב ‘והתפללו אל המקום’, 

ותמוה אמאי לא כתיב אף כאן ‘דרך המקום’. 

מיירי  המקום,  דרך  על  מדבר  דכאשר  וביאר 

ממש  לכוון  ויכול  בירושלים  נמצא  שהוא 

המקום.  ‘דרך’  כתיב  לא  ולכן  המקדש,  כנגד 

משא״כ ‘דרך ארצם’ מיירי כאשר יגלו בגלות, 

והדבר מובן דבכל העולם א״א להתפלל לא״י 

מא״י,  גדול  הרבה  הוא  העולם  דרוחב  ממש, 

נטיה  באיזה  כלומר  ארצם’  ‘דרך  אמר  ולכן 

לשם ובכוונת הלב סגי ועיי״ש בדבריו. 

מבוסס  שיסודו  יראה  בדבריו  המעין  והנה 

על שיטת רש״י דכתב ‘דמצדד אצדודי’ דעומד 

במערב ומצדד לצד דרום, ומשם יליף דלעולם 

סגי בנטייה גרידא לכיוון א״י וירושלים. ובכך 

להתפלל  באירופה  מנהגם  בעד  יושר  הליץ 

לצד מזרח, אף שלא מכוון לכיוון ארץ ישראל 

וסגי בנטייה גרידא. 

ובקושטא אם כל יסוד דבריו מדקדוק שיטת 

לחלק  דיש  דבריו.  לדחות  נראה  היה  רש״י 

סגי  ידרים  להחכים  הרוצה  שבדין  ולומר 

משא״כ  זה,  דבר  בו  לקיים  מנת  על  בנטייה 

ארצם’  דרך  אליך  ‘והתפללו  הפס’  לקיים 

בעינן החזרת פנים כדברי הגמ’ בברכות ולא 

סגי בנטייה, ואין הנידון דומה לראיה. 

נפלא  דיוק  לדייק  לי  נראה  העיון  ולאחר 

‘שתהיו   - ‘אדרימו’  בד״ה  שכתב  ברש״י 

והתפללו  דכתיב  משום  ירושלים  לצד  פונים 

שמיה  דכר  מאן  ולכאורה  ארצם’,  דרך  אליך 

‘ירושלים’, הרי מיירי ביושבי בבל שצריכים 
לכוון לא״י וכדברי הפס’ ‘דרך ארצם’ ואמאי 
רש״י כתב לצד ‘ירושלים’. ותו אם כבר הזכיר 
ירושלים אמאי לא מייתי לפס’ ‘והתפללו אל 

ה’ דרך העיר הזאת’ דהוא מיירי בירושלים.

בחו״ל  שעומד  מי  האם  לדון  שיש  ונראה 
צריך לכוון רק כנגד ארץ ישראל, ומי שעומד 
ומי  לירושלים,  לכוון  צריך  ישראל  בארץ 
או  המקדש.  לבית  לכוון  צריך  שבירושלים 
לא״י  לכוון  צריך  בחו״ל  שעומד  מי  שמא 

ולירושלים ולבית המקדש. 

כתב  ‘היה’  ד״ה  כ:(  )ברכות  יונה  וברבינו 
היה עומד בחו״ל יכוון את ליבו כנגד א״י לא 
תימא כנגד א״י בלבד, אלא כנגד א״י וכנגד 
ירושלים וכנגד בית קודש הקדשים. וכשעומד 
ירושלים  כנגד  לכוין  צריך  אין  בירושלים 
לכוין  לו  יש  אבל  בתוכה,  עומד  כבר  שהרי 
כנגד בית המקדש וכנגד בית קודש הקדשים. 

והנה תוס’ )ברכות כ:( ד״ה היה עומד כנגד 
ארץ ישראל כתב וז״ל ‘ולא גרסינן לבו דאפניו 
מחזיר  במזרח  עומד  היה  סיפא  כדקתני  קאי 
על  חולק  ונראה לבאר שתוס’  פניו למערב’. 
רבינו יונה, וסובר שהעומד בחו״ל מכוון ‘רק’ 
ירושלים,  כנגד  רק  מכוון  ובא״י  א״י,  כנגד 
ולכן הוא לא גרס ‘ליבו’, דסוגיא דידן מיירי 

רק בהחזרת פניו ולא על כוונת ליבו.

כשעומד  שאף  שכתב  יונה  רבינו  משא״כ 
ובית  ירושלים  א״י  כנגד  לכוון  בעי  בחו״ל 
בחו״ל  כשעומד  דאף  סבר  וקה״ק,  המקדש 
‘ליבו’  לכוון  בעינן  א״י  כנגד  פניו  ומכוון 
הן  מיירי  דידן  וסוגיא  וביהמ״ק,  לירושלים 
)שוב מצאתי  ליבו  והן בהחזרת  פניו  בהחזרת 
כדברינו בחסדי דוד על התוספתא ברכות פ״ג(. 

ל.(  )ברכות  דידן  שתוס’  לענ״ד  ונראה 

הרב שמעון ביטון



סד

שכתב  אחורי(  ד״ה  ו.  )ברכות  לשיטתו  אזל 

שמתפללים  סגי  א״י  שבמערב  ‘שהם  שם 

בקרן  ממש  פניו  לכוון  בעי  ולא  למזרח’, 

ל’צד’  שמתפלל  בזה  דסגי  מזרחית,  דרומית 

בעי  לא  אף  לשיטתו  ולכן  ישראל,  ארץ 

שיכוון ‘ליבו’. ונראה שהוא דקדק את שיטתו 

‘עומד  שכתבה  הברייתא  לשון  מפשטות 

מחזיר  במערב  למערב,  פניו  מחזיר  במזרח 

סגי  אלא  חילקה,  שלא  ונמצא  למזרח’,  פניו 

ל’צד’  יתפלל  מסוים  לצד  העומד  שכל  בזה 

א״י, ולא בעי לדייק טפי. 

משא״כ רבינו יונה שמצריך גם לעומד בחו״ל 

לכוון ‘ליבו’ לירושלים ובית המקדש, סבר דבעי 

לכוון ממש בצורה מדוייקת לכיוון א״י, ולכן 

יכול לכוון ממש לירושלים  אף בחו״ל שאינו 

וביהמ״ק, לפחות יכוון ‘ליבו’ לירושלים וקה״ק. 

)ואין לדקדק מזה שאמר רבינו יונה ‘ליבו’ שאין 

כוונתו כלל על ‘החזרת פניו’, שהרי הברייתא 

כתבה שם להדיא גם ‘מחזיר פניו’. אלא כוונת 

ר״י שיש גם החזרת פנים וגם כוונת הלב, כגון 

אם הוא בחו״ל מחזיר פניו לא״י, ומכוון ליבו 

השו״ע  מדברי  ובקושטא  ולמקדש.  לירושלים 

כנגד  פניו  ‘יחזיר  שכתב  יונה  כרבינו  משמע 

א״י, ויכוון גם לירושלים ולמקדש’. ובפשטות 

זה הביאור בהבנת רבינו יונה, וכן באר הגולה 

יונה  שם ציין שהמקור לדברי מרן הוא רבינו 

ופשוט.

לצד  אדרימו  בד״ה  שכתב  דרש״י  ונראה 

יונה  רבינו  כשיטת  ללמדינו  בא  ‘ירושלים’ 

לא  בחו״ל  דהעומד  תוס’(  משיטת  )לאפוקי 

גם  סגי שיכווין רק לא״י, אלא בעינן לכווין 

כמה שמכוון  וכל  ולבית המקדש,  לירושלים 

רבי  בא  גופא  וזה  טפי.  שפיר  יותר  ומדייק 

בעי  בחו״ל  העומד  שגם  כיוון  לומר,  חנינא 

סגי  לא  ולמקדש,  ירושלים  לא״י  לכיוון 

להתפלל רק למערב כיוון דבבל למזרחה של 
א״י, אלא בעינן לדייק טפי, ‘אדרימו אדרומי’, 
עד  לכווין  מזרחית’  דרומית  ‘בקרן  ויתפלל 

כמה שיוכל לא״י ולירושלים ולמקדש.

לומר  ‘ירושלים’,  וכתב  רש״י  דייק  ולזה 
לכיוון  טפי  לכווין  בעי  בחו״ל  בעומד  שגם 
המקדש )ואין לומר שאינו יכול לדייק מבבל 
‘גופו’  שיצדד  בהא  דמ״מ  חדא,  לירושלים, 
בכיוונו.  מדייק  יותר  בכך  ולמערב,  לדרום 
לענין  ל״א.  ברכות  בגמ’  איתא  ועוד  זאת 
ת״ל  שירצה,  רוח  לכל  להתפלל  יכול  דניאל 
ד״ה  ח״א  המהרש״א  והקשה  ירושלים.  נגד 
יכול הרי דניאל היה בבבל ושם צריכים לכוון 
שבבבל  כיון  ויישב  לירושלים,  ולא  לא״י 
קרובה לא״י יכול לכוון ממנה אפי’ לירושלים. 
לירושלים.  מבבל  לכוון  שאפשר  ומבואר 
ואפשר שרבינו יונה ורש״י גופא ינקו שיטתם 
מגמרא זו דחזינן שאף מבבל יש צורך לכוון 
‘שתהיו  הכא  רש״י  כתב  ולכן  לירושלים. 
פונים לירושלים’. ולכאורה תוס’ צריך לחפש 
מבבל  שאף  דמשמע  זו,  מגמ’  לשיטתו  מזור 

בעי לכוון לירושלים וצ״ע(.

נראה  רש״י  דברי  בדקדוק  אנו  כנים  ואם 
ד״ה  ברש״י  הב״ח  גירסת  את  לקיים  שיש 
אצדודי ולגרוס ‘נוטה’ לצד דרום’ ולא כגירסא 
הכתובה ‘מעט’ לצד דרום, וכוונת רש״י כרבו 
רבינו גרשום שכתב דמצדד אצדודי ‘לא מכל 
לרוח מערבית’,  ולא מהכל  דרומית  רוח  וכל 
וכוונתו שנוטה ועומד עם גופו בקרן דרומית 

מערבית.

וע״פ גירסת הב״ח שכתב ‘נוטה לצד דרום’, 
לצד  גופו  עם  שנוטה  כדבריו  סבר  רש״י  אף 
כפי  )ולא  מערבית.  דרומית  ומתפלל  דרום 
שהבינו כמה מרבוותא דרש״י פליג על דברי 

רבו(.



סה

 ובפשטות י״ל דמה שחייב את רש״י ורבינו 

יונה ללמוד כך, היא שהבינו שזה גופא כוונת 

רבי חנינא לומר ‘אדרימו אדרומי’ שיש לצדד 

סגי שמתפללים  ולא  בכיוון התפילה  ולדייק 

בחו״ל  העומד  שאף  סברו  ולכן  א״י,  ‘לצד’ 

המקדש  ובית  ירושלים  א״י  כנגד  לכוון  בעי 

)לא אכחש שהב״י ברש״י סי’ צ״ד גרס ‘מעט 

לצד דרום’, ולא כגירסת הב״ח. אמנם המדייק 

בשיטת הב״י שם יראה שאף לשיטתו לא סגי 

שכל  בעינן  אלא  גרידא,  בנטיה  לא״י  לכיוון 

גופו יהיה למזרח ורק הנטייה לצד דרום ודלא 

כמהר״י אבוהב שכתב שפניו לצד דרום ונוטה 

רק לצד מזרח עיי״ש(.

ויליף  בברייתא,  ‘ליבו’  גרס  לא  תוס’  אולם 

ותו לא  יחזיר פניו כנגד א״י,  דהעומד בחו״ל 

בעי לכווין לירושלים ולמקדש, ולכן לשיטתו 

אינו  אע״פ  א״י,  ‘לצד’  פניו  בזה שמחזיר  סגי 

הברייתא  וכפשטות  ממש.  כנגדה  מכוון 

למערב,  פניו  מחזיר  במזרח  ‘עומד  שאמרה 

במערב מחזיר פניו למזרח’. ואתי שפיר לדבריו 

לעיל )ברכות ו. ד״ה אחורי( שכתב ‘אבל אנו 

מתפללים למזרח שאנו במערבו של א״י’ והיינו 

אע״פ  א״י  של  ‘לצידה’  שמתפלל  בזה  דסגי 

שאינו מכוון כנגדה ולא בעינן לנטות. 

להתפלל  דהחמיר  הלבוש  לן  נפקי  ולפ״ז 

רבינו  כשיטת  סבר  מזרחית  דרומית  בקרן 

ורבינו  הב״ח(  גירסת  )ע״פ  וכרש״י  גרשום 

דפליגי  אליהו  ויד  יו״ט  המעדני  ואילו  יונה. 

)אולם  והרא״ש.  תוס’  כשיטת  סברי  עליה 

‘מעט  ברש״י  שגרס  כדברינו  יליף  לא  הב״י 

ארץ  לצד  בצידוד  דסגי  ויליף  דרום’  לצד 

רבו  ז״ל  אבוהב  מהר״י  שכתב  וכפי  ישראל 

שאף המכווין פניו לדרום או לצפון מטה פניו 

לצד א״י ולכן כתב הסמ״ג דסגי לצדד למזרח 

ע״מ שיחשב מתפלל לכיוון א״י, אולם המעיין 

היטב שם יראה כפי שביארנו לעיל שלשיטת 
פניו  ויטה  לדרום  שיתפלל  מהני  לא  הב״י 
למזרח, אלא יתפלל למזרח ויטה פניו לדרום 

ודלא כמהר״י אבוהב ז״ל(. 

והנה לענין בתי הכנסת בעירנו הפונים כולם 
ע״פ  זאת  שעשו  קמאי  דהני  י״ל  מזרח,  לצד 
דעת תורה עשו זאת, הסמ״ג, התוס’, הרא״ש, 
מהר״י אבוהב, וכהני רבוותאי בתראי מעדני 
לכווין  צורך  דאין  דסברי  אליהו,  ויד  יו״ט, 
ממש כנגד א״י, וסגי לכווין ‘לצידה’ של א״י. 
וכשם שבאירופה היו מתפללים למזרח אע״פ 
בצידה  יושבת  שהיא  כיון  א״י,  כנגד  שאינו 
המערבי, ה״ה בעירנו מתפללים למזרח דהוי 
יושבת  עירנו  שהרי  ירושלים,  של  ‘לצידה’ 
על ים התיכון ומערבית לירושלים היא. וכפי 
אצדודי’  ‘אצדודי  הגמ’  בדברי  למדו  שהם 
שסגי בנטיה לכיוון המזרח, ה״ה דסגי לכווין 
ממש  מכוון  שאינו  אע״פ  א״י,  של  לצידה 

לכיוון ארץ ישראל. 

צ״ד  )סי’  מרן  כתב  הטהור  בשולחנו  והנה 
סעיף א’( דבעינן להחזיר פניו כנגד א״י, ולא 
סגי בצידוד. ואף שבסעיף ב’ מייתי לדין צידוד 
שכתב ‘אם מתפלל לרוח משאר רוחות יצדד 
פניו לצד ארץ ישראל’, מ״מ כבר הבאנו לעיל 
אברהם  והאשל  מחצה״ש  המג״א  דברי  את 
להחזיר  בעינן  הדין  ומעיקר  כך,  לנהוג  דאין 
כך  נהג  דאם  אלא  ישראל,  ארץ  לכיוון  פניו 
)אע״פ שלא היה לו לנהוג כך( ומתפלל לדרום 
או לצפון להחכים או להעשיר לפחות יעשה 
צידוד לכיוון א״י ויקיים את הפסוק ‘והתפללו 

אליך דרך ארצם’. 

שסבר  השו״ע  בדברי  לדקדק  יש  ואף 
א’  בהלכה  שכתב  ורש״י  יונה  רבינו  כשיטת 
לירושלים  גם  ויכווין  א״י  כנגד  פניו  ‘יחזיר 
יונה  רבינו  וכדברי  קה״ק’,  ולבית  ולמקדש 

הרב שמעון ביטון



סו

שגרס ‘ליבו’, )ואף בב״י מייתי לשיטת רבינו 
יונה.(  יונה, וכן באר הגולה ציין שם לרבינו 
לא״י  פניו  לכוון  צריך  בחו״ל  כשעומד  ואף 
כל  שלשיטתו  וביארנו  ולמקדש.  לירושלים 
כמה שיכול לכוון כנגד מקום המקדש שפיר 
אחרים  לצדדים  שמתפלל  היכא  רק  טפי, 

לפחות יצדד פניו. 

חדרה  בעיר  הכנסת  בתי  שכל  ונראה 
הגדול  הכנסת  בית  אחר  נמשכו  בבנייתם 
דברי  על  שסמכו  ואפשר  למזרח.  פניו  אשר 
לקיים  שרוצה  ‘ומי  בפשטות  שכתב  הרמ״א 
להחכים  או  יצפין  להעשיר  הרוצה  מאמרם 
ומשמע  למזרח’,  פניו  יצדד  מ״מ  להדרים 
בדבריו שאף אם מקום הקודש כנגד מזרח, כל 
כמה והוא מצדד לכיוון דרום לירושלים סגי. 
לכיוון  לבנותם  ראוי  היה  מרן  לדברי  אולם 
דרום מזרח, דבעינן להתפלל עם גופו לכיוון 

ירושלים ולא עם פניו. 

אך נראה שאין לומר כן אפי’ לדברי הרמ״א, 
שהרי אף לשיטתו אפשר דמהני לכיוון צפון 
להדיא  כתב  הוא  מזרח  לכיוון  אך  דרום,  או 
וצד  התפילה  מקום  עושין  ‘אין  א’(  צ״ד  )סי’ 
התפילה נגד זריחת השמש ממש כי זהו דרך 
לעשות  שראוי  ביארו  שם  ובנו״כ  המינים’. 
קרן מזרחית דרומית, אך לא יעשו ממש מקום 
הארון במזרח, דאם כן שנים רעות עשה עמי. 
חדא שאינו לכיוון א״י, ואידך זה חוק המינים 

שמשתחווים לשמש.

כתב  עושין  אין  ד״ה  הלכה  בביאור  וכן 
הכנסת  בתי  להעמיד  שאין  הרמ״א  בדעת 
לכיוון מזרח. כך שאלו שבנו את בתי הכנסת 
בעיר לכיוון מזרח, אף לא סמכו על הרמ״א, 
וכנראה סמכו על השיטות דסברו דאינו חייב 
שמתפללים  סגי  אלא  בכיוונו,  ממש  לדייק 

ל’צד’ ירושלים וכלעיל.

ואגב דאיירינן בהכי יש בנותן טעם להביא 
לוי  בן  יהושע  רבי  בשיטת  לי  מה שהתחדש 
יש  ‘שכינה במערב’. דהנה  )ב״ב כה:( שאמר 
לעיין מדוע לא פסקינן הלכה כשיטתו, והרי 
ועוד  זאת  מקום.  בכל  כריב״ל  דהלכה  ידוע 
בירושלמי )ברכות ד, ה( ריב״ל סובר דבעינן 
המקדש,  ובית  ישראל  ארץ  לכיוון  להתפלל 
הפנים  שכל  היכל  לפני,  ההיכל  ‘הוא  דאמר 
פונים בו’. ולכאורה סותר דבריו, האם מתפלל 
לכיוון מערב או לכיוון ירושלים שכל הפנים 

פונים אליו. 

ריב״ל דלעולם  נראה לבאר בדעת  ולענ״ד 
ומה שכתב  ירושלים,  לכיוון  להתפלל  בעינן 
שנמצאים  בבל  לאנשי  היינו  במערב,  שכינה 
מזרחית לארץ ישראל, ותפילה שלהם למערב 
לשכינה  וגם  ישראל  ארץ  לכיוון  גם  היא 
יתפלל  שאם  ריב״ל  יודה  אך  שבמערב, 
מהני  לא  ישראל  ארץ  כנגד  שלא  למערב 

אע״פ ששכינה במערב.

ונראה לבאר שיסוד דינו ש’שכינה במערב’ 
‘קודש הקדשים’ שנמצא במערב,  הוא משום 
זה  כל  אך  מקום.  בכל  התקדש  זה  צד  ולכן 
עורף  מפנה  אינו  זה  לצד  שהמתפלל  בתנאי 
כאשר  למאוד  עד  וששתי  ישראל.  לארץ 
שביאר  להרמב״ם  המשניות  בפירוש  מצאתי 
ששכינה במערב זה בגלל ה’היכל שבמערב’, 
ואף שבגמ’ )ב״ב כה.( כתבו ‘באו ונחזיק טובה 
לאבותינו שהודיעו מקום תפילה דכתיב וצבא 
השמים לך משתחווים’, אין הכוונה שזה גופא 
שצבא שמים משתחווים לכיוון מערב מוכיח 
ששכינה שם, אלא הסיבה העיקרית ששכינה 
הקדשים,  קודש  מקום  משום  היא  במערב 
וצבא השמים משתחווים לצד זה הוא משום 

ששכינה שם ודו״ק. 

לא  כלל  שריב״ל  ליישב  יש  אחרת  )בדרך 



סז

‘מקום  ‘מקום תפילה’, אלא רק על  דיבר על 

שכינה’. ומה שהגמ’ אמרה אין עושין בורסקי 

אלא למזרח העיר חוץ ממערבה של עיר מפני 

וכך  ברוחות  תדירה  היינו  ‘תדירה’,  שהיא 

משמע שפירשו בירושלמי. ולפ״ז אתי שפיר 

דברי ריב״ל שמתפללים לכיוון ירושלים, דיש 

מקום שכינה ויש מקום תפילה. ודברינו אלו 

וכו’  ונחזיק טובה  משופרים למי שגרס בואו 

לפרש  אין  ואולם  ‘שכינה’.  מקום  שהודיעונו 

כך לפי רבא שכתב תדירה ‘בתפילה’, ומייתי 

לאבותינו  טובה  נחזיק  באו  שאמר  לריב״ל 

חילוקי  ואולי  תפילה’.  ‘מקום  שהודיעונו 

הנוסחאות הם ההבדל בין הבבלי והירושלמי 

בשיטת ריב״ל ודו״ק(.

זו על דעתי לולא  ולא הייתי מעלה סברא 

ולא  ד״ה  י״ח:(  )עירובין  תוס’  שאף  שראיתי 

‘אין  התוספתא  את  כך  לבאר  כתב  אחרי 

ומשמע  למזרח’,  אלא  כנסיות  בתי  פותחין 

‘ונראה  וכתב  למערב.  התפילה  שכיוון  שם 

והיו  במערב  דשכינה  תנא  האי  דקסבר 

ובהמ״ק  א״י  היתה  או  למערב,  משתחווים 

במערבם דכתיב והתפללו דרך ארצם. ומבואר 

בדרך השניה שלו שצריך להעמיד אוקימתא 

במזרח,  שהם  היכא  רק  למערב  שמתפללים 

וכיוון מערב הוא לארץ ישראל. וה״ה אמרינן 

הכי ששכינה במערב משום שקה״ק במערב, 

והיכא שמתפלל למערב שהוא הכיוון לארץ 

ישראל מהני. 

ובזה העלינו מזור דבקושטא פסקינן כשיטת 

ריב״ל בירושלמי דסבר בעינן להתפלל לכיוון 

שכתב  ומה  הקודשים.  וקודש  ישראל  ארץ 

היינו  במערב,  ששכינה  דידן  בגמ’  ריב״ל 

הפניית  בכך  אין  כי  למערב  יתפללו  שבבבל 

שאם  יודה  הוא  ואף  ישראל.  לארץ  עורף 

יתפלל למערב בהפניית עורף לא״י לא שפיר 

הוא משום  צד מערב  קידוש  כל  עביד שהרי 

קודש הקדשים שבמערב.

ובזה אתי שפיר גמ’ דידן דלאחר דמייתו   

לריב״ל דאמרינן ‘מצדד אצדודי’, מייתו לרב 

חנינא שאמר לרב אשי אתון דיתבין בצפונא 

לארץ ישראל ‘אדרימו אדרימי’. ולכאורה אם 

להתפלל  בעינן  דלא  סובר  דריב״ל  אמרינן 

להדגיש  הגמ’  על  היה  ישראל,  ארץ  לכיוון 

הוזכר  ומשלא  חלוקים.  חנינא  ורב  דריב״ל 

ומודים  פליגי,  לא  דבקושטא  משמע  מאומה 

תרוויהו דבעינן להתפלל לכיוון ארץ ישראל. 

הקושיא  את  אף  ליישב  מצאתי  ובזה 

סי’  ריש  בב״י  )מובא  הסמ״ג  בדברי  שנראית 

צ״ד( שלאחר שהביא את דין הגמ’ )ב״ב כה:( 

דאמר  ‘ואע״פ  כתב  להדרים  בעינן  דבבבל 

יצפין  ושיעשיר  ידרים  להחכים  הרוצה  מר 

מ״מ צריך לצדד פניו למזרח כדמסיק התם’, 

ולכאורה יש לתמוה על הסמ״ג דמביא לדברי 

הגמ’ שם לענין ‘הרוצה להחכים ידרים’ וכתב 

דבעינן לצדד לכיוון מזרח, בעוד ומימרא זאת 

דמצדד  דמשמע  ריב״ל  לשיטת  נכתבה  שם 

למערב כיון דשכינה במערב.

שכתב  אבוהב  מהר״י  על  להקשות  יש  וכן 

שם ‘אע״פ שמתפלל לצפון או לדרום יש לו 

הגמ’  והרי  ישראל’,  ארץ  לצד  פניו  להטות 

שם מביא זאת לשיטת ריב״ל שאומר שכינה 

במערב, ואמאי כתב שצריך לצדד פניו לכיוון 

ארץ ישראל. 

ומהר״י  הסמ״ג  דאף  שפיר  אתי  ולדברינו 

למערב  שמצדד  דלריב״ל  מבינים  אבוהב 

ישראל,  ארץ  לכיוון  דהוא  כיון  היינו  בבבל 

ואף ריב״ל סובר דהיכא דהמערב מפנה עורף 

דכל שכינה  יתפלל לשם,  לא  ישראל,  לארץ 

במערב היינו משום קודש הקדשים. ולכן כתב 

הרב שמעון ביטון



סח

הסמ״ג ומהר״י אבוהב שמצדד למזרח והיינו 
לכיוון ארץ ישראל.

 ועל פי יסוד דברינו ישבתי עוד קושיא על 
אם  סק״א( שכתב שאף  צ״ד  )סי’  הט״ז  דברי 
מתפלל לצד מערב, אין צורך להפסיק ולעקור 
רגליו כדי להתפלל למזרח, כיון דאיכא מ״ד 
בגמ’ )ב״ב כה:( דשכינה בכל מקום ובדיעבד 
אמאי  לעיין  יש  ולכאורה  זה.  על  לסמוך  יש 
הט״ז מביא לשיטה דשכינה בכל מקום, הרי 
היה לו להביא לשיטה דשכינה במערב דבזה 

גופא מיירי שהתפלל למערב. 

ולדברינו א״ש דריב״ל דסבר שכינה במערב 
היינו משום שההיכל במערב, ורק בבבל דהיא 
מזרחית לא״י יכול להתפלל למערב כי מקיים 
בכך גם תפילה לצד א״י וגם שכינה במערב. 
עורף  יפנה  במערב  יתפלל  דאם  היכא  אך 
ולכן  עביד.  שפיר  לא  ודאי  ישראל,  לארץ 
סיוע ממ״ד דסבר דשכינה  נזקק הט״ז לקבל 

בכל מקום ודו״ק.

למסקנא לדינא: 

נראה דיש ללמד זכות על דורות הראשונים שבנו את בתי הכנסת בעיר לכיוון מזרח, ע״פ 
ל’צד’  להתפלל  דסגי  דפסקינן  והרא״ש  תוס’  רי״ד  כהתוס’  קמאי  רבוותיה  כמה  שיטות 
ירושלים אפי’ שזה לא ממש לכיוונה. וכיון שחדרה מערבית לירושלים מתפללים לצד 

מזרח. וכן הסכימו כמה מרבוותיה בתראי כמעיו״ט יד אליהו ועוד.

מוכיח שאף לשיטת הרמ״א אם רוצה סגי בצידוד פניו לכיוון ירושלים, ואף אם מתפלל 
לצד מזרח אם מצדד פניו מעט לכיוון דרום מהני. אולם מוכיח שאין דעת מרן כך, ולשיטתו 
בעי להתפלל ממש לכיוון ירושלים, וכשיטת רבינו גרשום רש״י ורבינו יונה. וגם לשיטת 
הרמ״א שפסק שמהני צידוד, יודה שאין ראוי לעשות את בתי הכנסת לכיוון זריחת השמש. 
ולכן ראוי מעיקר הדין לעשות את בתי הכנסת לכיוון דרום מזרח שיהיו מכוונים ממש 

לכיוון ירושלים. ויש להורות מכאן ולהבא לעשות את בתי הכנסת כך.

ואין חשש מזה שיהיו בתי כנסת לצד מזרח, וחלק לצד דרום מזרח שהרי אם מצינן פלוגתא 
בשיטת רבותינו, כל אחד נוהג כרבותיו וכמנהגו, ואין זה כשתי תורות.



כוסות  ארבע  לשתות  לנו  תיקנו  חז״ל 

נקטו שיש מחלוקת  והאחרונים  הסדר.  בליל 

הראשונים מהו גדר המצוה, כי ב’ אפשריות 

יש לנו להבין בהם:

ארבע  לשתות  הוא  המצווה  שעיקר  א. 

והודיה.  ושמחה  חירות  שזהו  יין,  של  כוסות 

אלא שבשתיית כוסות יין גרידא אין ראיה של 

חירות והודאה, כי אפשר שזה סתם לרצונו או 

לשכרה, ולכן תיקנו שהכוסות האלו יהיו שלא 

בזה אחר זה, אלא כל אחד על קריאה, קידוש, 

והלל,  המזון,  ו ברכת  יציאת מצרים,  וסיפור 

דאז נראה שזה הודאה.

ב. באופן הפוך מהנ״ל, שהעיקר הוא אמירת 

היא  וחשובה  גדולה  שהודאה  אלא  ההודאה. 

כשהם  אמירות  סתם  ואילו  היין,  על  דווקא 

לבדן אינן מוכיחות הודאה חזקה כל כך, ולכן 

והסיבה  בישיבה  אלו  אמירות  לקבוע  צריך 

על יין, כדי לחזק אותן. אבל לא השתיה היא 

עיקר המצוה, אלא ההודאה.

ובמאמר  כדלהלן.  בזה,  להלכה  נפ״מ  ויש 

אכתוב  וכאן  יותר,  הארכנו  ידינו  שתחת 

הדברים בקיצור.

מחלוקת הראשונים בהנ״ל

)צט  פסחים  ערבי  בתחילת  התוספות  הנה 

״מתוך  כתבו:  השני(  לו  יפחתו  לא  ד״ה  ע״ב 

הלשון משמע קצת שאין נותנין לבניו ולבני 

כולם  את  מוציא  והוא  לעצמו,  אם  כי  ביתו, 
״וסברא  כן  גם  תוספות  והוסיפו  בשלו״. 
דכל  מקידוש  כוסות,  ארבע  שנא  דמאי  הוא, 
אם  ובכן,  כולם״.  את  מוציא  שאחד  השנה, 
למדו תוס’ שארבע כוסות דינן כקידוש, הנה 
לכבוד  יין  ״שתיית  דין  אין  בוודאי  בקידוש 
שבת״, אלא חז״ל תיקנו שמה שצריך להזכיר 
יציאת מצרים, צריך לעשות  מדאורייתא את 
את זה על הכוס, כדי שתהיה אמירה חשובה 
יותר. וממילא גם מובן שדי שרק לבעל הבית 
יהיה כוס יין, דהא בלא״ה כולם שומעים את 
הקידוש ממנו בלי כוס, וא״כ לכאורה אפילו 
כעונה,  שומע  דין  השומעים  על  שנאמר  אם 
הם יהיו רק כאילו גם הם מדברים, אבל להם 
אין כוס, וממילא הם כולם אומרים בלי כוס, 
ודאי  אלא  חז״ל.  מצוות  את  מקיימים  ולא 
שכיון שהוא אומר על כוס, הם מקבלים את 
גם  נחשבים  והם  ממנו,  שלו״  האמירה  ״כל 

כאומרים על כוס, כי עיקר הוא האמירה.

יוצאים  איך  הנידון  את  לזה  לצרף  ]ויש 
שומעי המגילה ידי חובה, הרי קרא בע״פ בלי 
כקורא  שומע  רק  והם  יד״ח,  יצא  לא  מגילה 
הנידון  את  גם  וכן  מגילה.  בלי  כקורא  אבל 
שהעיר הגר״ח מבריסק שהשומעים לא יוצאים 
ידי נשימה אחת מהקורא כי את זה אינו יכול 
השומעים  המן  בני  עשרת  את  ולכן  להעביר 
עושים  הם  הרי  דאחרת  בפה.  לומר  צריכים 
ונושמים  אותם,  שמוציא  ממי  הפכי  דבר 
באותה שעה. ואכמ״ל[. עכ״פ מזה שבקידוש 

אפשרויות בביאור ארבע כוסות

הרב אליהו בר שלום
רבה הספרדי של בת-ים

סט



ע

די שיהיה למקדש לבד יין וכולם יוצאים ידי 
חובת אמירה על היין, מוכח שהוא בעיקר דין 
יין. ותוס’ הרי כתבו להדיא  אמירה, ולא דין 
א״כ  הקידוש.  כוס  כמו  הם  הכוסות  ששאר 
כוסות.  ארבע  בכל  הגדר  שזה  סוברים  הם 
ואע״פ שתוס’ הביאו כמה ראיות לכאן ולכאן 
להחמיר  ״נראה  מסקי  ובסיכום  אותם,  ודחו 
ולהצריך ארבע כוסות לכל אחד״. עכ״פ גדר 
הדבר נראה שנשאר שהוא רק אמירה על היין.

אבל הרמב״ם )ריש פ״ח מהל’ חמץ ומצה( 
כתב ״סידור עשיית מצוות אלו בליל חמשה 
אחד  לכל  כוס  מוזגין  בתחלה  הוא:  כך  עשר 
עליו  ואומר  הגפן  פרי  בורא  ומברך  ואחד 
לכל  הרמב״ם  מונה  וכן  וכו’,  היום״  קידוש 
הוא  שהעיקר  מלשונו  איפה  ומבואר  כוס, 
כתב  זה  ומטעם  עליו.  שאומרים  אלא  הכוס, 
להוכיח  שיש  אביו  בשם  הלוי  הגרי״ז  בחי’ 
שהרמב״ם חולק על התוספות בהגדרה הנ״ל.

אמנם האור שמח )פ״ז מהל’ חמץ ומצה ה״א( 
חלק על זה וס״ל שגם הרמב״ם סובר בהגדרה 
זו כהתוס’. והוכיח זה מלשון הרמב״ם שכתב 
״מצות עשה של תורה לספר בנסים ונפלאות 
שנעשו לאבותינו במצרים בליל חמשה עשר 
בניסן, שנאמר זכור את היום הזה אשר יצאתם 
יום השבת״.  את  זכור  כמו שנאמר  ממצרים. 
״כמו  באומרו  הרמב״ם  רוצה  מה  מובן  ולא 
כוונתו  אלא  השבת״.  יום  את  זכור  שנאמר 
הוא  מצרים  ביציאת  לעשות  שצריך  שהזכר 
דין  דהיינו  בקידוש.  שעושין  כהזכר  ממש 

אמירה לבד.

ביאור המחלוקת

מחלוקתם,  לתלות  שיש  יתכן  ולענ״ד 
פרסומי  בגדרי  ונוספת,  מקדימה  במחלוקת 
מבואר  ע״א(  קיב  )פסחים  דבגמרא  ניסא. 

ואל  חול  שבתך  עשה  דאמר  לר״ע  שאפילו 

דמשום  התמחוי,  מן  נותנין  לבריות,  תצטרך 

שיש  ומבואר  לכו״ע.  חייבים  ניסא  פרסומי 

בארבע כוסות חיוב פרסומי ניסא. וא״כ נוכל 

אם  לשיטתם  כאן  והתוס’  שהרמב״ם  לומר 

בכוס של בעל הבית לבד יש די פרסומי ניסא. 

וביתו  איש  בנר  שדי  התוס’  דעת  שבחנוכה 

לפרסומי  בכך  די  כי  המהדרין,  מן  למהדרין 

הרמב״ם  אבל  ביותר.  הגדול  באופן  ניסא 

הם  המהדרין  מן  המהדרין  שבחנוכה  שסובר 

לכל אחד מבני הבית, א״כ כך גם בכוס[. ויש 

לפלפל בזה.

בתוך כמה זמן ישתה את הכוס

והנה לשתיית שיעור יין יש זמן. שאם הוא 

ששותה  נראה  זה  אין  גדולה  הפסקה  מפסיק 

בגמרא  נראה  ובפשטות  רביעית.  שיעור 

כריתות)יב: ויג.( שהשיעור גם לגבי הפסקות 

״בכדי  הוא  שתיה  הפסקות  לגבי  וגם  אכילה 

וכן  אכילת פרס״. דהיינו שיעור של אכילה. 

הוכיח הגר״א על השו״ע אור״ח בסימן תרי״ב 

הוא  שתיה  שיעור  שגם  הנז’,  מהגמרא  ס״י 

״בכדי אכילת פרס״, וכן פסק הרמב״ם בפ״ח 

מהל’ שאר אבות הטומאות הי״א גבי אכילת 

שיעור טומאה להטמאות.

)בפ״ב  יוהכ״פ  הלכות  גבי  הרמב״ם  אבל 

שתיה  איסר  גבי  פסק  ה״ד(  עשור  משביתת 

שתיית  מכדי  יותר  שהה  שאם  ביוהכ״פ 

רביעית כבר לא עבר, דאין שתיה זו מצטרפת. 

וכ״פ גם גבי איסור שתיית תרומה לזר, שאם 

ולא  הפסיק  כבר  רביעית  שתיית  כדי  שהה 

עבר. )ושיעור כדי שתיית רביעית הוא כמובן 

פחות משיעור של כדי אכילת פרס לחם. שזו 

רק שתיה. ופשוט. וכ״כ הכס״מ דלהלן(. וזה 

סתירה ברמב״ם. והקשה כן כבר הר״ן )במס’ 



עא

יומא ג ע״א ד״ה ולענין צירופן של משקין(. 

שבוודאי  תירץ  תרומות  בהל’  משנה  והכסף 

אכילת  שיעור  בכריתות  הגמרא  כוונת  אין 

פרס לגבי משקין, שזהו שיעור לאוכלין ומה 

עניינם למשקין. ושיעור החיבור למשקין הוא 

ההלכה  שהיא  וכמו  רביעית.  שתיית  בכדי 

טומאה חכמים  לענין  רק  ותרומות.  ביוהכ״פ 

ובמהר״י  עיי״ש.  לדבריהם.  חיזוק  עשו 

קורקוס תירץ דהחילוק הוא מן הדין, שלגבי 

כדי  הוא  השיעור  שתיה  לענין  גם  טומאה 

אכילת פרס כמו כל אוכל, וכיון שהנושא הוא 

אם יש טומאה בבטנו. משא״כ לענין אכילת 

בהנאה,  תליא  זה  ותרומה,  יוהכ״פ  איסורים, 

וידוע שבשתיה אין הנאה כשמפסיק בשיעור 

יותר מרביעית. אמנם הראב״ד בהל’ תרומות 

שמשמע  דכיון  וס״ל  הרמב״ם  על  חלק  שם 

מהגמ’ כריתות שהכל תלוי בכדי אכילת פרס, 

כן הלכה.

)תרי״ב ס״י( הביא את שני  ובשו״ע אור״ח 

בסתם  א’  דעה  יוהכ״פ,  איסור  גבי  הדעות 

בכדי  הוא  שתיה  צירוף  ששיעור  כהרמב״ם 

שתיית רביעית, ודעה ב’ בשם י״א כהראב״ד 

ששיעור צירוף שתיה הוא בכדי אכילת פרס. 

השער  וכ״כ  כסתם.  הלכה  ויש  שסתם  ונודע 

השו״ע.  פסק  שכן  סקי״ב  רי  בסימן  הציון 

הגיה  מדלא  כן  פוסק  הרמ״א  שגם  ונראה 

שס״ל  תרי״ב  בסי’  הנז’  הגר״א  ]רק  כלום. 

הוא  השיעור  בשתיה  שגם  מוכח  שמהגמרא 

כדי אכילת פרס, חולק על הרמב״ם והשו״ע 

ופוסק כהראב״ד. וזה להקל[.

השו״ע  הביא  לא  כוסות  ארבע  גבי  והנה 

שלא יפסיק בכדי שתיית רביעית. אבל בסי’ 

תעב הביא בב״י משם הירושלמי ״שלא יפסיק 

יפסיק  שלא  שהיינו  הרוקח  וביאר  הרבה״, 

הרמ״א  וכ״פ  אדם.  בני  רגילות  משאר  יותר 

שם בסעיף ט. ושם ביאר המג״א שזהו שלא 

ישהה יותר משיעור רביעית.

שהשותה  זו,  בשיטה  לתמוה  יש  ולמעשה 

רביעית בלבד איך אפשר שהשיעור הוא שלא 

אינו  כן,  דאם  רביעית,  שיעור  בכדי  יפסיק 

יכול להפסיק כלל. וסתם שתיה היא רביעית. 

וכבר הלחם משנה )פ״ד משביתת עשור ה״ד( 

הקשה כן, ותירץ דאה״נ אדם רגיל אינו יכול 

שאם  אלא  רביעית,  כששותה  כלל  להפסיק 

אם  אז  אדם  בני  מכל  מהר  יותר  שותה  הוא 

כל  של  רביעית  שתיית  כדי  עד  רק  מפסיק 

בני אדם מהני ואם יותר לא. והחיי אדם כלל 

ולא  רגילה  כוותיה, שבשתיה  פסק  יד  סי’  נ’ 

אינו  יפסיק  ואם  כלל,  להפסיק  אסור  מהירה 

יכול לברך ברכה אחרונה. ולפ״ז הוצרך החיי 

אדם לבאר שמה שאמרה הגמרא שלא ישתה 

ארץ  דרך  שורת  משום  אחת  בבת  כוס  אדם 

אלא רק בב’ לגימות )ומיירי בכוס של רביעית 

סי’ ק״ע סקי״ג(, היינו כשהוא  כמ״ש המג״א 

לא צריך לברך ברכה אחרונה, וכגון ששותה 

לברך  צריך  הוא  אם  אבל  הארוחה.  באמצע 

ברכה אחרונה אינו יכול להפסיק כלום. ע״כ. 

]א״ה, לכאורה זהו קצת דוחק. ואולי עוד יש 

לתרץ דמיירי במי שאין לו כוס גדולה שיש 

קטנות,  כוסיות  רק  לו  יש  אלא  רביעית,  בה 

שאם שותה שנים מהם בזה אחר זה במהירות 

אין זה הפסק, אבל אם שוהה יותר הוי הפסק. 

וזה כפי הדרך של הלח״מ הנ״ל[.

אמנם השער הציון )סי’ רי ס״ק יא ויז( כתב 

הפסקה  עם  הוא  אדם  בני  כל  של  שהשיעור 

הכל  גרגרן שותה  בגמרא שרק  כמו שרואים 

בב’  לשתותו  צריך  רביעית  של  וכוס  יחד 

הוא  רביעית  שתיית  בכדי  וא״כ  לגימות. 

שיעור עם הפסקה, ויכול להפסיק כדי שיעור 

זה, רק יותר מזה לא.

הרב אליהו בר שלום



עב

בשהה  דיעבד  גבי  פסק  שם  והמשנ״ב 

באמצע שתיית ארבע כוסות, דאם שהה יותר 

דהא  לשתות,  חוזר  בוודאי  פרס  מאכילת 

בוודאי אין זה שתיה. אבל אם שהה פחות מזה 

אלא בשיעור של יותר מכדי שתיית רביעית, 

אז בכוסות שלישי ורביעי שאין דעתו לשתות 

עוד לא יחזור וישתה )כי אז צריך לברך שוב 

ראשון  ובכוסות  הכוסות(,  על  כמוסיף  והוי 

ושני שמותר לשתות אחריהן אם היתה דעתו 

לא  ואם  ברכה,  בלי  וישתה  יחזור  לשתות 

כלל.  לשתות  יחזור  לא  לשתות  דעתו  היתה 

לכאורה  עולה  זה  כל  אולם  המשנ״ב.  עכ״ד 

רק לשיטת בני אשכנז כדלהלן. אבל הנראה 

חוזר  אלא  כן  אינו  הדין  הספרדים  שלדידן 

ושותה תמיד בלא ברכה, וכדלהלן.

כשצריך לשתות עוד כוס בליל 
הסדר אם מברך שוב

והנה עלינו להדרש כאן לדין הכללי, אם מי 

שצריך לשתות כוס נוספת בליל הסדר, צריך 

מחלוקת  להקדים  יש  ולזה  עליה.  לברך  גם 

וכוס  כוס  על  מברכים  אם  והרמ״א  השו״ע 

מצוות  הם  שלכו״ע  בנפרד.  הכוסות  מארבע 

נפרדות, באופן שגם אם יש לאדם רק שלש 

)ודלא  לשתותם  חייב  הוא  לכו״ע  כוסות 

היא  המחלוקת  רק  תפילין(,  פרשיות  כארבע 

היסח  הוי  הכוסות  בין  לשתות  שאסור  כיון 

הדעת לגבי הכוס הבאה או לא. והשו״ע פסק 

להלכה שמברכים רק פעם אחת, והרמ״א פסק 

להלכה שמברכים על כל כוס וכוס. וכמבואר 

בסי’ תעד.

וממילא עולים כמה נפ״מ בזה, במי שצריך 

ונקח  הלכה.  איזו  מפני  כוס  עוד  לשתות 

לדוגמא הדין בשתה אחד מהד’ כוסות ושכח 

לא היסב, שהדין הוא שצריך לחזור ולשתות, 

וכמש״פ השו״ע )סי’ תעב ס״ז(: ״כל מי שצריך 
הסיבה, אם אכל או שתה בלא הסיבה לא יצא, 
וצריך לחזור לאכול ולשתות בהסיבה״. אבל 
הרמ״א שם הגיה על זה, די״א שבזה״ז שאין 
עליו  לסמוך  ראבי״ה  הוא  כדאי  להסב  דרך 

שבדיעבד יצא בלא הסיבה.

ויש לדון לדעת השו״ע אם כשחוזר לשתות 
את אחד מהארבע כוסות שלא היסב בהם האם 
לברך,  לו  אין  דבפשטות  לא.  או  שוב  יברך 
וחלה  ונהנה  הנהנין,  ברכת  בירך  כבר  שהרי 
יין  כוס  עוד  כעת  שותה  שהוא  ומה  הברכה, 
זהו רק לתקן את דיני ההסיבה. וממילא עליו 
שהראבי״ה  שכיון  אלא  ברכה.  ובלי  לשתות 
נפסק  וכן  הכוסות,  על  להוסיף  שלא  חידש 
לרביעי  שלישי  בין  להוסיף  שאין  להלכה 
שמוסיף  מראה  והוא  הסעודה  נגמרה  )דכבר 
בין  יוסיף  לא  לכתחילה  וגם  הכוסות(,  על 
ובין  בהגדה,  ישתכר  שלא  כדי  לשני  ראשון 
להוסיף  שלא  ראוי  להרמ״א.  לשלישי  שני 
שמותר  פסק  שמר״ן  אלא  הכוסות.  בין  כלל 
וגם בין  לכתחילה להוסיף בין שני לשלישי, 
ראשון לשני מותר מן הדין אלא שנכון שלא 

להוסיף.

ומעתה נעשה את החשבון. דבמקום שאינו 
חושב לשתות או שאסור לו לשתות עוד, אז 
היסח  והוי  ״נמלך״  הוי  הכוס  שתיית  אחרי 
ולפ״ז  ברכה.  פעם  שוב  לברך  שצריך  הדעת 
גם כששתה ושכח שלא היסב, כיון ששתה רק 
יצטרך לברך  יותר,  ולא  זו  כוס  ע״מ לשתות 
אשכנז  שבני  שכיון  המשנ״ב  ודעת  שוב. 
מברכים על כוס וכוס, א״כ בכל כוס הוי נמלך 
סוברים  שיש  כיון  רק  שוב,  לברך  ויצטרך 
נוספים,  כוסות  על  בתחילה  לכוין  שמועיל 

מספק לא ישתה.

אבל לדעת מרן השו״ע, כיון שאינו מברך 



עג

הנוספים, הנה אף פעם לא  כלל על הכוסות 

יצטרך לחזור ולברך, כי אחר כוס ראשון הוא 

חושב לשתות כוס שני ולדעת מר״ן זה כבר 

הוי  ולא  יצטרכו לברך על כוס שני  די שלא 

נמלך על שתיית כוס נוספת של יין. גם אחר 

כבר  באמת  שלישי  שבכוס  אע״פ  שני,  כוס 

יצטרך לברך בפה״ג, אבל הלא מותר לשתות 

נמלך.  הוי  לא  וממילא  כוסות  עוד  בארוחה 

גם אחר כוס שלישי הלא ישתה עוד כוס יין 

תמיד  וממילא  הרביעית(  )הכוס  ברכה  בלי 

הוי שחשב לשתות עוד כוס יין. ומילא כשלא 

היסב וחייב לחזור ולשתות אינו מברך שוב, 

ומותר לו לחזור ולשתות.

ומעתה לגבי הכוס הרביעית שהדין שאסור 

לשתות עוד אחרי כוס רביעית, א״כ הרי הוא 

כיון שלא לשתות עוד, והוי נמלך. ובאמת כן 

פסק מר״ן בשו״ע )סי’ תפ ס״א( שמי ששתה 

כוס רביעית בלא הסיבה, חייב לחזור ולברך 

כתב  כבר  והנה  וברור.  בהסיבה.  ולשתות 

מרן שכל הכוסות ששתאן בלא הסיבה חייב 

לחזור ולשתות בהסיבה, ומה מוסיף פה. ומזה 

משמע כדברינו שאם לא היסב באחד הכוסות 

הראשונים שחייב לחזור ולשתות חוזר ושותה 

בלי ברכה. וכנ״ל.

ועדיין יש לדון בזה גם גבי הכוס הרביעית. 

בהסיבה.  לאכול  צריך  המצות  את  גם  דהנה 

פסקינן  )ולא  להסב  צריך  באפיקומן  וגם 

ואע״פ  להסב.  א״צ  שבאפיקומן  כהראבי״ה 

שהרמב״ם השמיט משום מה את דין אכילת 

אחת  את  אכל  לא  ואם  בהסיבה(.  אפיקומן 

מן הכזייתות של המצה בהסיבה צריך לחזור 

ולאכול, אך פשוט שבלי ברכה, מפני שברכת 

המוציא כבר עלתה לו, והוא בירך המוציא על 

לאכול  דעתו  ובוודאי  אח״כ  שיאכל  מה  כל 

בסעודה וכו’ עוד מצה וא״כ לא הרי כנמלך. 

צריך  אם  ראשונה  בכזית  היסב  בלא  )ויל״ע 
אמנם  מצה).  אכילת  על  ג״כ  ולברך  לחזור 
גבי האפיקומן דשם הלא אסור לאכול כלום 
לאחריו, יצא לכאורה מהנ״ל דאם אכל ושכח 
שוב  לאכול  כשיחזור  כנמלך  דהוי  היסב  לא 
בהסיבה, שהרי חשב שלא לאכול עוד, וא״כ 
היסב  בלא  החשבון  וכפי  שוב.  לברך  יצטרך 
בכוס רביעי של יין. אבל מר״ן )סי’ תעז ס״ב( 
פסק דלא כן בדבר דומה לזה וז״ל, ״אם שכח 
ידיו  שנטל  עד  נזכר  ולא  אפיקומן  אכל  ולא 
או שאמר הב לן ונברך, אוכל אפיקומן בלא 
ברכת המוציא. ואם לא נזכר עד שבירך ברכת 
המזון, אם נזכר קודם שבירך בורא פרי הגפן 
האפיקומן״.  ויאכל  המוציא  ויברך  ידיו  יטול 
)בשאר  שבעלמא  שאע״פ  ההלכה,  ופירוש 
חשיבה  אחרונים  מים  נטילת  השנה(  ימות 
לסילוק ונמלך מלאכול לחם ואם ירצה לאכול 
לחם צריך לברך שוב, אעפ״כ פה פסק מר״ן 
המוציא  ברכת  בלי  אפיקומן  לאכול  שחוזר 
לפני כן. ולפ״ז גם באכל ולא היסב שבוודאי 
הוי נמלך, ג״כ לא יצטרך לברך שוב. רק מר״ן 
לא אמר את הדוגמא בנזכר אחרי ברה״ז כי אז 
בלא״ה צריך לברך שוב ברכה ראשונה מטעם 
דהוי נמלך, ולפני מים אחרונים בלא״ה יכול 
בנזכר  רק  הדוגמא  נשארה  וממילא  לאכול. 

אחרי מים אחרונים.

זה הוי סתירה מהשו״ע להשו״ע,  ולכאורה 
להסתלק  שדעתו  כיון  רביעי  יין  שבכוס 
ובאפיקומן  ברכה,  עם  ולשתות  לחזור  צריך 
מחלוקת  שהיא  מבואר  שם  בב״י  וכבר  לא. 
הראשונים, שי״א שדין זה הוא כדין סמוך על 
)דהדין שאם האורח חשב  שולחן בעל הבית 
שאין עוד אוכל ונמלך מלשתות עוד ופתאום 
האורח  אין  עוד,  והביא  הפתיעו  בעה״ב 
הבית  בעל  דעת  אחר  נגררת  דדעתו  מברך, 
האורח  אין  דעתו  הסיח  לא  שבעה״ב  וכיון 

הרב אליהו בר שלום



עד

מברך אף כאן. כיון שאתכא דרחמנא סמכינן 

והקב״ה ציוה להסב ועדיין לא הסבנו א״כ לא 

צריכים לברך(. כלומר, כיון דכל הכוונה שלו 

שיצא  שחושב  משום  היא  יותר  לאכול  שלא 

ידי חובה אין  וכשלא חושב שיצא  ידי חובה 

הוא מכוין שלא לאכול אם צריך לפי ההלכה 

לאכול עוד.

אמנם לפ״ז קשה דגם בשתיית כוס רביעית 

של יין נאמר סברא זו דאתכא דרחמנא סמכינן 

וממילא לא הסיח דעתו לגמרי משתיית כוס 

פה  ומ״ש  לברך.  בלא  חזרה  וישתה  רביעית 

שפסק השו״ע לברך?

שו״ת  עיין  זו.  לסתירה  נדרשו  והפוסקים 

שבט הלוי ושו״ת מנחת יצחק הסברות שכתבו 

בזה, ועת לקצר. אבל בחזון עובדיה )סי’ מט( 

דמפני  הכללים,  ע״פ  אלא  סברות  בלי  תירץ 

שיש מחלוקת הראשונים אם מברכים בלא״ה 

שצריך  הראשונים  רוב  )ודעת  כוס  כל  על 

לברך(, ממילא בהצטרפות הסברא שי״א כאן 

אתכא דרחמנא סמכינן הוי ספק ספיקא לברך, 

ולכן שם פסק מר״ן לברך. ומשא״כ גבי אכילת 

ברכה  ובלי  לאכול,  צריך  שלכו״ע  אפיקומן 

מיוחדת על הכזית של האפיקומן, א״כ נשאר 

דרחמנא  סברת אתכא  ספק אחד של  רק  לנו 

סמכינן, ובזה אמרינן סב״ל ולא יברך.

זו  שמחלוקת  נראה  הדברים  בעיקר  אבל 

גורר  מה  כוסות,  ארבע  הגדרת  תלויה בעצם 

האמירה  או  האמירה  את  הכוס  מה,  את  מה 

וכאן  עניינים.  כמה  ייושבו  ובזה  הכוס,  את 

הוכרחנו לקצר.



כשאין  הס״ת,  כבוד  בדיני  ששאלת  מה 
תיבה מסודרת אלא שולחן נמוך מי’ טפחים1, 
האם צריכים לעמוד כל זמן שהס״ת מונח שם 

או בשעת הקריאה.

תשובה: 

מהגמ’  הוא  ס״ת  מפני  לעמוד  המקור  א. 
מפני  לעמוד  מהו  להו  איבעיא  לג:  קידושין 
אלעזר  ור’  סימון  ור’  חלקיה  ר’  תורה  ספר 
אמרי קל וחומר מפני לומדיה עומדים מפניה 
לא כל שכן. וכ״פ הרמב״ם )בפ״י מהלכות ס״ת 
ה״ט( וז״ל כל הרואה ס״ת כשהוא מהלך חייב 
לעמוד מפניו, ויהיו הכל עומדים עד שיעמוד 
זה שהוא מהלך בו כשיגיענו למקומו או עד 
שיתכסה מעיניהם ואח״כ יהיו מותרין לישב. 
וכ״פ הטור2 והשו״ע )יו״ד סי’ רפב סעי’ ב’(, 
וכתב הכס״מ דאם עומד לפוש דינו כמהלך, 

והביאו הש״ך )ס״ק ב’(.

ומהגמ’ לעיל רואים דדין קימה מפני ס״ת 
נלמד מדין לומדיה, והכוונה לנשיא או לרבו 
המובהק. כמבואר בסי’ רמב )סעי’ טז( ובסי’ 
רמד )סעי’ ט’ יד( דרק להם צריך לעמוד עד 

1( ודאי שצריך לעשות שולחן גבוה ומכובד כראוי 
ומפני חטאינו  לס"ת, אלא דכאן מיירי בשנת התש"פ 
ולא  הקורונה  עקב  בחוץ  ומתפללים  מביהכ"נ  גלינו 

תמיד מתאפשר לסדר מקום גבוה ומכובד.

2( אמנם הלשון קצת שונה אבל כתב הב"י שלשון 
הרמב"ם הוא הנכון ובפרישה יישב הלשון, והוא הוא.

שיתכסו מעיניו.

סי’  )ח״ג  בתשובה  הרשב״א  כתב  והנה  ב. 

רפא( וז״ל שאלה: על מה ששמעת שאין הקהל 

עומדין כאן בשעה ששליח צבור מראה הכתב 

לעם, נשאלת היאך אפשר להם שלא יעמדו. 

אם  לכך מה שאמרו  נראה שהביאך  תשובה: 

מפני לומדיה כן, מפניה לא כ״ש, ואם מזו אין 

ראיה שיהא חייב העמדה, אחר שס״ת בדוכן, 

לפי שהוא במקום אחד והצבור במקום אחר3, 

ואין אדם חייב לעמוד מפני רבו שהוא עומד 

למעלה בביתו והתלמיד למטה על גבי קרקע, 

אבל כל שמוציאין ס״ת מן ההיכל עד שמעלין 

אותו לדוכן עומדין הקהל על עמדם, ומקרוב 

ראו קצת מגדולי ישראל והצבור שיש לעמוד 

גם בשעה ששליח ציבור זוקפו ומראה הכתב 

לעם ואמרו לי שכל זה מכבוד ס״ת, ושכן נהגו 

כבוד  בו  שיש  שטוענין  וכל  מקומות,  ברוב 

ס״ת ראיתי לחוש, ועכשיו כל הציבור עומדים 

הכא  הרשב"א  דברי  דלכאורה  לי  קשה  והיה   )3
והביאו  צו(  סי'  )ח"א  בתשובה  שכתב  למה  נסתרים 
הב"י באו"ח סי' נה סעי' יט( לגבי החזן העומד בתיבה 
הגבוהה י"ט ורחבה ד' ויש לה מחיצות, דאין זה נחשב 
מעיקרא  שנעשה  כיון  אחרת  ברשות  עומד  שהחזן 
לזה ולא לתשמיש בפני עצמה עומדת אלא לתשמיש 
הביהכ"נ ולכן בטל לביהכ"נ, וחשבתי לתרץ דרק לענין 
דאפי'  שם  שהביא  וכמו  הכא  אמרינן  וצירוף  תפילה 
ושוב  אינן מבדילות, משא"כ הכא,  מחיצות של ברזל 
מצאתי דכך הקשה כנה"ג )שיירי כנה"ג סי' רפב הגהות 

ב"י אות א'( ]וצ"ל שם סי' נה ולא סי' נו[.

דיני כבוד ספר-תורה

הרב אריה גרביאן
 רב שכונת ארמון הנציב 
וראש כולל "אור אליהו" ירושלים עיה"ק

עה



עו

עד שמניחו במקום שקורא בו, עכ״ל.

יש  וז״ל  כתב  מג(  )סי’  הלקט  ובשבלי 

לקרות  עומד  חשוב  כשאדם  שנהגו  מקומות 

אי  רגליהן  על  הכנסת  בני  שעומדין  בתורה 

נמי תלמיד לרב עד שישלים לקרות ועל דבר 

זה נשאל גאון זצ״ל והשיב ששאלתם על מי 

זמן  כל  לעמוד  צריך  אם  רבו  מפני  שעומד 

מפני  לעמוד  אדם  שצריך  תדע  עומד  שרבו 

שעבר  וכיון  אמות  ארבע  בתוך  חכם  תלמיד 

שרוב  המובהק  רבו  הוא  ואם  ישב  אמות  ד’ 

וכל  עיניו  כמלוא  מפניו  עומד  ממנו  חכמתו 

זמן שרבו עומד או מהלך או רוכב צריך לעמוד 

על רגליו עד שיתכסה ממנו כדהוה עביד ר’ 

אלעזר דהוה גחין וקאי עד דהוה מיכסי מיניה 

ר’ יוחנן רביה ואם הוא בבית הכנסת בציבור 

לעמוד  צריך  אינו  בתורה  לקרות  רבו  וקראו 

לאדם  דצריך  עומד  שהוא  זמן  כל  רגליו  על 

במקום  שכן  וכל  עליה  ציבור  אימת  שיהא 

ממאי  מילתא  להאי  וגמרינן  וזקנים.  גדולים 

דאמר רב האי גאון זצ״ל דהא דאמרינן )ברכות 

כז:( המתפלל כנגד רבו שאסור לא אמרו אלא 

ביחיד אבל בציבור אין לו לחלוק כבוד לרבו 

ומותר להתפלל כנגדו, עכ״ל.

דברי  את  הביא  רמב  בסי’  ביו״ד  והב״י 

)סעי’  ובשו״ע שם  הנ״ל.  והשבה״ל  הרשב״א 

לרבו  קראו  אם  וז״ל  השבה״ל  את  פסק  יח( 

זמן  כל  לעמוד  צריך  אינו  בתורה  לקרות 

שרבו עומד. והרמ״א הביא את דברי הרשב״א 

למעלה  עומד  כשהרב  )וכן  בהגה״ה  וז״ל 

בבית והתלמיד על הקרקע אין צריך לעמוד 

מפניו( ואפי’ כשהס״ת על הבימה אין ציבור 

ברשות  דהספר  לעמוד,  צריכים  שבביהכ״נ 

אחרת.

וכתב הט״ז )ס״ק יג( על דברי הרמ״א נראה 

דהוא הדין נמי על השלחן שהוא גבוה מעשרה 

בפני  רשות  הוא  שגם  ארבע4  ורוחב  טפחים 
עצמו שאין צריכין לעמוד וגם בזמן שהספר 
תורה מונחת בארון הקודש אע״פ שהוא פתוח, 
אלא שהעולם עושין כן דרך כבוד לעמוד כל 

שהארון הקודש פתוח ואין חיוב בדבר, ע״כ.

לכאורה  רשות  באותה  הס״ת  אם  ולפי״ז 
צריכים לעמוד כל זמן שהיא שם.

אמנם אין דין זה מוסכם דהנה בשו״ע )או״ח 
לעמוד  צריך  דאין  כתב  ד’(  סעי’  קמו  סי’ 
ו’(  )ס״ק  שם  ובמג״א  התורה,  קריאת  בשעת 
כתב דאפי’ העומדים על הבימה אינם צריכים 
כשאדם  אלא  לעמוד  צריכים  דאין  לעמוד, 
ומה  במקומה,  כשמונחת  לא  אבל  נושאה 
שהצריך הרשב״א שהס״ת יהיה ברשות אחרת 
זהו רק בשעת ההגבהה אבל כשהוא מונח אין 
דאפי’  דס״ל  להדיא  הנה  ע״כ.  לעמוד,  צריך 

באותה רשות אין צריך לעמוד5.

במשב״ז(  ג’  )ס״ק  קמא  בסי’  הפמ״ג  וכ״כ 
ותכ״ד הנוגע לנד״ד, דהרי כמו שראינו למעלה 
ונשיא,  מרבו  נלמד  ס״ת  מפני  קימה  דדין 
ונשיא כל שעומד במקומו הראוי  והרי ברבו 
ביו״ד  וכמבואר  צריך לעמוד מפניו,  אינו  לו 
סי’ רפב )שהבאנו בתחילת התשובה(, וביותר 
ע״פ הכס״מ שם שאם עמד לפוש עדיין צריך 
לעמוד משמע שאם עמד לא לפוש אינו צריך 
רמב  בסי’  השו״ע  שפסק  ממה  וכן  לעמוד. 
שכשרבו עולה לס״ת אין צריך לעמוד כל זמן 
)שהבאנו  ומקורו בשבולי הלקט  שרבו עומד 
ומה  רשות6,  באותה  אפי’  מיירי  והוא  לעיל( 
דהרמ״א  דווקא  לאו  וכו’  וכן  הרמ״א  שכתב 

4( טפחים, ולכן צ"ל ארבעה ולא ארבע עיין מהרש"א 
ומהרש"ל בגיטין עז-עח.

ביו"ד את  וצריך להבין את הבאר היטב שהביא   )5
הט"ז בשתיקה ובאו"ח הביא את המג"א.

6( ועיין באות הבאה מה שקשה כאן.



עז

שכתב  ומה  לעיל,  שהבנו  ברשב״א  מקורו 
פירוש  למעלה,  עומד  שרבו  הרשב״א  שם 
לפי״ז  נמצא  וז״ל  הפמ״ג  ומסיים  שם.  הולך 
פסקן של דברים לכאורה כך הם: ...וכן ס״ת 
במקומו  וכדומה  נשמות  כשמזכיר  החזן  ביד 
אחת  ברשות  אפי’  לעמוד  צריך  אין  מיקרי 
ממש7... והנה לא זו כשרבו או ס״ת חוץ לד’ 
וא״כ  אמות...  ד’  תוך  אפי’  אלא  שרי  אמות 
כשפותחין הארון ודאי אין צריך לעמוד בפני 
ס״ת, דבמקומו מונחת ואפי’ אין רשות אחרת. 
אחר  קמט(  סי’  )או״ח  זוטא  האליה  וכן  ע״כ. 
שהביא את דברי הט״ז כתב ול״נ דאם הס״ת 
מונח על השולחן בלאו הכי מותר, דאין איסור 
סי’  )יו״ד  בשו״ע  דהא  עומד,  כשהס״ת  אלא 
א’( כתב דישב לפני הס״ת בכובד  רפב סעי’ 
ראש וכו’ והרי אסור לשבת אלא ע״כ שמונח. 
וגם מהרמב״ם )פ״י מהלכות ס״ת ה״ו( שכתב 
שאסור ליישב על מיטה שהס״ת מונח עליה 
אפשר  גם  מותר8,  אחרת  מיטה  שעל  משמע 
שזה כמגיע למקומו9 כדמוכח בסי’ רפב סעי’ 
מותר  בידו  וס״ת  יושב  המגביה  אם  וגם  ב’ 

לשבת10 ע״כ11.

ראיה  בפשטות  הפמ״ג  שהביא  ומה  ג. 

7( וראיתי בכמה מקומות אצל האשכנזים שנוהגים 
לעמוד בשעה זו, וצריך בדיקה האם החמירו על עצמם 
ומעין מה שכתב הרשב"א, או שעומדים מפני ההשכבה, 
)וכן ראיתי נוהגים אצל עוד עדות שעומדים כשעושים 
השכבה, ואין זה חיוב, אלא מנהג בעלמא ויש שאפי' 
פקפקו על זה לומר שזה מנהג גויים( ועיין שעה"צ סי' 

קמו ס"ק יח.

8( לקמן באות ה' נדון בראיה זו.

9( בפשטות כוונתו אפי' יעמוד שם כגון בהשכבה, 
אמנם בא"ר כתב שזה אסור.

10( וזה מנהג פשוט אצל האשכנזים.

11( וכתב בא"ר שהאריך בחיבורו על יו"ד אבל לא 
זכינו לחיבור זה אלא נשרף בעונותינו ולא נשאר ממנו 

כי אם עלה אחד מעיר או שתים.

מהשו״ע שפסק את שיבולי הלקט, שאין צריך 
לעמוד כל זמן שהחכם עומד, הדברים מרפסין 
מסתברא  איפכא  אדרבה  דלכאורה  איגרא, 
דמדברי השבולי הלקט מוכח שצריך לעמוד 
לא  ציבור  כבוד  מפני  ורק  שעומד  זמן  כל 
צריך, וכל זה אם הוא רק רבו המובהק שלו, 
כיון דאין זה יראה שהציבור על זקניו וחכמיו 
יושבים והוא עומד אבל אם הוא הרב של כל 
ס״ת(  )או  הדור  גדול  כגון  נשיא  או  הציבור 
שהכל חייבים בכבודם לכאורה כולם צריכים 
לעמוד כל זמן שהם עומדים, דמה שייך יראת 
בשמו  שכ״כ  לראות  נפלאתי  ושוב  הציבור, 
בהגה’ הגרע״א )יו״ד סי’ רמב ס״ק ז’(, ובאמת 
)יו״ד ח״א  ראיתי להגאון בעל האגרות משה 
משום  שזה  והסביר  עליהם  שחלק  קעה(  סי’ 
ולפי״ז מדוקדק לשונו  שהרב ברשות אחרת, 
ההשתטחות  ואחר  ‘וכן’,  שכתב  הרמ״א  של 
לעד״נ  אבל  מלחלוק  קטונתי  רגליהם  לעפר 
דכוונתו כמו שפרשתי שזה רק רבו שלו, אבל 
צריכים  הציבור  כל  של  הרב  הוא  אם  אה״נ 
לעמוד, דהרי מקורו של השו״ע הוא בשבה״ל 
וכך מבואר שם, אמנם כבר כתב’ בכ״ד והוא 
דבר פשוט ללומד דהרמ״א והמג״א והמשנ״ב 
השו״ע  דברי  את  שלוקחים  דפעמים  ועוד, 
לפי סברתם ועל זה מבארים או מוסיפים כדי 
שהלומד ילמד את השו״ע עם הערתם כחדא 
השו״ע  כוונת  שאין  ידעו  שהם  אע״פ  מחתא 
שילמדו  רצה  שהרמ״א  אפשר  כאן  ולכן  כך, 
את השו״ע שזה מדין רשות אחרת וכמו שכתב 
שאינו  השו״ע  דעת  לדידן  אבל  האגר״מ, 
ובהעדר  הציבור  כבוד  מפני  לעמוד  צריך 
יוצא  לאגרו״מ  גם  עכ״פ  הדין12,  בטל  הטעם 

12( שוב עיינתי בלשונו הטהור של השבה"ל, ושם 
ואח"כ  כולם,  משמע  עומדים  הכנסת  שבני  התחיל 
שכתבתי  כמו  נ"ל  סברתו  שלפי  ונכון  שלו,  ברבו  דן 
אבל עדיין קשה מדוע א"כ לא התייחס לדין הראשון 

הרב אריה גרביאן



עח

וכ״כ  עומד,  שרבו  זמן  כל  לעמוד  חיוב  דיש 
מהשבולי  דמוכח  כב(  סי’  יו״ד  )ח״ו  ביבי״א 
הרה״ג  שדקדק  וכמו  לעמוד,  שצריך  הלקט 
יחזקאל עזרא רחמים,  ור’  יהושע שושן13,  ר’ 
ודלא כחכמי הישיבה בבגדד14 שדחו ראיה זו 
אם  לעמוד  צריך  לתורה  שעולה  דרק  וטענו 
ועסוק  שעומד  אבל  ציבור  כבוד  במקום  לא 
לעולם  אלא  לעמוד,  צריכים  לא  בצרכיו 
צריכים לעמוד דאל״כ היה לו להגאון לבאר 
בתשובתו )המובאת לעיל בתוך דברי השבולי 
דכתב  ועוד  ס״ת  על  רק  לא  דנשאל  הלקט( 
מהלך  או  עומד  שרבו  זמן  כל  וז״ל  להדיא 
או רוכב צריך לעמוד על רגליו עד שיתכסה 
ממנו... ואם הוא בבית הכנסת בציבור וקראו 
דווקא  דלאו  משמע  וכו’  בתורה  לקרות  רבו 

שעוסק בתורה.

ועטר״ו  מו״ר  למר״ן  ראיתי  וחמותי  ד. 
זצוק״ל ביבי״א שם שהביא עוד ראיה דצריך 
לעמוד כל זמן כשהנשיא עומד או החכם בד’ 
התם,  דגרסינן  ל:15  בשבועות  מגמ’  אמותיו, 
דרב  קמיה  דינא  לה  הוה  הונא  דרב  דביתהו 
מקמה,  איקום  אי  נעביד,  היכי  אמר,  נחמן, 
איקום  לא  דינא,  דבעל  טענתיה  מסתתמן 
א״ל  כחבר,  היא  הרי  חבר  אשת  מקמה, 
ושדין  אווזא16  בר  עלי  ואפרח  צא  לשמעיה, 

 27 הערה  ועיין  בדבר,  להתיישב  וצריך  בתשובתו, 
מש"כ בשם המנחת שלמה.

שבירחון  למרות  הראיה,  את  הביא  דהוא  נ"ל   )13
לא ברור כ"כ מי הביא את הראיה האם הנ"ל או הרב 
המובהק הר"ר יחזקאל הלוי ז"ל, או הראב"ד דבגדאד 

ר' אלישע ניסים דנגור זצ"ל.

14( המקורות מירחון המאסף שנה שניה חשון תרנ"ז 
סי' טו )ודלא כמו שנדפס ביבי"א שנה ראשונה(.

15( וכן הביא בשם הרה"ג ר' יהושע שושן.

וכדכתב  תבין  היא  )אבל  זה  יבין  ולא  ואעמוד,   )16
מפני  אלא  עמדתי  שבשבילה  השני(  בתירוצו  תוס' 

בשעת  מחלוקת  מר  והאמר  ואיקום,  עלוואי 
הכל  דברי  דין  גמר  בשעת  אבל  ומתן  משא 
דיתיב  בעמידה,  דינין  ובעלי  בישיבה  דיינים 
כמאן דשרי מסאניה17, ואמר, איש פלוני אתה 
התורת  וכתב  חייב.  אתה  פלוני  איש  זכאי 
כל  שגמרה  עד  עומד  והיה  פי’  וז״ל  חיים18 
טענותיה שהעומד מפני ת״ח צריך לעמוד עד 
שיעבור מכנגד פניו, והיינו דפריך והאמר מר 
מח’ בשעת משא ומתן וכו’ וכיון דבשעת גמר 
דין על כרחו הוצרך לישב א״כ ההיא שעתא 
לא חלק לה כבוד כיון דבעלי דינים בעמידה, 
הנה  וכו’,  מסאני  דשרי  כמאן  דיתיב  ומשני 
להדיא שצריך לעמוד כל זמן שהחכם עומד, 
איברא דרש״י כתב על שאלת הגמ’ וז״ל והבא 
לחלוק כבוד היכי עביד דקאים עכ״ל, פירוש 
דהגמ’ מקשה דמה יעשה דיין אם יכנס בגמר 
דין מי שצריך לקום מפניו, משמע דרש״י לא 
ס״ל דצריך לעמוד כל זמן שעומד, וכ״כ כוס 
מפרש  ז״ל  דרש״י  לי  נראה  וז״ל  הישועות19 
דלאו  וכו’  מר  והאמר  הש״ס  דאמר  למאי 
כאן  אין  לכאורה  דבאמת  הוא  קושיא  לשון 
קושיא דמנ״ל דלא באה האשה לפניו בשעת 
אדמקשה  דין  גמר  בשעת  כ״א  ומתן  משא 
לעמוד  דצריך  לומר  סברא  שאין  ובודאי  כן, 
מלפניה כל זמן היותה שם, כ״א בשעה שבאה 
לפניו ואח״כ רשות היה לו לישב, לכך מפרש 
יארע  דאם  לשון שאלה  כ״א  הוה  דלא  רש״י 
לו לעמוד  דא״א  דין  גמר  כזה בשעת  מעשה 

האווז הפורח ובא עלי )רש"י(.

יושב אלא כאדם שיתיר  ולא  עומד  לא  כלומר   )17
רצועה מן הסנדל )רש"י(.

שור,  הירש,  צבי  נפתלי  ר'  בן  חיים  אברהם  ר'   )18
ז"ל  זלמן  אפרים  ר'  הגאון  של  חתנו(  גם  )וי"א  אחיו 

מחבר ספר תבואות שור, היו לפני כ-400 שנה.

הכהן(,  ]שוטן[  שאטין  )שמואל  למהרשש"ך   )19
נדפס בשנת התרס"ד.



עט

אפי ע״י בר אווזא מה יעשה באותו שעה, וע״ז 
קמשיב דאעפ״כ יש תקנ’ מה, בדיתיב כמאן 
יקשה  ולכאורה  עכ״ל.  וכו’  מסאני,  דמסיים 
איך התורת חיים חולק על רש״י וראיתי בספר 
אלף מרגליות שכתב כך: בהקדמת חתנו רצ״ה 
אב״ד דובנא כותב שמקיים רצון חמיו שציוה 
מכבר  הנדפס  עם  יחד  חידושיו  את  להדפיס 
ומשיב לטוענים על המחבר שלפעמים דוחה 
‘מצורף  כפירש״י  הקדמונים  רז״ל  דברי  את 
חמי  דמ״ו  עליה  אסכימו  משמיא  גם  לזה 
משפטו  לאור  ולהוציא  הלז  ספר  לחבר  ז״ל 
כאשר עלה לו בחזיון הלילה כאשר הוא כמוס 
המחבר  של  בנו  מקראקא  רצ״ה  גם  אצלנו’ 
המחבר  לא״א  גילה  שכן  בהקדמתו  כותב 
ע״כ.  ומצודקים  כנים  שדבריו  החלום  בעל 
האמת  אבל  היא,  בשמים  לא  דתורה  איברא 
אדני  על  מיוסדים  חיים  תורת  הרב  דדברי 
וז״ל  במקום  תוס’  שלמד  משמע  דכך  פז, 
דהיה  אע״ג  כו’.  דין  גמר  בשעת  מר  והאמר 
יכול להושיבה כדאמר בסמוך דעשה דכבוד 
שהיתה  תורה  דכבוד  עשה  וה״נ  עדיף  תורה 
אשת חבר איכא למימר שלא רצה להושיבה 
בשעת  אפי’  דינה  בעל  טענת  לסתום  שלא 
אין  שמא  או  הטענות  שגמר  אע״פ  דין  גמר 
באשת חבר לאחר מיתה20 עשה דכבוד תורה 

לכל  כחבר  דהיא  מדאו'  הוא  דבחייו  משמע   )20
דבר, אבל הרא"ש כתב וז"ל והא דאמרינן גבי דביתהו 
דרב הונא והאמר מר בשעת גמר דין דברי הכל דיינין 
בישיבה ובעלי דינין בעמידה לאו למימרא דאינו רשאי 
להושיבם שהרי עד ת"ח מושיבין אותו כ"ש בעל דין 
מדברי  כחבר  אינו  חבר  דאשת  אלא  דין  גמר  בשעת 
עכ"ל.  כדפרש"י,  הואי  ר"ה  מיתת  דלאחר  ועוד  תורה 
ומשמע דיש כאן ב' תירוצים ולפי תירוץ א' אשת חבר 
אינה כחבר לגמרי, אבל מהתוס' והרשב"א משמע דרק 
ולא הבנתי את הגהתו  לאחר מיתה אינו חיוב מדאו'. 
של מוהר"ל ברלין על הרא"ש דמחק את התיבה 'אינו' 
דרצה לעשות שלום בין התוס' להרא"ש אבל א"כ מהו 
אלא, ומהו ועוד, וכן הריטב"א כתב דכבוד אשתו הוא 

עדיף עכ״ל. משמע שהבין שהקושיא על ר״נ 
הרשב״א  הרמב״ן  כתבו  וכן  חיים,  וכהתורת 
השני  כהתרוץ  בסוגיא  שם  והר״ן  הרא״ש21 
ואע״ג  וז״ל  שם  הריטב״א  וכ״כ  תוס’,  של 
כי  ז״ל  פירש״י  דין  גמר  הוה  לא  דהשתא 
שאלה היא ששואל התלמוד מה יעשה בשעת 
משמע,  קושיא  מר  והאמר  ולשון  דין,  גמר 
לכן הנכון כמו שפירש רבינו מאיר הלוי ז״ל 
לידי  לבא  שסופו  הזה  הכבוד  לה  הועיל  מה 
קלון דבשעת גמר דין יצטרך להעמידה ויהא 
ואקום  כלומר  וז״ל  הר״ן  וכ״כ  בישיבה.  הוא 
מפניה ואושיבנה ואשב, וגם פסק כר״י22 וא’ 
ההוכחות דמעשה דר״נ כר״י דאילו לחכמים 
לא יכל להושיבה והוא לא יכול לעמוד וא״כ 
דשרי  כמאן  הדיון  כל  ולעמוד  יעשה  מה 
זו  מגמ’  ראיה  הביא  וכן  שייך.  לא  מסאניה, 
)ח״א  צבי  הר  בשו״ת  המוזכרים  והפוסקים 
סי’ קז אות ב’, והובא גם על הגמ’ בשבועות( 
י’(  ס״ק  אורים  יז  )סי’  התומים  שכ״כ  והביא 
כהר״ן. א״כ יוצא דלכאורה מח’ ראשונים היא 
עומד  שהחכם  זמן  כל  לעמוד  צריכים  האם 
לשאר  ואילו  לעמוד,  צריכין  לא  דלרש״י 
היבי״א  כתב  ועוד  לעמוד,  צריך  הראשונים 
דיש לפרש דגם רש״י מודה דחייב לעמוד כל 
זמן שהת״ח עומד אבל כאן באשת חבר דאינו 
הכנה״ג  כדעת  חסידות  ממדת  אלא  הדין  מן 

מדרבנן. וכ"כ הר"ן, ועיין ילקו"י כבוד רבו ות"ח הלכה 
יז ומשם בארה.

21( עיין הערה קודמת.

22( שם בגמ' ל. איתא ת"ר ועמדו שני האנשים מצוה 
לבעלי דינין שיעמדו, אמר ר' יהודה שמעתי שאם רצו 
להושיב את שניהם מושיבין איזהו אסור שלא יהא אחד 
עומד ואחד יושב אחד מדבר כל צרכו ואחד אומר לו 
קצר דבריך. ובהמשך הגמ' בע"ב אמר עולא מחלוקת 
בבעלי דינין אבל בעדים דברי הכל בעמידה, וכו'. אמר 
רב הונא מחלוקת בשעת משא ומתן אבל בשעת גמר 
דין דברי הכל דיינין בישיבה ובעלי דינין בעמידה, וכו'.

הרב אריה גרביאן



פ

)שיירי כנה״ג יו״ד סי’ רמד הגה״ט אות ד’(23, 
סק״ג(24,  רמד  סי’  )יו״ד  הברכ״י  שכתב  וכמו 
בשם האריז״ל25, ולכן לא שייך לפרש הקושיא 

על ר״נ, דכל מה שעשה ממדת חסידות היא.

השו״ע  מר״ן  דדעת  ביבי״א  הוכיח  ועוד 
כהר״ן כיון שהעתיקו בשתיקה בכס״מ )הלכות 
סנהדרין והעהמ״ל פרק כא ה״ג(, ויש לשאול 
כדי  הר״ן  דברי  את  הכס״מ  הביא  דאולי 
להראות מדוע פסק הרמב״ם כר״י ושם הר״ן 
ולכן הביאו אבל אה״נ שמא  ראיות  ג’  הביא 
בדבר זה לא מסכים וכיון שאין זה הנידון שם 

לא עמד עליו בזה.

שהרב  ראיתי  הנ״ל  המאסף  בירחון  אמנם 
ראיה  דחה  ז״ל  הלוי  יחזקאל  הר״ר  המובהק 
זו דהנדון שם שהחכם עמד ועוסק באיזה ענין 

23( ושם הביא ראיה מסוגייתנו, דמדוע ר"נ לא קם 
חיוב  זה  דאין  ע"כ  אלא  עצמו,  חבר  דין  כמו  להדיא 
עין  מעינן  דנעלם  כתב  ביבי"א  זצ"ל  ומר"ן  הדין,  מן 
דרבנן  דדין  דכיון  שכתבו  דלעיל  הראשונים  הבדולח 
ויש  איכא סתימת טענותיו,  ולכן  ידעי  כו"ע  לאו  הוא 
לי להוסיף דגם לראשונים דס"ל דאשת חבר מדאו' כמו 
כיון שזה לא  והרשב"א עכ"פ  שדייקתי לעיל מהתוס' 
להדיא אלא נלמד מלימוד דאשת חבר כחבר לכן עדיין 
שייך הטעם של סתימת פה משא"כ בחכם עצמו, ועיין 

ברמב"ן.

בחייו  גם  אם  הרי  מקשה  עינים  פתח  ובספרו   )24
ודאי  במותו  א"כ  האר"י(  )לפי  חסידות  מדת  רק  זה 
שאפי' ממדת חסידות ליכא וא"כ מדוע היה צריך ר"נ 
לעשות כך, ותירץ כיון שהייתה רגילה שעושה לה כן 
טענותיה,  הסתתמו  יעשה  לא  עכשיו  אם  בעלה  בחיי 
ע"כ. ואולי יש לומר דמדת חסידות היא לא רק בחייו 
בפומיה  וכמרגליה  מחמתה  אלא  מחמתו,  זה  ואין 
דאינשי מאחורי אדם גדול וכו'. ועיין בנין אב להרה"ג 
הראשל"צ ר' אליהו בקשי דורון זצוק"ל זת"ע ח"ה סי' 
עג באריכות ובסוף אות ד' האם זה רק באשת נעורים 

שגידלתו.

ועיין  קדושים.  פרשת  ריש  המצוות  שער  עיין   )25
בא"ח ש"ש פרשת כי תצא הלכה טז, סוד ישרים ח"ב 

סוף סי' ט', והערות א"מ.

בין  חילוק  יש  ובזה  פלוני,  עם  שמדבר  כגון 
שאר בני אדם לבין זה שמדבר עמו, דלשאר 
אבל  דעמד  כיון  לשבת  דמותר  אה״נ  בנ״א 
לזה שמדבר עמו ודאי דאין זה כבוד שהחכם 
הייתה  דהיא  כיון  ולפי״ז  ישב,  והלה  יעמוד 
שהיא  כבוד  זה  שאין  ודאי  בדיון  ר״נ  לפני 
)ח״א  וכ״כ המנחת שלמה  ישב,  ור״נ  תעמוד 

סי’ לג(, וכ״כ בשו״ת אז נדברו )ח״י סי’ ל’(.

ובספר שבט הלוי )ח״ב )חלק יו״ד( סי’ קיד( 
כתב וז״ל והנראה לענ״ד להלכה דודאי עיקר 
והדר  בעלמא  בקימה  מתקיים  קימה  מצות 
וביבי״א  וכו’  בכ״ד  בש״ס  מוכח  וזה  יושב, 
וחלק  זה  דבר  בש״ס  ראה  דהיכן  עליו  תמה 
עליו מחמת הראיות דלעיל משבוה״ל והגמ’ 
בשבועות, אלא דעכ״פ יש לו סימוכין, דעת 
הפמ״ג והגאון רע״א. והאגר״מ דפליג עלייהו 
הרמב״ם  מלשון  ראיה  הביא  כהיבי״א  וס״ל 
)הלכות ס״ת פ״י ה״ט, הלכות ת״ת פ״ו ה״ו( 
סי’ רמד סט״ו(,  ה״ב,  סי’ רפב  )יו״ד  והשו״ע 
למקומו,  ויגיענו  שיעמוד  עד  כתבו  דבס״ת 
אבל בנשיא כתבו עד שישב במקומו, ובשלמא 
שכתב  וכמו  לפוש,  עמד  אם  לאפוקי  בס״ת 
בלשון  לאפוקי  בא  מה  בנשיא  אבל  הכס״מ 
לפוש,  לישב  לאפוקי  וכי  במקומו  עד שישב 
מקומו  זהו  שישב  היכא  דכל  שלא,  ודאי  זה 
אלא ע״כ לאפוקי עומד במקומו שעדיין צריך 

לעמוד.

ע״כ יוצא שלדעת הפמ״ג הרע״א וכן לכוס 
)או״ח  שי״ק  מהר״מ  בשו״ת  וכ״פ  הישועות, 
להרב  ס״ל  וכן  הכס״מ26,  בדעת  סה(  סי’ 
ענין  לאיזה  עומד  כשהרב  זצ״ל,  הלוי  שבט 
ורק אם עומד לפוש צריך  אין צריך לעמוד, 
ואילו  אחרת,  ברשות  נמצא  אלא״כ  לעמוד 

26( ובדעת הטור והרמ"א כתב שנראה שחולקים אך 
כתב דאינו מוכרח.



פא

להתורת חיים להאגר״מ ולחכם צבי וליבי״א 
ובראשם השבולי הלקט, חייב לעמוד כל זמן 
שרבו עומד אלא״כ נמצא ברשות אחרת, וכ״פ 
בשו״ת פאת שדך )סי’ קט סק”ג(, )ולא הבאתי 
את שיטות הראשונים בסוגיא בשבועות כיון 
שהגאונים הנ״ל יסברו כדחיית הר״ר יחזקאל 
דהלכתא  ודאי  א״כ  הנ״ל(,  בירחון  ז״ל  הלוי 
דצריך לעמוד כל זמן שהחכם עומד, אחר דיש 

לנו ראשון להדיא דכך ס״ל27.

ה. ועתה נשוב לדנ״ד האם גם בס״ת הדין כך 
נלמד מנשיא  דהרי למדנו שדין קימה בס״ת 
ולהגר״ש  הרע״א,  להפמ״ג,  לכאורה  וא״כ 
ואזנר זצ״ל אינו צריך לעמוד כשהספר הגיע 
וליבי״א  להאגר״מ  להתו״ח  ואילו  למקומו, 
דכתב  אלא  הט״ז.  וכדכתב  לעמוד28,  צריך 
האגר״מ דבר נפלא דבס״ת שנמצא ביד האדם 
הולך  האדם  כאשר  ורק  כיושב29,  הוא  הרי 
צריך לעמוד מדין רכוב כמהלך דמי, והכיח כן 
מדברי הגר״א שכתב על דברי השו״ע שצריך 
לעמוד לס״ת ‘עד שיעמוד זה שמוליכו ויגיענו 

27( ועיין במנחת שלמה )ח"א סי' לג( שמיישב את 
השבה"ל  של  מקורו  הרי  א'  דמקשה  והרע"א,  הפמ"ג 
מהגאון שפסק שדין דלא יתפלל אחורי רבו אינו נוהג 
בשם  זה  דין  הביא  צ'  סי'  באו"ח  בב"י  והרי  בציבור, 
מועד  מאהל  וכן  המאורות,  בעל  בשם  אבואב  מהר"י 
עיי"ש, וכתב ולענין הלכה יש לחוש לזה אפי' בציבור, 
ובשו"ע )שם סעי' כד( כתב בסתמא שאסור, ורק הרמ"א 
הביא דין זה, א"כ איך הביא הב"י את השבה"ל בשתיקה, 
)ואולי לא היה לפניו את הסיום בשבה"ל, ולכן גם לא 
שעד  משמע  עצמו  בשבה"ל  גם  ב'  צ'(,  בסי'  הביאו 
שרבו יגיע לתיבה צריך לעמוד, וכבוד ציבור היכן הלך, 
אלא ע"כ דטעמו משום שהגיע למקומו, ורק שלא נבוא 

להחמיר כתב דאין זה כבוד ציבור.

שכתב  וכמו  אחרת  ברשות  הס"ת  אלא"כ   )28
הרשב"א והביאו ב"י, וכן הרמ"א לגבי רבו.

29( והרה"ג האדמו"ר מקודש ר' שיש"ר הלברשטאם 
בשאלתו )שו"ת איש מצליח סי' לג( כתב מדין דידו של 

אדם חשיבא כ-ד' על ד'.

של  בסוגיא  לג:  בקידושין  דמקורו  למקומו’, 
רכוב כמהלך, ולכאורה אינו מובן, אלא ע״כ 
דס״ל דהס״ת נקרא יושב, ורק בגלל שהאדם 
הולך חשיב רכוב כמהלך. ולפי״ז גם לפוסקים 
הנ״ל שחייבו לעמוד כל זמן שהנשיא עומד, 
אבל בס״ת המונח על השולחן, אפי’ באותה 

רשות אין צריך לעמוד.

רב  אמר  לב:  במנחות  דאיתא  לזה  וראיה 
יתיב31  דהוה  הונא  לרב  חזיתיה  אנא  חלבו30 
אפוריא דס״ת עליה וכף לכדא אארעא ואנח 
אסור  קסבר  במיטה,  יתיב  והדר  ס״ת  עליה 
לישב על גבי מיטה שס״ת מונח עליה, ופליגא 
דרבה בר בר חנה דאמר רבה בר בר חנה א״ר 
יוחנן מותר לישב על גבי מיטה שספר תורה 
מונח עליה, ואם לחשך אדם לומר מעשה בר’ 
שס״ת  ונזכר  המיטה  על  יושב  שהיה  אלעזר 
ודומה  קרקע  ע״ג  וישב  ונשמט  עליה  מונח 
קרקע  גבי  על  ס״ת  התם  נחש,  כמי שהכישו 
הוה32. ובירושלמי ברכות )פרק מי שמתו ה״ה( 
איתא  וכך  דר״א  המעשה  לגבי  אבבלי  פליג 
שם, לא ישב אדם על גבי ספסל שספר תורה 
נתון עליו מעשה בר’ אלעזר שהיה יושב על 
והרתיע  עליו  נתון  תורה  שספר  ספסל  גבי 
נתון  היה  אם  הנחש  מלפני  כמרתיע  מלפניו 
ע״ג דבר אחר מותר עד היכן ר’ אבא בשם ר’ 
חונא טפח ר’ ירמיה בשם ר’ זעירא אפי’ כל 

30( ובמו"ק כה. בפטירתו של רב הונא שרצו להניח 
ס"ת על מיטתו, ולא הניחו כיון שרב הונא ס"ל דאסור, 
המלך  )ומחזקיהו  תחליפא.  רב  בשם  זה  מעשה  איתא 
לא קשה, עיין בראשונים כמה תירוצים ]תוס', מרדכי, 

ועוד[, ועיין עין דמעה לר' שלמה קלוגר בפתיחה(.

31( צ"ל דבעי למיתב, וכן הוא במו"ק.

32( ובחידושי הרשב"א )מיוחס לו( כתב וז"ל דלאו 
דוקא קרקע, דהא קאמר שס"ת מונח עליה, אלא ר"ל 
המטה,  בקרקעית  או  בקרקע,  כאלו  המטה  בשפלות 

והוא ישב בעליונותה ולכך נצטער ותר )צ"ל ביותר(.

הרב אריה גרביאן



פב

הי״א(  )פ״ג  סופרים  במסכת  וכן  ע״כ,  שהוא 
ולהלכה,  כהירושלמי.  דר״א  המעשה  איתא 
שם  במנחות  התוס’  דעת  הראשונים,  נחלקו 
אבל  תתקסא(,  )סי’  המרדכי  וכ״כ  יוחנן  כר’ 
הראב״ד  ה״ו(,  ס״ת  מהלכות  )פ״י  הרמב״ם33 
)שם(, הסמ״ק )סי’ קנה(, הטור )יו״ד סי’ רפב(, 
והב״י לומד כן גם בדעת תוס’ במו״ק, ורבינו 
דהלכה  ס״ל  כולהו  משולם,  ורבינו  מנוח, 
כר״ה וכמעשה דר״א לפי הירושלמי, וכך פסק 
כתב  הרדב״ז  ובשו״ת  ז’(.  סעי’  )שם  השו״ע 
שכך גם דעת הרי״ף שהביא )במו״ק( את דברי 

רב הונא בשתיקה.

כתב  הב״י(  )והביאו  במו״ק  התוס’  והנה 
דאל״כ  ממנו,  גבוה  הס״ת  אפי’  דלאוסרים 
ר״ה  של  מיטתו  על  ס״ת  הניחו  לא  מדוע 
אבל  )במו״ק(,  הריטב״א  וכ״כ  והגביהו, 
משמע  תתקס״א(  סי’  )במנחות  במרדכי 
איפכא, דכתב דלמתירים מותר אפי’ בשוה לו 
דאל״כ מדוע לא תירצה הגמ’ במעשה דר״א 
בשהיה שוה לו34, וגם הב״י הוכיח מהירושלמי 
דאסור  ס״ל  הירושלמי  דהרי  כהתוס’  דלא 
שהיה  כגון  הגבהה35,  ע״י  התיר  זאת  ובכל 

תירץ  כר"י,  ולא  כר"ה  פסק  הרמב"ם  מדוע   )33
דר"א  המעשה  איתא  סופרים  שבמסכת  כיון  הכס"מ 
כר"ה, אבל בב"י כתב דפסק לחומרא משום כבוד ס"ת, 
עשו  לא  שאחריו  ורבנן  מעשה  עשה  שר"ה  כיון  ועוד 
מעשה נגדו, ובשולחן גבוה )יו"ד סי' רפב סעי' ד' אות 

כב'( כתב דהב"י כאן היה אחרי הכס"מ, וחזר בו.

34( ואין לומר דלא פליגי, והמח' בגמ' היא מח' מן 
הקצה אל הקצה, דאין דרך התלמוד כך, וכ"כ המעשה 
רוקח, ובריטב"א להדיא משמע דבשוה לו לכו"ע אסור.

קעח(  סי'  )ח"ז  בתשובה  הרשב"א  ע"פ  אמנם   )35
הוא  הירושלמי  של  ההיתר  דכל  דכתב  התוס',  מיושב 
שוקע  שלפעמים  במיטה  אך  קשה,  שהוא  בספסל  רק 
אסור, וכ"כ בשמו שלטי הגבורים )על המרדכי ברכות 
סי' פג או פד( והביאו הכנה"ג )שיירי כנה"ג סי' רפב 

הגהות ב"י אות ו'(. 

נתון ע״ג דבר אחר מותר, ונחלקו שם עד כמה 
בשם  ירמיה  ורבי  טפח,  הונא  רבי  בשם  ר״א 
דלא  מנוח  רבינו  וכתב  שהוא.  כל  זעירא  ר’ 
)להצריך טפח  ויש שפסקו לחומרא  איפסקא 
ולא סגי במשהו( וכ״כ הראב״ד להלכה דאם 
גבוה ממנו טפח מותר, ומצאתי שכ״פ המאירי 
החלק  הרביעי  )המאמר  ספר  קרית  בספרו 
השני ד״ה וכבר כתבנו למעלה(. וסיים הב״י 
שיהא  להצריך  להחמיר  דראוי  ול״נ  בזה״ל 
מג’  יפחות  ולא  טפחים  י’  גבוה  הס״ת  מקום 
טפחים דכל בציר מהכי לא חשיב גובה כלל, 
ירושלמי  הביא  הרי  כך  כתב  מדוע  ולכאורה 
לומר  וחשבתי  כהתוס’,  דלא  ראשונים  ועוד 
כהתוס’  ס״ל  דהרמב״ם  כתב  שבכס״מ  כיון 
דלא  כתב  ולכן  בגובה,  הס״ת  אפי’  דאסור 
בדעת  עוז  במגדל  וכ״כ  טפחים,  מג’  יפחות 
דין  נזכר  דידן  דבגמ’  וכתב דמשום  הרמב״ם 
זה בכ״ד36 ולא הוזכר הדין של טפח, משמע 
מצינו  דוכתי  דבכמה  ועוד  כהירושלמי  דלא 
באר  בשו״ת  אמנם  סמיכתא,  כארעא  ג’  דעד 
התוס’  ראיית  עם  הסכים  לא  לח(,  )סי’  שבע 
מקום  היה  לא  דשמא  ראייתו  ודחה  במו״ק 
ועוד  הכדא37,  וגם  אותו  גם  להכיל  במיטה 

36( שם כתב דדין זה הובא בשבת בפ"ק, ובמגילה 
פרק בנה"ע, ובמו"ק, ובמנחות. והנה במו"ק ובמנחות 
מצאתי,  לא  ובמגילה  בשבת  אבל  המקור  הבאנו 
)והרדב"ז שהעתיקו כתב שדין זה הוזכר פעמים שלוש( 
לדין  מקור  הביא  ובתחילה  שם  יש  דט"ס  נ"ל  ולכן 
הקודם דלא יאחז בס"ת ערום וזה משבת )יד.( ומגילה 

)לב.( ואח"כ הביא הראב"ד והמקור ממו"ק ומנחות.

על  הניח  לא  דר"ה  דהא  רוקח,  המעשה  וכ"כ   )37
המיטה או שלא היה מקום או משום שאם היה מניח על 
המיטה היה צריך להיזהר בעוד דברים כגון שלא ישים 
רגליו שם, ומעין זה כתב הרדב"ז )ח"ג סי' תקט"ו(, שם 
הכד  על  הס"ת  הניח  מדוע  הפירושים  כל  לפי  הקשה 
וישב על המיטה ולא להיפך, )ולא הבנתי מה הקושיה 
ותירץ  הכד(,  על  יסב  ואיך  בהסיבה,  אוכלים  היו  הרי 
שהיו עוד אנשים ולא מזכירם מפני כבודו ולא מקום 



פג

דהרי רב הונא בעצמו אמר בירושלמי דבטפח 
אלא  עליה,  חתים  התוס’  דלאו  וכתב  סגי38, 
אחרונים כתבוהו39, ומהא דסתם הרמב״ם ולא 
הביא ההיתר של גובה אין ראיה, דכתב מיטה 
לא עליה ממש  מינה הא  דוק  שהס״ת עליה, 
מותר, וגם בלשון הראב״ד לא משמע שחולק 
אלא שמוסיף, ומה שכתב המגדל עוז דבכ״ד 
הנידון  אין  סמיכתא,  ארעא  ג’  דעד  מצינו 
הגבהה,  מדיני  ראיה  והביא  לראיה  דומה 
וכ״כ המעשה רוקח דדעת הרמב״ם  עיי״ש40. 
להתיר ומה שלא הביא ההיתר של גובה אינה 
ראיה דהרי גם לא הביא להניח כדא אארעא, 
ולפי״ז כבר בטפח מותר. ובאמת דכתב הש״ך 
)שם סק״ח( בדעת הב״י דמה שהצריך י״ט או 
לכה״פ ג’ זה מדת חסידות אבל מדינא בטפח 

סגי.

עכ״פ בין כך ובין כך, דגם אי נימא דצריך 
על  הס״ת  בשגם  רק  הוא  זה  כל  מדינא  י״ט 
מיטה  על  הוא  אם  אבל  יושב,  שהוא  המטה 
שהוכיח  וכמו  י״ט,  בעינן  לא  לכו״ע  אחרת, 
הא״ר שהבאנו בתחילת התשובה41, וכן בשו״ת 
בית לחם יהודה )אויזרמאן, סי’ נב( הביא ראיה 

וכאן  תוס'  ראיית  מובן  לא  ולפי"ז  הכד,  על  לכולם 
מקשה לכל הפירושים, וצ"ב.

ד'(,  )כלל לא סעי' מב אות  וכ"כ בנשמת אדם   )38
וכתב שדוחק מה שכתב הרדב"ז )שם( דתרי רב הונא 
רק מחמת הקושיא,  נסמך  לא  הוי, אמנם הרדב"ז שם 
רב  ולא  הונא  רבי  בירושלמי  דגרסינן  מפני  גם  אלא 
הונא, ועוד מביא תוס' )חולין יג. ד"ה בעא מיניה( שכך 

כותב דתרי רב הונא היו.

משמע  וכן  כהתוס'  איתא  בריטב"א  אמנם   )39
ברשב"א הנ"ל.

הוא  זה  דדין  ראיה,  דאינה  )שם(  הרדב"ז  וכ"כ   )40
רק לגבי שבת ולא לגבי שאר דינים, ותדע דהרי לגבי 

טומאה טפח חשיב אהל.

41( סוף אות ב'.

מגמ’ זו42, וכיון לזה מדנפשיה בעל האגר״מ, 
וכן בשו״ת איש מצליח )ח״א )יו״ד( סי’ לד(. 
רשות  מדין  לא  דהב״י  האגרו״מ  כתב  ועוד43 
קאמר, אלא מדת חסידות לכבודה של תורה, 
דאי נימא דמדין רשות קאמר מדוע לא הצריך 
)והובא  בירושלמי  וכ״מ  ד’.  רוחב  לכתחילה 
בתוס’( דאיתא שם תיבה שהיא מליאה ספרים 
למרגלות  נותנה  ואינו  המטה  לראש  נותנה 
והוא שתהא  הונא  רב  בשם  אבין  רבי  המטה 
]רגלי[  יהו  ולא  טפחים  עשרה  גבוהה  מטה 
לתת  דאין  פי’  בתיבה,  נוגעין  המטה  )חבלי( 
י’  גבוהה  אלא״כ  המטה44  תחת  התיבה  את 
המטה  שחבלי  לה  בצמוד  אפי’  או  טפחים 
נוגעין בה ונראה כאילו המטה נשענת עליה, 
י’  צריך  לא  המיטה  תחת  אינה  דאם  משמע 

טפחים.

ושוב צפיתי בנשמת אדם )כלל לא סעי’ מב 
ד’( דאחר שפלפל מה שפלפל, מסקנתו  אות 
שזה  אסור  המיטה,  תחת  א’  דינים,  ג’  דיש 
בזיון, אלא״כ גובה המיטה י’ וכו’, ב’ לשבת 
על המיטה שגם הס״ת שם אפי’ על דבר אחר 
אסור, אפי’ הוא גבוה טפח )ולכן רב הונא כף 

42( והביא עוד ראיה מגמ' בגיטין עז:-עח. דפיסלא 
אמות  וד'  טפחים  י'  ליה  דלית  אע"ג  לווי  שם  דאית 
רשות בפנ"ע )עיין מהרש"א ומהרש"ל שם לגבי אמות 

או טפחים(.

הט"ז  יעשה  דמה  האגר"מ  בזה  התקשה  אמנם   )43
אם ראיה זו, ועוד מדוע הפמ"ג לא הביא ראיה זו, ולכן 
כמו  מקומו  גם  זה  בס"ת  לומדים  דכאשר  לומר  נדחק 
המיטה  על  מונח  שהיה  מיירי  מנחות  ובגמ'  בארון, 
לצורך לימוד, ומח' הט"ז והפמ"ג שמונח על השולחן 
שלא לצורך לימוד, ולעד"נ דאין זה לא פשט הגמ' ולא 
פשט הט"ז והפמ"ג, ועוד דלפי מסקנא זו כל זמן שלא 
מונח מארון או במקום הלימוד עדיין נחשב כעומד א"כ 

שוב לא יובן ראייתו של הגר"א.

בלשונו  עיין  המטה,  תחת  הוא  שם  הנדון  כל   )44
ועיין  יהושע,  בשדה  וכן  ס',  סי'  הראבי"ה  הטהור של 

בנשמת אדם כלל לא סעי' מב אות ג' ואות ד'.

הרב אריה גרביאן



פד

לכדא אארעא ולא על המיטה(, ג’ אם הס״ת 
מונח ע״ג דבר אחר על הארץ והוא יושב על 
המיטה בזה נחלקו אם מספיק משהו או בעינן 
דהרמב״ם  בראשונים  מח’  אין  ולפי״ז  טפח. 
אסר אם הס״ת על המיטה אפי’ ע״י דבר אחר, 
שהס״ת  התיר  והראב״ד  התוס’,  כדעת  וזהו 
שכתב  ומה  הארץ,  על  אחר  דבר  ע״ג  מונח 
כהש״ך,  ודלא  מדינא  זהו  ג״ט  או  י״ט  הב״י 
אם  ספסל,  על  לשבת  ענין  דמה  וק״ל  ע״כ. 
מונח  יהיה  אפי’  ייתן  ומה  הארץ,  על  הס״ת 
ע״ג משהו, דאם בזיון לס״ת להיות על הארץ 
א״כ אסור שיהיה מונח כך גם בלי לשבת על 
הספסל, ואם אין בזה בזיון, מדוע שהוא יושב 
שהוא  משום  וא״ת  בזיון  יהיה  הספסל  על 

יותר  הספר  שיהיה  צריך  א״כ  מהספר  גבוה 
משהו  גבוה  שיהיה  ייתן  ומה  המיטה  מגובה 
או אפי’ טפח45, אך לא אכחד שראיתי להרב 
מרכבת המשנה46 שכתב להדיא כפירוש הח״א 
וכן  הירושלמי,  עם  התוס’  שיטת  יישב  ובזה 
וז״ל  דכתב  קנב-קנה(  )מצוה  בסמ״ק  משמע 
עליה,  מונחת  שס״ת  מיטה  ע״ג  לישב  אסור 
לישב  אסור  קרקע  ע״ג  מונח  הספר  אם  או 
ע״ג המיטה, עכ״ל. ועדיין צריך להבין, ועיין 
צביון העמודים )על הסמ״ק(. עכ״פ חזינן דגם 
לדידיה ס״ל דמותר לשבת אפי’ שהס״ת מונח 

על שולחן פחות מי’ טפחים.

45( עיין ברדב"ז.

46( ר' שלמה מחלם.

המורם מכל האמור: 

בשו״ת  וכ״פ  רשות48.  באותה  הס״ת  אפי’  השולחן  על  מונחת  דמותר47 לשבת כשהס״ת 
מהר״מ שי״ק )או”ח סי’ סה(, וכ״פ המשנ״ב )סי’ קמו ס״ק יז(. וכ״פ בשו״ת איש מצליח 
הנ״ל49. וכ״פ כף החיים )סי’ קמו ס״ק כד(, וכ״פ הרב חיים שמילה50, וכן באור ההלכה )סי’ 

קמו ס”ד(51.

פירות הנושרים:

א. אין צריך לקום מפני רבו בציבור, אלא״כ זה מרא דאתרא וכיו״ב שרוב הציבור צריכים 
לעמוד בפניו, אלא״כ הבימה גבוה ונמצאים ברשות אחרת. כך נ״ל להלכה מדינא, אמנם 

47( לאגר"מ אם זה לצורך הקריאה מותר לכו"ע, ואם שלא לצורך קריאה לט"ז אסור ולהחולקים מותר, 
ולעד"נ גם אם זה לצורך הקריאה בו לט"ז אסור.

48( אמנם להפנות גבו נ"ל שאסור כל זמן שהספר מונח באותו רשות, ואאריך בעזה"י במקום אחר והמעיין 
ג',  נג לגבי רב מובהק. ובמשב"ז קמא ס"ק  ומיומא  וביו"ד רמב סעי' טז,  יעיין רמב"ם שו"ת פאר הדור, 
ובילקו"י שבת כרך א' חלק ב' מהדורת תשע"א עמוד תנה. ולהרב חיים שמילה הובא בירחון אור תורה, שנת 

התשע"ד חוברת תקנט סי' נג, ובמנחת דניאל )גודיס( סי' יד. וכן בשו"ת איש מצליח הנ"ל.

49( עיי"ש באורך ובמתיקות, ועוד כתב מדוע לא צריך להחמיר כהט"ז.

50( רב קהילה וביהכ"נ בית ברוך ראש כולל ההלכה שע"י מקד"צ מעוז לוד. הובא בירחון אור תורה, שנת 
התשע"ד חוברת תקנט סי' נג.

51( ועיין עוד אגר"מ )או"ח ח"א סי' לח( האם יש חילוק בין הס"ת עומד או שוכב מתוס' מנחות לג: ועיין 
בשו"ת איש מצליח הנ"ל מה שכתב בזה.



פה

למעשה אין כ״כ נפק״מ כיון שהמנהג היום לעמוד על אביו ורבו המובהק )או מרא דאתרא( 
כל זמן שקורא בספר, והמקל מזלזל52.

ב. צריך לעמוד מפני נשיא או רבו המובהק, וכן לחכם או זקן כל זמן שהם עומדים בין 
לפוש בין לאיזה ענין53.

ג. לשבת על מיטה54 שס״ת מונח עליה מותר רק אם הס״ת מונח למעלה מי״ט55, ועכ״פ 
לא יפחות מג’ טפחים, ובדיעבד שיש רק טפח המיקל בשעת הצורך יש לו ע״מ שיסמוך56.

52( עיין ילקו"י כיבוד אב ואם פ"ד ה"ה )עמו' רסה-רסו(.

53( כמובן שהחכם והזקן רק בד' אמותיו והנשיא או רבו המובהק כמלא עיניו, ובמנחת שלמה )ח"א סי' לג( 
מסתפק בזקן וחכם.

54( ועיין בשבט הלוי )ח"ג סי' יא' אות ג'( שכתב שקרוב להתיר בספסל של זמנינו שמחובר מלמטה, אבל 
כל כסא בנפרד.

55( הרדב"ז )שם( פוסק כך להלכה דרק י"ט.

56( ושוב מצאתי בשו"ת ימי יוסף )בתרא(, ]לר' יוסף ידיד הלוי[, דכתב דכל ההיתר טפח הוא רק לת"ח אבל 
לשאר בנ"א לכו"ע חייב י"ט, ומקורו בריטב"א דלעיל.

הרב אריה גרביאן





מעשה באשה שהתגיירה לפני שנים רבות 

שבע,  באר  פעיה״ק  האזורי  ביה״ד  בפני 

והוחזקה כשומרת תורה ומצוות היא ובעלה. 

לכת  ברבים שהיא משתייכת  נודע  כך  ואחר 

האיש  באותו  המאמינים  משיחיים’  ‘יהודים 

הכת  לאותה  הפילה  חללים  ורבים  כמשיחם, 

בהיותה אחת מהפעילות הבכירות שבארגון. 

מאמינה  היא  איך  שכנתה  ע״י  וכשנשאלה 

עליה  וקיבלה  שנתגיירה  אחרי  האיש  באותו 

הגיור  בשעת  שגם  השיבה  ומצוות,  תורה 

הדיינים  היו  ואילו  זו,  באמונתה  החזיקה 

להם  אומרת  היתה  כך  על  אותה  שואלים 

באמונתה.  להחזיק  ממשיכה  שהיא  בפירוש 

וכשהפניתי הדבר להרכב ביה״ד שגייר אותה 

את  להבהיר  ידם  על  והוזמנה  ההיא  בעת 

דבריה, לא הכחישה את הדברים וגם סירבה 

לאשר או להכחיש שמשעת הגיור ועד היום 

מקום  יש  האם  זו.  באמונתה  מחזיקה  היא 

הודאתה  סמך  על  למפרע  גירותה  את  לבטל 

פעילה  שהיא  העדויות  סמך  ועל  שבשתיקה 

ותיקה בכת של עבודה זרה.

במעמד  לדון  זה  מאמר  בכוונת  אין  ואמנם 

האשה הנ״ל שהרי התיק לא נדון בפנינו. מכל 

מקום כיון שמעשה בא לידי אמרתי אשנה פרק 

והאחרונים –  וברבותינו הראשונים  זה בש״ס 

למען דעת כיצד יש לנו לנהוג בכגון זה.

השאלות להלכה בנדון שלפנינו:

וטבל אך לא  גר אשר מל  דינו של  א. מה 

הודיעוהו ב"ד על המצוות. ב. גר שחזר לסורו 

דין  מה  ג.  למפרע.  מתבטלת  גירותו  האם 

לא  שמעיקרא  תחילתו  על  סופו  שהוכיח  גר 

התכוון לקיים תו"מ. ד. האם יש הודאת בעל 

דין לגבי גירות. ה. מה דין דברים שבלב לגבי 

גירות. ו. בית דין שטעו בהליך הגיור מה דין 

הגיור. ז. מה דין גר שהתגייר לשם אישות או 

בשביל דבר אחר.

דרש  בש״ס  מקומות  בארבעה  תשובה:  א. 

כספחת’,  לישראל  גרים  ‘קשים  חלבו  רבי 

רע  דכתיב  מאי  יצחק,  רבי  ״אמר  הם:  ואלו 

אחר  רעה  טו(,  יא,  )משלי  זר  ערב  כי  ירוע 

גרים... דאמר רבי חלבו  רעה תבוא למקבלי 

קט,  )יבמות  כספחת״  לישראל  גרים  קשים 

גר  מר,  ״אמר  ב(:  )מז,  התם  גרסינן  ותו  ב(. 

שבאת  ראית  מה  לו  אומרים  להתגייר  שבא 

להתגייר, ומודיעים אותו מקצת מצות קלות 

ומקצת מצות חמורות. מאי טעמא, דאי פריש 

נפרוש – דאמר רבי חלבו קשים גרים לישראל 

ונספחו  עליהם  הגר  ונלוה  דכתיב  כספחת, 

גרסינן  וכן  א(.  יד,  )ישעיה  יעקב״  בית  על 

בקידושין )ע, ב(: ״אמר רבי חמא ברבי חנינא, 

כשהקב״ה משרה שכינתו – אין משרה אלא 

על משפחות מיוחסות שבישראל, שנאמר בעת 

משפחות  לכל  לאלוקים  אהיה  ה’  נאם  ההיא 

ישראל )ירמיה ל, כה( – לכל ישראל לא נאמר 

אלא לכל משפחות... אמר רבה בר רב הונא, 

קבלת מצוות בגירות

הרב יהודה דרעי
רב העיר באר שבע 
וחבר מועצת הרבנות הראשית

פז



פח

זו מעלה יתירה יש בין ישראל לגרים, דאילו 
לאלוקים  להם  והייתי  בהו  כתיב  בישראל 
ואילו  כז(  לז,  )יחזקאל  לעם  לי  יהיו  והמה 
לבו לגשת  זה ערב את  הוא  מי  בגרים כתיב 
אלי נאם ה’ והייתם לי לעם ואנכי אהיה להם 
לאלוקים )ירמיה ל, כב(. אמר רבי חלבו קשים 
שנינו  בזה  וכיוצא  כספחת״.  לישראל  גרים 
בנידה )יג, ב(: ״תנו רבנן, הגרים והמשחקים 
בתינוקות, מעכבים את המשיח. בשלמא גרים 
גרים  קשים  חלבו,  רבי  דאמר  חלבו  כדרבי 
הש״ס  שהוצרך  ואפשר  כספחת״....  לישראל 
לכל אלו, כדי לרמוז על טעמא דהאי מילתא, 

שכן בכ״א מהם יש תוספת ביאור, וכדלהלן.

והטעם מבואר ברש״י )יבמות קט, ב( ״לפי 
ולומדים  מצוות  בדקדוקי  בקיאין  שאינן 
לעיל  פירש  זה  וכעין  ממעשיהם״.  ישראל 
)יבמות מז, ב(: ״לשון ספחת שאוחזין מעשיהם 
ולומדים ישראל מהם או סומכים  הראשונים 
לפרש  חזר  ושוב  והיתר״.  באיסור  עליהם 
גרים  ״קשים  ב(:  )ע,  דקידושין  בההיא  כן 
והרגילים  במצוות  זהירים  שאינם  לישראל, 
אצלם נמשכים אצלם ולומדים מן מעשיהם״. 
וגם בההיא דנידה )יג, ב( הביא טעם זה, אלא 
שהוסיף בה עוד שני טעמים, וז״ל: ״שקשים 
במצוות  בקיאים  שאין  כספחת,  לישראל 
ומביאים פורענות. ועוד שמא למדים ישראל 
ממעשיהם. ויש אומר, שכל ישראל ערבים זה 
ע״י  נדחה  ‘ערבות’,  של  זה  פי’  ואולם  בזה״. 
ב  מז,  )יבמות  בתוס’  וכן  )שם(  עצמו  רש״י 
ד״ה קשים(, ע״ש. הרי שנותר לפנינו מביאור 
ממעשיהם,  ילמדו  שלא  טעמים:  שני  רש״י, 

ועוד שמביאים פורענות על ישראל.

נמצאנו  שם(,  )קידושין  התוס’  ומדברי 
אחרי  דהנה  נוספים.  טעמים  בכמה  משכילין 
ברש״י,  הנזכרים  הטעמים  את  שהביאו 
הוסיפו: ״ויש מפרשים, דקשים גרים לישראל 

בכ״ד  עליהם  הקב״ה  שהזהיר  לפי  כספחת, 
אפשר  ואי  אותם,  להונות  שלא  מקומות 
שלא יצערום. ויש מפרשים לפי שע״י הגרים 
מפני  ב(  פז,  )פסחים  כדאמר  בגלות,  ישראל 
מה ישראל מפוזרים בכל ארצות יותר משאר 
עובדי כוכבים, כדי שיתוספו עליהם גרים... 
והרב אברהם הגר פירש, לפי שהגרים בקיאין 
ומדקדקים בהם, קשים הם לישראל  במצוות 
כספחת, דמתוך כן הקב״ה מזכיר עוונותיהם 
של ישראל כשאין עושים רצונו... ור״י פירש 
דלפיכך קשים, שנטמעו בישראל ואין השכינה 

שורה אלא על משפחה מיוחסת״, עכ״ל.

חלוקים  אשר  טעמים,  ששה  לפנינו  הרי 
לפי  שכן  במהותם.  והן  בטעמם  הן   – המה 
הטעמים המבוארים ברש״י )שישראל לומדים 
אפשר  פורענות(,  מביאים  או  ממעשיהם 
דמיירי בשמעתין דוקא בגרים סתם אבל לא 
לפי  אך  במצוות.  המדקדקים   – צדק  בגרי 
הטעמים המבוארים בתוס’ )אונאת הגר, גלות 
וסילוק השכינה(, אין מקום לחלוקה זו. זאת 
ועוד, שלפי הטעם שהביאו בשם רבי אברהם 
בגרי  דמיירי  כרחך  על  ישראל(,  על  )קטרוג 
מדקדקים  שאינם   – סתם  בגרים  ולא  צדק 

במצוות, וז״פ.

דתלמודא,  מימרא  האי  פנים  כל  ועל  ב. 
סותרת לכאורה סוגיא ערוכה ביבמות )מז, ב( 
דשמעינן בה שיש מצוה לקבל גרים, דתנינן 
התם: ״קיבל מלין אותו מיד. ובגמ’ שם – מאי 
טעמא, שהויי מצוה לא משהינן״. וש״מ שיש 
מתיישבת  היאך  וא״כ  גרים,  בקבלת  מצוה 
האזהרה שלא לקבל גרים – עם ‘המצוה’ שיש 
עליהם  דיחוי אחר שקיבלו  בלא  גרים  לקבל 
בתוס’  מבואר  מזו  וגדולה  ומצוות!  תורה 
שנענשו  שמצינו  רעה(,  ד״ה  ב  קט,  )יבמות 
אברהם יצחק ויעקב שלא קבלו לתמנע שבאה 
בן  לאליפז  פלגש  והיתה  והלכה  להתגייר, 



פט

לישראל.  דצערינהו  עמלק  מינה  ונפק  עשיו 
ורות  ונעמי  הזונה  רחב  קיבל  יהושע  וגם 

המואביה וכו’, ע״ש.

הרגישו  )שם(  עצמם  התוס’  שכבר  איברא 
מי  בין  לחלק  שיש  ותירצו  זו,  בקושיה 
שבאים  או  להתגייר  עצה  אותם  שמשיאים 
מעצמם להתגייר מיד – לבין מי שמתאמצים 
בפשיטות,  הנראה  ולפי  ע״ש.  להתגייר, 
כוונתם לחלק בין גרים סתם – שאין לקבלם 
יען כי לרוב אינם מדקדקים במצוות – לבין 
עליהם  שחזקה  לפי  לקבלם  שיש  צדק  גרי 
שידקדקו במצוות. וכור המבחן בזה, מפורש 
‘מיד’ או  בדבריהם: שאם באים הם להתגייר 
שמייעצים להם להתגייר – זהו גר סתם, אולם 
אם ‘מתאמצים’ הם להתגייר – זהו האות כי 

גר צדק לפנינו.

אינו  זה  שחילוק  נראה,  דייקינן  כד  ברם 
מכוון אלא לשני הטעמים המבוארים ברש״י, 
דקשים גרים לישראל משום ‘שאין מדקדקים 
לשאר  אך  ‘פורענות’.  משום  או  במצוות’ 
מקום  אין  עצמם,  בתוס’  המבוארים  טעמים 
זו. ובפרט הטעם שהביאו בשם רבי  לחלוקה 
אברהם הגר, שכן לדבריו אדרבה יש להחמיר 
טפי בגרי צדק המתאמצים להתגייר, וכדפי’. 
מצוה  יש  דלעולם  דבריהם,  בביאור  וצ״ל 
הגם  להתגייר,  המתאמצים  צדק  גרי  לקבל 

‘שקשים הם לישראל כספחת’, והבן.

נבוא  הבא  בידינו,  דתלמודינו  והשתא  ג. 

מהשאלה  הנגזרים  הלכות  גופי  בכמה  לדון 
בעל  הודאת  האם  לדון,  יש  ראשית  שבנ״ד. 

דין מבטלת גירות.

איתא ביבמות )מז, א(: ״אמר רבי יהודה גר 
זה גר. בינו לבין עצמו,  שנתגייר בב״ד, הרי 
אינו גר. מעשה באחד שבא לפני רבי יהודה 
א״ל  עצמי,  לבין  ביני  נתגיירתי  לו  ואמר 

יש  לאו.  ליה  אמר  עדים,  לך  יש  יהודה  רבי 
אתה  נאמן  לו  אמר  הן.  ליה  אמר  בנים,  לך 
לפסול את  נאמן  ואי אתה  לפסול את עצמך 
בניך״. ובריטב״א )שם( הקשה: ״והא אין אדם 
גמור,  בישראל  דזהו  י״ל  רשע.  עצמו  משים 
אבל לא בזה שלא נתברר שהוא ישראל אלא 
שהיה מוחזק בכך ימים רבים. אי נמי, דהכא 
לאו דוקא לפסול אלא לשוויה נפשיה חתיכה 
דאיסורא – להיות אסור בבת ישראל וכן לכל 
שאר חומר עכו״ם״, עכ״ל. הרי לפנינו מפורש 
בת״ק דהריטב״א, שהודאת בעל דין מועילה 
שהודתה  בנ״ד  וא״כ  )עצמו(.  גירות  לבטל 
האשה שהאמינה ‘באותו האיש’ בשעת הגיור 
ביה״ד,  בפני  זו  הודאה  להכחיש  סירבה  וגם 

אפשר שיש בזה כדי לבטל את גירותה.

ברם אכתי יש לנו לדון בה מתרי אנפי: האם 
גר שחזר לסורו נתבטלה גירותו למפרע, או״ד 
כיון שקיבל תורה ומצוות ונכנס לכלל ישראל 
– דינו כדין ישראל מומר. ואת״ל תינח היכא 
דעכ״פ שמר מצוות שעה אחת או לפחות קיבל 
היכא  אבל  הגירות,  בשעת  לקיימם  בליבו 
דאיכא אומדנא דמוכח שכבר בשעת הגירות 
לא היה בדעתו לקיים תו״מ ורק אמר בפיו אך 
גירותו,  ליבו בל עימו אפשר דבכה״ג בטלה 
ובתראי:  דקמאי  לפלוגתא  בזה  באנו  אכתי 
גם  דברים  אינם  שבלב  דברים  אמרינן  האם 
דבר  שהוא  גירות  שאני  או״ד  גירות,  לגבי 
שבינו לבין הקב״ה הבוחן ליבות וכליות ולכן 
דברים שבלב הוי דברים. ומעתה עלינו לכוון 
מבטינו בכל זה בדברי רבותינו הראשונים עד 

להכרעת הפוסקים.

להרמב״ם  חזינן  צורים  מראש  הנה  ד. 
אשר  יח–יט(  הלכה  פי״ג  ביאה  )איסורי 
או שלא  אחריו  בדקו  ״גר שלא  בזה״ל:  פסק 
בפני  וטבל  ומל  ועונשן,  המצוות  הודיעוהו 
נודע  אפילו  גר.  זה  הרי  הדיוטות,  שלושה 

הרב יהודה דרעי



צ

שבשביל דבר הוא מתגייר, הואיל ומל וטבל 
שיתבאר  עד  לו  וחוששין  עכו״ם  מכלל  יצא 
הוא  הרי  ע״ז,  ועבד  חזר  ואפילו  צדקתו. 
ומצוה  קידושין.  שקידושיו  מומר  כישראל 
להחזיר אבדתו, מאחר שטבל נעשה ישראל. 
נשותיהן,  ושלמה  שמשון  קיימו  ולפיכך 
חכמים  אמרו  זה  ומפני  סודן.  שנגלה  אע״פ 
קשים להם גרים לישראל כנגע צרעת, שרובן 
חוזרין בשביל דבר ומטעין את ישראל וקשה 
הדבר לפרוש מהם אחר שנתגיירו, צא ולמד 
ובקברות  העגל  במעשה  במדבר  אירע  מה 
התאווה וכן רוב הניסיונות האספסוף היו בהן 
להדיא:  עולה  דבריו  ומכלל  עכ״ל.  תחילה״, 
שלרוב  מפני  לישראל  גרים  קשים  שאמנם 
אינם מקיימים תורה ומצוות וישראל לומדים 
מקום  מכל  רש״י(,  )כפי’  הרעים  ממעשיהם 
)כהוראת  מיד  אותו  מקבלים  וטבל  מל  אם 
הש״ס יבמות שם(. ואע״פ שלא בדקו אחריו 
אם קיבל תורה ומצוות כלל. זאת ועוד, אפילו 
שברור שלא התגייר אלא לשם דבר אחר כגון 
לישא אשה, הרי זה גר. וכמו כן, אפילו שחזר 
לסורו הרע ועבד ע״ז, דינו כישראל מומר אשר 

חוששין לקידושיו ומחזירים לו את אבדתו.

אלא שעפי״ז לא תעזוב נפשי לדקדק במ״ש 
״וחוששין לו עד שיתבאר צדקתו״, שכן אחר 
שפסק שדינו כישראל לכל דבר אע״פ שחזר 
לסורו הרע, מדוע צריך להמתין עד שתתברר 
צדקתו. ואכן כבר דשו המפרשים בדקדוק זה, 
וביארוהו כל אחד כיד ה’ הטובה עליו )חלקם 

יובאו להלן(.

ולדידי חזי בס״ד לבאר עומק דברי הרמב״ם 
ב(.  מז,  )יבמות  הש״ס  לדברי  בהקדם  הללו, 
כישראל  הוא  הרי  ועלה,  ״טבל  דתנינן התם: 
לכל דבריו. ובגמ’ שם – למאי הלכתא, דאי 
קרינן  מומר  ישראל,  בת  ומקדש  ביה  הדר 
מפורש  לפנינו  הרי  קידושין״.  וקידושיו  ביה 

גירותו מתבטלת אלא  דגר שחזר לסורו, אין 
דינו כישראל מומר. אלא שעדיין העיקר חסר 
מהספר, שכן צ״ב האם מיירי הש״ס במי שקיים 
מיירי  או״ד  לסורו,  חזר  שאח״כ  אלא  תו״מ 
אפילו  הכושר  שעת  לו  היתה  שלא  במי  נמי 
שעת אחת. וכן צ״ב האם מיירי במי שעבר על 
אחת מעבירות שבתורה, או״ד מיירי נמי במי 
שחזר לגיותו כלומר שחזר לעבודת אלילים. 
נימא  אי  שכן  בזה,  לן  אית  טובא  ונפק״מ 
ועכשיו  תו״מ  ששמר  במי  רק  הש״ס  דמיירי 
דדוקא  אפשר  אזי  כהלכתם,  לקיימם  הפסיק 
גירותו  נתבטלה  דלא  הש״ס  מסיק  בכה״ג 
ודינו כישראל. אבל לעולם כל שמתחילה לא 
שמר תו״מ, ועכשיו חזר לגיותו – לעבוד ע״ז, 
קידושיו  ואין  מעיקרא  בטילה  שגירותו  הרי 
קידושין. אולם אם מיירי הש״ס גם במי שלא 
גירותו  נמצא שאין  לגיותו,  וחזר  תו״מ  שמר 

מתבטלת לעולם.

איברא שמצאתי מפורש בשו״ת מהרשד״ם 
סוגיא דשמעתין  י’(, שפי’ האי  סימן  )אהע״ז 
באופן ששמר תו״מ אלא שחזר והתחיל לעבור 
על אחת מעבירות התורה כאילו היה בגיותו, 
אתה  דבריו  ומכלל  קידושין.  קידושיו  ולכן 
למד, שאם לא שמר תו״מ כלל או לחילופין 
ממש,  לגיותו  שחזר  אלא  תו״מ  שמר  אפילו 
הרי זה גירותו בטילה מעיקרא ואין קידושיו 
זה  אין  מכת״ר,  במחילה  אך  ע״ש.  קידושין, 
חיים.  אנו  מפיהם  אשר  הפוסקים  דעת  עיקר 
ביה  דהדר  להדיא  מבואר  שם  ברש״י  דהנה 
וכן  ממש.  לגיותו  שחזר  והיינו  ‘לקדמותו’, 
זו  מפורש ברמב״ם )שם( אשר העתיק הלכה 
אלילים,  עבודת  ועבד  חזר  ״ואפילו  בלשון: 
הרי הוא כישראל״. וכן היא דעת מרן השו״ע 
בזה  העתיק  אשר  יב(  סעיף  רסח  סימן  )יו״ד 
דבריו  היא משמעות  וכן  הרמב״ם.  לשון  את 
יוסף )שם( שכתב למצוא מקור לדברי  בבית 



צא

מדאמרינן  שטעמו,  ״נראה  בזה״ל:  הבה״ג 
שחזר  דגר  ב(  מה,  )גיטין  השולח  בפרק 
)יג,  לסורו הוי ליה מין, ותניא בפ״ק דחולין 
מן  ובר  ע״ש.  זרה״,  לעבודה  מין  שחיטת  א( 
דהביא  הב״י, מהא  כן בדעת  להוכיח  יש  דין 
ראיה לדברי הבה״ג מגמ’ דגיטין, והניח גמ’ 
ערוכה ביבמות )שם( דגר שחזר לסורו – דינו 
דיבמות  ניחא, שכן בגמ’  ולדברינו  כישראל. 
לגיותו  שחזר  במי  נמי  דמיירי  מפורש  אין 
ממש, ולכן הוצרך לגמ’ דגיטין אשר מפורש 

בה דחזר לעבודה זרה, והבן.

דברי  מתוספת  טפי  ומבואר  מוכח  וזה 
הרמב״ם והשו״ע )שם(, אשר כרכו דין זה עם 
דין מי שנתגייר לשם אישות, וש״מ דמתחילה 
לא היה בדעתו כלל לקיים תו״מ אלא להישאר 
ישראל  כדין  שדינו  העלו  ואעפ״כ  בגיותו, 
מומר. וכן יש להוכיח טובא, מסיום דבריהם 
שם: ״ולפיכך קיימו שמשון ושלמה נשותיהן 
שאע״פ  לומר  רוצה  סודן״,  שנגלה  ואע״פ 
נתגיירו  שלא   – תחילתן  על  סופן  שהוכיח 
אלא לשם אישות, עם כל זה המשיכו לקיימם 
מפני שגירותן קיימת. הנה כי כן לפנינו דעת 
גירות  שאין  השו״ע,  ומרן  והרמב״ם  רש״י 

מתבטלת בכל גוונא.

פלוגתא  בזה  מצאנו  זה,  כל  שעם  אלא  ה. 
שפסק  )שם(  להטור  חזינן  דהנה  בפוסקים. 
בשם הבה״ג, בזה״ל: ״גר שחזר לסורו, יינו יין 
וספריו  טבלים  פירותיו  כותי,  פת  ופתו  נסך 
דבריו  כל  ובשאר  ויינו  ושמנו  קוסמין,  ספרי 
כגוי. ונראה דלאו לכל מילי קאמר דהוי כגוי, 
שהרי אם קידש בת ישראל קידושיו קידושין, 
אלא לענין להרחיקו קאמר״, עכ״ל. ובפרישה 
פשיטא  מקשים  ״יש  הקשה:  לו(  ס״ק  )שם 
)בסימן  לעיל  ב״י  דכתב  מומר  אלא  יהא  לא 
יין  הכא  מ״ש  ומפרשים  נסך,  יין  דיינו  קכד( 
יינו למפרע אפילו  רוצה לומר דאסרינן  נסך 

מה שעשה קודם שחזר לסורו. ואפשר שרוצה 
לשתות  אסור  המבושל  יינו  אפילו  לומר, 
)שם  הט״ז  אולם  עכ״ל.  חתנות״,  משום  עמו 
״וכתוב  וז״ל:  וכל,  ס״ק טז( דחה דבריו מכל 
עדיף  וכי  פשיטא  מקשים,  שיש  בפרישה 
דיינו  קכד(  )סימן  ב״י  מומר שכתב  מישראל 
שלו  יינו  אסרינן  דכאן  ומתרצים,  נסך.  יין 
דבר  וזה  לסורו.  שחזר  קודם  למפרע  אפילו 
הוחזק  ישראל  לכלל  שבא  כיון  אמת,  שאינו 
לכל דבר כישראל, ואין לך לפסול עד שיודע 
לך שהוא פסול – משם ולהבא. וכוונת בעל 
ההלכות נראה לי, דקמ״ל דיוקא דדוקא להני 
מילי שהם לחומרא הוה כעובד כוכבים, ועל 
וסיים ובשאר דברים דינו  כן נקט קצת מהם 
לקולא  אבל  לחומרא.  היינו  כוכבים  כעובד 
לא וכדמסיק הטור לענין קידושין שלו דהוה 
הגר״א  מדברי  מוכח  וכן  עכ״ל.  קידושין״, 
)שם ס״ק פח(, עיין עליו. הרי לפנינו פלוגתא 
גירות  ביטול  יש  האם  בפוסקים,  מפורשת 

למפרע במקום שחזר לסורו.

פלוגתא  יסוד  לתלות  אמינא  הוה  ומריש 
זו – בשתי דרכים הנז״ל בביאורה דשמעתין 
)יבמות שם(. שכן לדעת הפרישה וסיעתו, ע״כ 
צ״ל דמיירי הש״ס במי ששמר תו״מ ועכשיו 
חזר לסורו – לעבור על אחת ממצוות התורה 
בדעת  לעיל  כמבואר  לגיותו,  חזר  לא  אך 
בטלה  דלא  הש״ס,  מסיק  כן  ועל  הרשד״ם. 
גירותו ודינו כישראל מומר. אך לדעת הט״ז 
י״ל דמיירי הש״ס אפילו במי  וסיעתו, שפיר 
שחזר לגיותו ממש – לעבודת אלילים. ברם 
נראה  שם,  הטור  דברי  בחתימת  דייקינן  כד 
שאין מקום לומר כן, שהרי הוא עצמו הסכים 
וא״כ  ע״ש.  גוונא,  בכל  קידושין  שקידושיו 
במי  אפילו  הש״ס  דמיירי  מודים  דכ״ע  צ״ל 
שחזר לגיותו ממש, אלא שלדעת הט״ז מוכח 
ולדעת  למפרע,  מתבטלת  גירות  שאין  מכאן 

הרב יהודה דרעי



צב

מתבטלת  גירות  לעולם  וסיעתו  הפרישה 
למפרע ואע״פ כן קידושיו קידושין – משום 
דלחומרא אמרינן אבל לא לקולא. וכן מצאתי 
בשו״ת חזון נחום )סימן צא( ובשו״ת דעת כהן 

)סימן קנג(, שפי’ כן אליבא דשיטה זו, ע״ש.

אפשר  וסיעתו,  הפרישה  לדברי  ואמנם 
לו  ״וחוששין  במ״ש  הרמב״ם  כיוון  שלזה 
מפורש  מצאתי  וכן  צדקתו״,  שיתבאר  עד 
באגרות משה )יו״ד ח״ג סימן קו( שדייק כן 
מדברי הרמב״ם הללו, ולכן העלה שהגירות 
מסופקת עד שתתברר צדקתו, ע״ש. וגדולה 
מזו למד האחיעזר )ח״ג סימן כו( מדקדוק זה 
חוששין  אישות  לשם  שנשא  שמי  ברמב״ם, 
חשש  שיש  משום  צדקתו  שתתברר  עד  לו 
ע״ש.  שלם,  בלב  נעשית  אינה  שגירותו 
זה  דקדוק  מכת״ר  המחילה  אחר  מקום  מכל 
קשה מאוד להולמו בדעת הרמב״ם והשו״ע, 
שהרי מפורש בדבריהם שאין גירותו בטילה 
ועוד,  זאת  אלילים.  לעבודת  שחזר  אפילו 
ושלמה  שמשון  קיימו  ״ולפיכך  דסיים  מהא 
להדיא  מוכח  סודן״,  שנגלה  אע״פ  נשותיהן 
דמ״ש קודם לכן ״אפילו נודע שבשביל דבר 
הוא מתגייר דהואיל ומל יצא מכלל עכו״ם״, 
ודלא  ופקפוק,  חשש  שום  בלא  מוחלט  הוא 
ופשוט  ברור  נלענ״ד  כן  ועל  כהאחיעזר. 
דברים  כדי לסתור  זה,  קלוש  שאין בדקדוק 
המפורשים ברמב״ם והשו״ע. ובפרט שהט״ז 
עצמו )שם( כבר ביאר דקדוק זה בפשיטות, 
יינו  את  לאסור  ולהבא  מכאן  לו  שחוששין 
בכלל  אם  צדקתו  שתתברר  עד  מומר,  כדין 
חזר לסורו, ע״ש. ולפי״ז דעת הרמב״ם ומרן 
והגר״א  הט״ז  לדעת  יותר  מכוונת  השו״ע 
גוונא,  בכל  מתבטלת  גירות  שאין  וסיעתם, 

ודו״ק היטב בזה.

זו  ולפי הנראה, יש לנו לתלות פלוגתא  ו. 
– בדין דברים שבלב: האם הא דקי״ל דברים 

גירות,  לגבי  נמי  קאי  דברים  אינם  שבלב 
המקום  לבין  בינו  שהיא  גירות  שאני  או״ד 
ולכן מחשבות ליבו כדברים המה. שכן לדעת 
דלא  י״ל  וסיעתם,  והט״ז  והשו״ע  הרמב״ם 
שנא גירות משאר דברים ובכולם קי״ל דברים 
שבלב אינם דברים, והילכך ס״ל שאין גירותו 
מתבטלת בכל גוונא אחר שקיבל ע״ע תו״מ. 
י״ל  כרחך  על  וסיעתו,  הפרישה  לדעת  אבל 
בינו  אשר  וממכר  מקח  משאר  גירות  דשאני 
דגר שחזר  ס״ל  והילכך  וכדפי’.  חבירו,  לבין 
למפרע,  גירותו  בטלה  שמא  חוששין  לסורו 
קיבל  תחילתו שלא  על  סופו  משום שהוכיח 

ע״ע תו״מ בלב שלם.

מדברי  זו  סברא  הוכחנו  שכבר  איברא 
האחיעזר )שם(, אשר העלה שגר שנתגייר לשם 
נעשתה  לא  גירותו  שמא  לו  חוששין  אישות 
בלב שלם, ע״ש. וזה מפורש טפי בדברי הבית 
יצחק )ח״ג סימן ק(, אשר העלה דלא אמרינן 
דברים שבלב אינם דברים לגבי גירות, משום 
שבין  דברים  ושאר  וממכר  מקח  לגבי  דרק 
אדם לחבירו אמרינן כן, מפני שאינם מבינים 
זה את זה אלא בדיבור היוצא מפיו. משא״כ 
גירות שהוא דבר שבינו לבין המקום, ולכן גם 
ולכאורה  מחשבות ליבו כדברים המה, ע״ש. 
המפורש  דתלמודא  מדינא  לדבריהם,  צב״ג 
ביבמות )כד, ב( ״הלכתא כדברי האומר כולם 
גרים הם״, והאי ‘כולם’ קאי על מי שנתגייר 
לשם נישואין וגירי אריות וגירי חלומות וכו’, 
דקי״ל  דהא  לדבריהם,  י״ל  כרחך  ועל  ע״ש. 
גר שנתגייר לשם נישואין הוי גר, הוא משום 
דכיון שנתגיירו וקבלו עליהם תו״מ, אמרינן 
 – וקבלו  גמרו  לינשא  רצונם  דאגב  חזקה 
דומיא דגירי אריות דאמרינן בהו חזקה דאגב 
אונסייהו גמרו וקבלו. אבל לעולם כל שברור 
כלל  בליבו  גמר  לא  הגירות  שבשעת  לב״ד 
או  כן  הודה  כגון שהוא עצמו  תו״מ,  לשמור 



צג

כאן  שאין  אפשר  דמוכח,  אומדנא  בדאיכא 
חשיבי  שבלב  דדברים  משום  כלל,  גירות 

דברים לגבי גירות, וכדפי’.

מדברי  סברא,  להאי  אמינא  טבא  וסימנא 
היאך  הקשו  אשר  לא(,  )ד״ה  שם  התוס’ 
מנת  על  גיירני  שאמר  הגר  אותו  הלל  קיבל 
ההיא  וכן  א(,  לא,  )שבת  גדול  כהן  לעשות 
על  גיירני  ואמרה  חייא  דרבי  לקמיה  דאתיא 
״בטוח  ותירצו:  תלמיד.  לאותו  שאנשא  מנת 
)וכן  שמים״  לשם  לעשות  דסופו  הלל  היה 
אתה  הן  ומכלל  ע״ש.  חייא(,  רבי  לגבי  צ״ל 
שומע לאו, שאם ברור לב״ד שסופו הוכיח על 
תחילתו – שלא היתה כוונתו כלל לקבל עליו 

עול תו״מ, גירותו בטלה.

אכן זה מוכח ומבואר להדיא בהמשך דברי 
לימות  גרים  מקבלין  אין  ״ת״ר  )שם(:  הגמ’ 
דוד  בימי  גרים  קבלו  לא  בו  כיוצא  המשיח, 
יגור  גור  הן  קרא,  מאי  אלעזר  א״ר  ושלמה. 
אפס מאותו גר מי גר אותך עליך יפול )ישעיה 
דעליך  הוא  בעניותך  אתך  גר  מי   – טו(  נד, 
כל  העלו  הלכה  וזאת  לא״.  אידך  אבל  יפול, 
)הלכות  הרמב״ם  ובראשם  ההוראה  עמודי 
איסורי ביאה פי״ג הלכה טו(, ע״ש. וכן משמע 
על  הקשו  אשר  לא(  ד״ה  )שם  התוס’  מדברי 
מאה וחמישים אלף גרים אשר נתווספו בימי 
הרבים  המתגיירים  וכן  א(,  עט,  )יבמות  דוד 
מעמי  ורבים  ככתוב  ואסתר,  מרדכי  בימי 
הארץ מתייהדים )מגלית אסתר ח, יז(. ונדחקו 
לתרץ: ״דמעצמן נתגיירו״, ע״ש. וש״מ דס״ל 
הרי  היא.  הלכה  דתלמודא,  מימרא  דהאי 
לעיל  הש״ס  דמסיק  דהאי  מפורש,  לפנינו 
״והלכתא כדברי האומר גרים הם״, הוא דוקא 
באלו שיש חזקה דאגב אונסייהו גמרו וקבלו 
עליהם תו״מ, וכדפי’. אבל במי שאין לתלות 
דוד  בימי  או  המשיח  בימות  כגון  זו,  חזקה 
ושלמה, אינם בכלל גירות )ומ״ש התוס’ לשון 

‘בטוח’, וש״מ לכאורה דלא סגי בחזקה לחוד. 

שרוצים  בפירוש  שהתנו  התם  דשאני  י״ל 

להתגייר בשביל דבר אחר, ולכן בעינן שיהא 

הב״ד בטוח שסופן לעשות לשם שמים. אבל 

בעלמא, סגי בחזקה דגמר בליבו, וכדפי’(.

נמצאנו  האלה,  הדברים  כל  אלא שאחר  ז. 

מדוע  וסיעתו,  הרמב״ם  שיטת  על  תמהים 

גוונא, הרי  גירות מתבטלת למפרע בכל  אין 

סוגיא ערוכה לפנינו – דהיכא דברור שבשעת 

הגירות לא קיבל ע״ע תו״מ לשם שמים, אינו 

בכלל דין גירות. וגם הרמב״ם עצמו העלה כן, 

כאמור לעיל.

והן אמת דאפשר שהרמב״ם ס״ל דדברים 

שבלב אינם דברים אף לגבי גירות, וכדפי’. 

מכל מקום היכא שיש אומדנא דמוכח באופן 

שברור לב״ד שמעיקרא לא קיבל תו״מ כלל, 

מחזיק  בעודו  שטבל  לב״ד  שהתברר  כגון 

שהצהירה  בנ״ד  כמו  דיליה  זרה  בעבודה 

שגם בשעת הגירות המשיכה להאמין באותו 

האיש כמשיח ולא עוד אלא שהודתה שאילו 

ב״ד היו שואלים אותה בשעת הגיור – היתה 

באמונתה,  מחזיקה  שהיא  בפירוש  משיבה 

 – מזה  גדול  בידו  ושרץ  טובל  לך  אין  הרי 

מ״ל  וא״כ  טבילה,  לו  עלתה  שלא  דקי״ל 

סהדי  אנן  הא  דברים  אינם  שבלב  שדברים 

שלא התגייר כלל.

פוסקים  מקצת  דכתבו  מהא  תשיבני  ואל 

דס״ל  דהא  הרמב״ם,  דברי  ליישב  אחרונים 

שאין גירות בטילה, הוא מפני שכבר נתגייר 

בב״ד, ואע״ג שטעו ועשו שלא כהוגן יש תוקף 

בסנהדרין  היא  ערוכה  משנה  שהרי  לגירות. 

)לג, א(, שב״ד שטעה בדבר משנה חוזר – הן 

בדיני איסור והיתר והן בדיני ממונות, ע״ש. 

ואמנם מצאנו לגבי קידוש החודש, שיש תוקף 

לפסק ב״ד אף אם בטעות יסודו, וילפינן לה 

הרב יהודה דרעי



צד

בגמ’ )ראש השנה כה, א( מהא דכפל הכתוב 
שלוש פעמים אשר תקראו אותם )ויקרא פרק 
כג(: ״אותם – אפילו שוגגים, אותם – אפילו 
מזידים, אותם – אפילו מוטעים״, ע״ש. מכל 
מקום, אין לך בו אלא חידושו, ואדרבה מהא 
דהוצרך הכתוב לכפול עצמו ג״פ כדי להורות 
חוזר,  הר״ז  כן, ש״מ דבכל מקום שב״ד טעו 

וז״פ.

ופשוט,  ברור  נלענ״ד  האמור  כל  ומכח  ח. 

דלית מאן דפליג שקבלת תורה ומצוות – הוא 
תנאי יסודי בגירות, ובלעדיו אין גירות תופסת 
הנז״ל  והשו״ע  הרמב״ם  ומ״ש  ועיקר.  כלל 
״הואיל ומל וטבל יצא מכלל עכו״ם״, מיירי 
רק במי ״שלא בדקו אחריו או שלא הודיעוהו 
המצוות ועונשן״, מפני שאין ההודעה מעכבת 
בגיור, דכיון שבא להתגייר חזקה דגמר וקיבל 
עליה תו״מ, ולא גרע מגירי אריות שנתגיירו 
המבואר  נישואין  לשם  המתגייר  או  באונס 
גמרו  אונסייהו  דאגב  חזקה   – בש״ס  להדיא 
שיש  כל  לעולם  אבל  לעיל.  כדפי’  וקבלו, 
אומדנא דמוכח באופן שברור לב״ד שבשעת 
הגירות לא קיבל עליה תו״מ, הרי שאין כאן 
גירות. ואין זה ענין לדין דברים שבלב אינם 
קיבל  שלא  סהדי  אנן  דהכא  משום  דברים, 
תו״מ.  מקבל  שאינו  מפיו  שהוציא  כמי  והוי 
לפיכך כל שלא בדקו אחריו )לפני הגיור( או 
שלא הודיעוהו המצוות, או שנודע שהתגייר 
לשם נישואין או משום דבר אחר, אזי בודקים 
אחריו אם נתקיימה בו החזקה דגמר וקיבל: אם 
מצאו שהוחזק בקיום תו״מ – הר״ז גר, ואע״פ 
כישראל  דינו  לסורו,  חזר  הימים  שברבות 
וקידושיו קידושין. אך אם מצאו שלא  מומר 
קיים תו״מ, באופן שברור להם שמעיקרא לא 
חשב לקיימם, אין כאן גיור כלל ועיקר ודינו 
כגוי לכל דבר וענין. וזה עומק כוונת הרמב״ם 
לו עד  ״וחוששין  במה שהוסיף בחדא מחתא 

שלא  במי  ומיירי  דהואיל  צדקתו״,  שיתבאר 

נישואין,  לשם  שנשא  או  המצוות  הודיעוהו 

אזי יש לבדוק אם נתקיימה בו החזקה.

ומבואר  מוכח  שזה  דרכה  תורה  והאמת 

וז״ל:  ד(,  הלכה  )שם  עצמו  הרמב״ם  בדברי 

״כשירצה העכו״ם להיכנס לברית ולהסתופף 

תורה,  עול  עליו  ויקבל  השכינה  כנפי  תחת 

עכ״ל.  קרבן״,  והרצאת  וטבילה  מילה  צריך 

שמפורש  בלבד  זו  דלא  רואה  עין  כי  הנה 

בדבריו שצריך קבלת תו״מ, אלא שהתנה את 

המילה והטבילה – בקבלת תו״מ, רוצה לומר 

שזה אינו רק מהליכי הגיור אלא תנאי יסודי 

כלל  ערך  אין  ובלעדיו  הגיור,  בחלות  הוא 

ושרץ  כטובל  דהוי  משום  ולטבילה,  למילה 

בידו.

והשו״ע  הרמב״ם  פסקי  כל  יאירו  ובזה 

בהאי מילתא, ואין בדבריהם כושל ח״ו. ולולי 

והט״ז  הפרישה  דגם  אומר,  הייתי  דמסתפינא 

נתברר  שאם  מודים  ותרוייהו  בזה,  פליגי  לא 

לב״ד שלא קיבל ע״ע תו״מ – הרי שאין כאן 

גירות כלל, ויינו יין נסך למפרע. אלא דפליגי 

לב״ד  נתברר  לא  עדיין  אך  לסורו  שחזר  במי 

האם הוכיח סופו על תחילתו שלא קיבל כלל, 

או״ד קיבל והדר ביה: דהפרישה וסיעתו ס״ל, 

קיבל  לא  יתגלה שמעיקרא  שמא  לחוש  שיש 

תו״מ והילכך יש לחוש ליינו למפרע. אך הט״ז 

ס״ל שאין לחוש לזה, והילכך יינו אסור מכאן 

ולהבא עד שיתברר צדקתו ]וזה מדוקדק בלשון 

הט״ז שם שכתב ״ואין לך לפסול עד שיודע לך 

שהוא פסול משם ולהבא״, רוצה לומר: אע״פ 

למפרע,  יינו  את  לפסול  לך  אין  לסורו  שחזר 

עד שיתגלה שהוא פסול מעיקרא. ועד אז אין 

וא״ת  ולהבא.  מכאן  אלא  יינו  את  לפסול  לך 

מאי שנא בינו לבין ישראל מומר, י״ל דכוונת 

הבה״ג וכו’[, ודו״ק היטב.



צה

והרמב״ן  להרא״ש  מצאתי  בזה  ובהיותי 

ב״ד  הודעת  שגם  העלו  אשר  שם(  )יבמות 

הודיעוהו  לא  שאם  והיינו  בגירות,  מעכבת 

מקום  מכל  גירות.  כאן  אין  וכו’,  המצוות 

יש  שפיר  וסיעתם,  והשו״ע  הרמב״ם  בדעת 

לנו לחלק בין ‘הודעת ב״ד’ – שאינה מעכבת 

לבין  וקיבל,  דגמר  אחזקה  דסמכינן  משום 

‘קבלת המצוות’ – שמעכבת בגירות, וכדפי’.

ואמנם ידעתי וגם ראיתי למקצת מחברים 

מדברי  להוכיח  הרחיקו  אשר  זמנינו  בני 

הרמב״ם והשו״ע הנ״ל, שאין קבלת המצוות 

כן  להוכיח  ידם  הניפו  ואף  בגיור.  מעכבת 

מדברי הריטב״א )יבמות מז, א( ומדברי הב״י 

)שם( בשם הנמוקי יוסף, ועוד כהנה ראשונים 

אחרי  מכת״ר,  במחילה  אך  ואחרונים. 

שעמלתי לעיין ברוב המקורות שהביאו, לא 

מצאתי סימוכין להנחה זו, שכן כולהו מיירי 

חזר  ואפילו  התורה  מצוות  על  שעובר  במי 

אומדנא  אין  אך   – אלילים  בעבודת  לסורו 

שלא קיבל עליו כלל תו״מ בשעה שנתגייר, 

שהודיעוהו  בלי  סתם  וטבל  שמל  במי  או 

בטוב  פירשנו  כבר  ובהא  המצוות.  על  ב״ד 

טעם שאין בכך כדי לבטל את גירותו לדעת 

אבל  הראשונים,  מרבותינו  ורבים  הרמב״ם 

בלב  המצוות  קיבל  שברור שלא  כל  לעולם 

חלות  שאין  הרי  שנתגייר,  בשעה  שלם 

לגירות כלל ועיקר!

ט. כלל העולה בהא נחיתנא ובהא אסיקנא, 

שקבלת תורה ומצוות מעכבת בגירות. לפיכך 

לב״ד  באופן שברור  דמוכח  אומדנא  כל שיש 

שמעיקרא לא קיבל המצוות בלב שלם בשעה 

שנתגייר, הגם שאמר בפיו שהוא מקבל תו״מ, 

עיני  ראות  לפי  והכל  גירות למפרע.  כאן  אין 

מפיהם  אשר  הפוסקים  רוב  דעת  זה  הדיינים. 

ומרן  הרמב״ם  בדעת  נראה  וכן  חיים,  אנו 

השו״ע.

ולענין הלכה: לאור כל האמור, זאת תורת 

העולה בכל השאלות שבנ״ד: א. גר שמל וטבל 
כדין אך ב״ד טעו ולא הודיעוהו המצוות, הרי 
זה גר, מפני שאנו תולים – שאם בא להתגייר 
חזקה שקיבל על עצמו תורה ומצוות. ומיהו 
שיתברר  עד  אחריו,  ובודקים  לו  חוששין 
גר  ב.  בפועל.  המצוות  בשמירת  שהוחזק 
שחזר לסורו ועבר על מצוות התורה, ואפילו 
חזר ועבד עבודה זרה, הרי זה גר – ודינו כדין 
ישראל מומר. ג. קבלת תורה ומצוות מעכבת 
בגירות, לפיכך כל שיש אומדנא דמוכח באופן 
קיבל המצוות  לא  לביה״ד שמעיקרא  שברור 
בלב שלם בשעה שנתגייר, הגם שאמר בפיו 
ומיהו  גירות.  כאן  אין  תו״מ,  מקבל  שהוא 
להוציא  רצה  אם  לפיכך  לקידושיו,  חוששין 
את אשתו לא תינשא לאחר בלא גט. ד. יש מי 
שאומר שהודאת בעל דין מבטלת גירות עצמו 
ילדיו(, לפיכך כל שהודה שבשעת  )אבל לא 
הגירות לא קיבל על עצמו לקיים תו״מ הרי זה 
גירותו בטילה למפרע. וי״א שאין בידו לבטל 
וכו’ מדין  ישראל  הגירות, אלא שנאסר בבת 
שויה נפשיה חתיכה דאיסורא. ועכ״פ לדברי 
ה.  לעיל.  כמבואר  לקידושיו,  חוששין  הכל 
יש אומרים, דלא אמרינן דברים שבלב אינם 
דברים – אלא לגבי דברים שבין אדם לחבירו, 
גירות  כגון  למקום  אדם  שבין  בדברים  אבל 
– גם דברים שבלב חשובים כדברים היוצאים 
ובכל  בזה  לחלק  שאין  אומרים,  ויש  מפיו. 
נראה  וכן  דברים.  אינם  שבלב  דברים  גוונא 
בטל  הדין  שטעה,  דין  בית  ו.  להלכה.  עיקר 
– הן בדיני ממונות והן באיסור והיתר, ולפי 
הנראה הוא הדין לגבי גירות. ז. גר שהתגייר 
לשם אישות או שהוכרח להתגייר כדי לקבל 
אזרחות וכדו’, הרי זה גר, מפני שחזקה דאגב 
חוששין  ומיהו  תו״מ.  וקיבל  גמר  אונסיה 
שהוחזק  שיתברר  עד  אחריו,  ובודקים  לו 

בשמירת המצוות.

הרב יהודה דרעי



צו

אשר  האשה  של  גירותה  את  למפרע  לבטל  יש  שלפנינו:  השאלה  לגבי  מכל  המורם 
הודתה שמעולם לא הפסיקה להאמין באותו האיש כמשיח, וגם ידוע ומפורסם לרבים 
שמאז גירותה ועד היום היא מחזיקה באמונתה הטפלה ואף משתייכת לכת של עבודה 
זרה המאמינים באותו האיש כמשיחם. זאת ועוד שהיא עצמה משמשת כפעילה בכירה 
באותה הכת ורבים חללים הפילה לרשתם. ומיהו חוששין לקידושיה, לפיכך אם רצה 

בעלה להוציאה הרי זו לא תינשא לאחר בלא גט.

ובחתימת פסק זה, נודע לי כי הרכב הדיינים אשר כאמור טיפל בגיורה לפני יותר מעשרים 
שנה וחזר לדון בה לפי בקשתי, אכן הפקיע את גירותה למפרע, וגם ביה״ד הגדול אישר 

את הדברים ודחה את ערעורה. ולאחר זמן גירשה בעלה בג״פ כדין.

 והנלענ״ד כתבתי, בעזרת צורי וגואלי, והשי״ת יצילנו 
משגיאות ויראנו בתורתו נפלאות, אמן.



המקרה: 

גברת מ' נישאה לבעלה י. בשנת תשל"ו ע"י 

חו"ק כדמו"י. את הקידושין סידר בזמנם הרב 

)זצ"ל(, רבה של  יעקב פנחס שיר ]שליט"א[ 

העיר כפר סבא. ולשאלתי, לפני שנים מספר 

מסר כב' הרב כי בד"כ הוא מקפיד לצרף עד 

אחד אליו ועמו. כך שעצם הקידושין התקיימו 

כדת וכדין, לפחות לפי מיטב ידיעתי ועל פי 

שני  היו  הנדון  במקרה  שקיבלתי.  הנתונים 

עדים כשרים.

אמנם הגברת הנ"ל טוענת, כי מאז ומעולם 

התנגדה לקשר שכפו עליה הוריה עם האיש 

הנחרצת  התנגדותה  את  העת  כל  והביעה 

מחיר  בכל  ניסו  הוריה  לדבריה,  לנישואין. 

שחרורה  את  להשיג  ובכך  להינשא  לאלצה 

כבד  לחץ  עליה  הופעל  בצה"ל.  שירות  מן 

ואף  סירובה  חרף  וזאת  הנ"ל  י.  עם  להינשא 

לקשר  י.  של  הוריו  של  התנגדותם  חרף  גם 

בין השניים. מ' הוכתה קשות ע"י אביה מספר 

ההורים  עצמו.  הנישואין  ביום  ואף  פעמים 

כורחה  בעל  לה  קנו  הנישואין  על  שלחצו 

שמלה ונעליים שהיו גדולות למידתה - דבר 

המצביע על התנגדות חריפה מצד הכלה לכל 

פעולה  שיתפה  לא  כלל  כי  ומראה  העניין 

לאורך כל הדרך.

ילדים  שלושה  לזוג  נולדו  החתונה  לאחר 

שגידולם והטיפול בהם היה כרוך בקושי רב. 

באותה העת אף היו בבית סמים ובאופן כללי 

האישה,  ובלשון  כשורה,  הבית  התנהל  לא 

המי  "כל  נכנסו  בו  כ"מדרחוב"  היה  הבית 

את  לשבור  מ'  של  העז  רצונה  בשל  ומי". 

על  שמועה  הפיצה  מחיר,  בכל  הנישואין 

קשר עם אדם אחר והצהירה על הריון מחוץ 

אדם  על  הצביעה  אף  מ'  הנישואין.  למסגרת 

בשם א. כאביו של בנה.

הליך  את  זרזה  זו  אינפורמציה  כי  מובן, 

בכיליון  מ'  לו  שצפתה  דבר   - הגירושין 

והבעל  נ'  הילד  נולד  כן  לפני  אך  עיניים. 

וכדין.  כדת  אאע"ה  של  בבריתו  הכניסו  י' 

למעשה, רק לאחר שנולד הילד הנ"ל הפיצו 

וכי  המשותף,  בנם  זהו  כי  והמאהב  האישה 

ואכן,  מנישואיה.  בעלה  של  בנה  איננו  הוא 

בוצעה בדיקת רקמות שהיה בה בכדי לאשש 

פירוק  של  לזירוז  ולהביא  זו  טענה  את  אולי 

הנישואין המיוחל על ידי הגברת מ'.

תוצאות אלו היו נוחות בזמנן לשני הצדדים: 

לאישה, מחד גיסא, היה בכך משום עילה לזירוז 

הליך הגירושין. ולבעל, מאידך גיסא, היה בכך 

משום עילה לפטור אותו מחיוב התשלום של 

דמעת העשוקים ואין להם מנחם*

הרב יצחק הלוי
הרב המקומי קרני שומרון

ונשלחה  בשעתו,  נכתבה  זו  הלכתית  חוו"ד   )*
יוסף  הגר"ע  והראשל"צ  משאש  הגר"ש  של  לאישורם 
זצ"ל, אשר הואילו לאשר את הדברים. לאור כך פסק 
גם בית הדין הרבני הגדול כי הנידון כאן מותר לבוא 

בקהל - ראה מכתבי הרבנים ופסק הדין בסופו.

צז



צח

דמי המזונות. כמובן, לבעל היה אינטרס חזק 
להיאחז בקביעה זו שהילד נ' איננו ממנו. והוא 
לבת  בקשר  גם  החלטה  להוציא  ביקש  כבר 
הגדולה יותר, ע', אלא שסוכם בזמנו בביהמ"ש 
שעלולה  בדיקה  כל  תעבור  לא  ע'  שהילדה 
שהילדה  סוכם  אך  כממזרת.  אותה  להחזיק 
"תרד" מבחינת המזונות, כאשר האב הכיר רק 
בשני ילדיו הגדולים כבניו החוקיים. על בסיס 
דברים אלו יצא פס"ד של ביה"ד הרבני בפ"ת 
כי הילד נ' הינו ממזר והוא נכלל כבר ברשימת 

פסולי החיתון.

טו"ר מטעם האם הגיש ערעור על החלטה 
פסק-דין  לנו  ניתן  לא  מעולם  שאגב,  זו, 
ערעור  על  גם  זו.  קביעה  על  מנומק  הלכתי 
ההחלטה  בסיס  על  ביה"ד  תגובת  היתה  זה 
הטרומית, וכך נאלצנו להגיש ערעור ולשחר 
ביה"ד  לערעורים,  הגבוה  ביה"ד  של  לפתחו 
נראה  לענ"ד  כאשר  ירושת"ו.  שבעיר  הגדול 
ובסיס רחב לשמוע אל  בבירור שישנו מקום 
מנחם",  להם  ואין  העשוקים  ו"דמעת  אנקת 
ז'  הל'  פי"ב  באדר"נ  וכדאי'  הממזרים.  אלו 
ובקה"ר ד', א' וכן הוא בזוה"ק פר' משפטים 
בדפו"י בדף קי"ג ע"ב, ומצווה רבה היא שאם 
אבותיהם פשעו הם מה חטאם, ה"אבות אכלו 
אמרתי  ולכן  תקהינה".  בנים  ושיני  בוסר 
אעלה ביתה מר לברר את דינו של נ', ולענ"ד 
ישנם כאן מספר נימוקים מוצקים שיש בהם 
ולומר  ה'  בקהל  לבוא  הנ"ל  את  להתיר  כדי 

טהור הוא.

הדין: 

ראשית, באשר להצהרת האישה מ' שבעלה 
איננו אביו של בנה, כבר ידוע הוא שהאישה 
אבהע"ז  )רמ"א  הוולד  את  להכשיר  נאמנת 
ד', ט"ו( ולא לפסול. והלכה מפורשת היא זו 
בשו"ע אבהע"ז בסי' ד' סע' כ"ט: אשת איש 

אינה  מבעלה  שאיננו  העובר  על  שאומרת 

וכן הוא ברמב"ם בפרק ט"ו  נאמנת לפוסלו. 

מאיסו"ב הל' י"ט.

שאיננה  כ"ש  נולד  כבר  כשהילד  ושנית, 

חזקת  לו  יש  כבר  שהרי  לפוסלו,  נאמנת 

כשרות. וכ"כ בכנה"ג באבהע"ז בסי' ד' באו"ק 

בסי'  זאב  בנימין  משו"ת  ברוך  ומקורו  נ"ד. 

בסע'  ד',  בסי'  באוצה"פ  גם  הוא  וכן  קל"ו. 

כ"ט, בס"ק קכ"ז, א'. יע"ש. הדין הנ"ל, הנה 

בהלכה  המנחה  הכלל  של  יוצא  פועל  הינו 

דרוב בעילות אחר הבעל )חולין י"א ע"ב(.

כלל זה קיים גם באישה שזינתה תחת בעלה. 

וכדאיתא ברמ"א אבהע"ז בסי' ד', בסע' כ"ו: 

אם זנתה תחת בעלה, אפילו אומרת של פלוני 

הוא אין חשים לדבריה ותולים ברוב בעילות 

נ'.  בס"ק  ב"בית שמואל" שם  ויעויין  הבעל. 

וכן ברמב"ם בפט"ו מאיסו"ב הל' כ'. ובסוטה 

דרוב  כשרים,  בניה  מזנה  אשה  ע"א:  ז"ך 

זה של רוב בעילות  בעילות אחר הבעל. דין 

י"ב  עד  נעדר  כשהבעל  גם  קיים  הבעל  אחר 

ע"ב  פ'  ביבמות  וכדאיתא  הבית,  מן  חדש 

ברמ"א  נפסק  וכך  תוספאה.  דרבא  במעשה 

אבהע"ז ד', י"ד.

"פנים  בספרו  ההפלא"ה  בעל  כן,  על  יתר 

"ערות  עה"פ  מות"  "אחרי  בפר'  עה"ת  יפות" 

אחותך" כתב וז"ל: ונראה, דהא דאמרינן רוב 

בעילות אחר הבעל, אין פירוש מפני שבעלה 

רגיל אצלה בביאות הרבה יותר מאחרים, שהרי 

אפילו לא נתייחד עמה הבעל אלא פעם אחת 

תולים את הוולד בבעל. שהרי לא חלקה התורה 

הן  הנבעלות  שרוב  הוא  הפירוש  אלא  בזה. 

מבעליהן. ולכן בחייבי כריתות, שאין קידושין 

תופשין בהן, ואין שם בעל עליו, ליתא להאי 

רובא. ואדרבא, יש לתלות שנתעברה מאחרים 

שאין בהם איסור כרת. ע"כ.



צט

או"ק  ס"א  ס"ק  ד'  בסי'  באוצה"פ  ויעוין 

בעל  הנ"ל  הגאון  של  דבריו  את  שהביא  ג' 

ד',  בסי'  לשבת"  "נתיבות  בספרו  ההפלא"ה 

למדה"י,  בעלה  בהלך  שגם  שכתב  ט'  ס"ק 

שאיננו מצוי אצלה, אמרינן רוב בעילות אחר 

הבעל.

הסברה מאחורי קביעתו של בעל ההפלא"ה 

הריב"ש  בשו"ת  המופיעה  הסברה  היא  הנ"ל 

בזנות  לתלות  אין  לעולם  שכתב  תמ"ז  בסי' 

בבעלה  הבנים  לתלות  שאפשר  כל  האישה, 

מזנה  אישה  דקי"ל  הרחוק.  צד  על  ואפילו 

הגמ'  )ע"פ  תתעבר  שלא  כדי  מתהפכת, 

מאיר"  "בית  בספר  וכ"כ  ע"א(.  ל"ה  ביבמות 

לאבהע"ז בסי' קנ"ו סוף סע' ד', בשמו. ואפילו 

בפרוצה ביותר תלינן הוולד בבעלה. ובמיוחד 

כשהבעל עצמו החזיקו לבנו בתחילה והכניסו 

בבריתו של אאע"ה.

לסיכום נקודה זו יש לומר כי האישה עצמה 

ולא  בנה  את  להכשיר  אם  כי  נאמנת  אינה 

מתנגשת  שנאמנותה  מכיוון  וזאת  לפוסלו. 

הבעל.  אחר  בעילות  דרוב  חז"ל  קביעת  עם 

מהל'  פט"ו  הרמב"ם  בשם  שהזכרתי  וכמו 

וכ"כ  כ"ט.  ד',  אבהע"ז  ושו"ע  הי"א  אישות 

הגר"א בבאורו שם בס"ק ע"ד וכן הוא בשל"ג 

חלק  ח"ג  ר"פ  ובשו"ת  ע"ב  ע"ח  לקידושין 

אבהע"ז סי' א' ובשו"ת אגרו"מ חלק אבהע"ז 

ח"ד בסי' כ"ב וכ"ג ס"ק ב'.

אי לכך, ישנו כר נרחב לומר דס"ס לפנינו 

ולא  רחמנא  אמר  ודאי  דממזר  מאחר  והיינו 

אסור  אינו  ממזר  ספק  אם-כן,  ספק.  ממזר 

יתכן  ראשית,  י"ל  ולפנינו  מדרבנן.  אלא 

ואף את"ל שאינה  בנה מבעלה.  הוא  דהוולד 

מבעלה, שמא בנו של גוי הואי, ומגוי נתעברה 

ואיננו ממזר. וכן הוא ב"פני יהושע" בקידושין 

ע"ג ע"א בד"ה "אלא דאכתי קשיא לי טובא 

בדבריהם" שכתב דכיוון דגלי קרא ממזר ודאי 
הוא דלא יבוא, אזי אין לחלק בין רוב כשרים 
אף  לפירושו:  פירוש  אצלה.  פסולים  רוב  או 
דרוב העוברים בארץ הינם יהודים, מכל מקום 
הב"ח  כתב  וכבר  גויים.  של  מיעוט  גם  ישנו 
באבהע"ז בסי' קנ"ו )בסע' ט"ז( בד"ה "וכתב 
היתרא,  ולהאי  איסורא  להאי  דכאשר  עוד" 

שדינן לה בתר היתרא.

בסי'  ה"בית שמואל"  נוסיף את מ"ש  ועוד 
שהוא  אומרת  אם  אבל  וז"ל:  ט"ל  בס"ק  ד' 
ממזר אינה נאמנת, כי דווקא לאב נתנה תורת 
נאמנת  אינה  היא  אבל  בנו,  לפסול  נאמנות 
לפסול בניה. לכן הוי כאילו לא אמרה כלום 
והוולד הוא ספק ממזר. כן כתבו הרב המגיד 

והר"ן ורוה"פ. ע"כ.

ולאור האמור, שפיר עבדינן ס"ס כאן. אע"ג 
דל"ה ס"ס המתהפך. וע"פ שיטת מר"ן בכס"מ 
בהל' איסו"ב כ"ט הל' א'-ב'. יע"ש. דגם ס"ס 

שאיננו מתהפך הוי ס"ס טוב.

כי  קובעת  אמנם  ההלכה  לבועל.  ובאשר 
ממזר  זה  בני  ואומר  בנו  שזה  שהוחזק  האב 
הוא נאמן. שנאמר "כי את הבכור בן השנואה 
יכיר" - יכירנו לאחרים. וכשם שנאמן לומר 
ממזר  זה  בני  לומר  נאמן  כך  בכור  זה  בני 
)רמב"ם פט"ו מאיסו"ב הט"ו והט"ז(. וכך פסק 
שאמר  האב  כ"ט:  סע'  ד'  בסי'  השו"ע  מר"ן 
מבניו  אחד  על  או  ממנו,  שאינו  העובר  על 
שאיננו בנו - נאמן לפוסלו והוא ממזר ודאי. 
להיות  במי שמוחזק  ורק  אך  רלוונטי  זה  דין 
אביו, כשנשא את אמו ע"י חו"ק כדמו"י. אין 
נאמנות של "יכיר" לבועל )רמ"א אבהע"ז ד', 

כ"ט(.

השו"ע  מר"ן  ממ"ש  להדיא  משמע  וכן 
באבהע"ז בסי' קנ"ו ס"ט: מי שזינה עם אישה 
בין פנוייה בין אשת איש ונתעברה ואמר זה 

הרב יצחק הלוי



ק

העובר ממני הוא, ואפילו הוא מודה לו, הרי 

הוסיף  ושם  מתייבמת.  ולא  וחולצת  ספק  זה 

הרמ"א בהגהה שאם היו חבושים בבית הסוהר 

בודאי הוא ממנו. ונימוק הדין נראה דמכיוון 

שאין כאן נישואין לפנינו אין דין "יכיר". וכן 

הל'  וחליצה  יבום  מהל'  בפ"ג  ברמב"ם  הוא 

אבהע"ז  בחלק  מהרשד"ם  בשו"ת  ויעויין  ד'. 

שאלה רל"ג: שאין ביאת זנות גדולה מביאת 

מטעמא  מחמרינן  יבום  לעניין  ואפ"ה  א"א 

שרוב בעילות הולך אחר הבעל.

מהמרדכי,  הוא  הנ"ל  הרמ"א  של  ומקורו 

ח'.  בס"ק  משה"  ב"דרכי  שם  הרמ"א  וכמ"ש 

במי  ורק  אך  נאמר  "יכיר"  שדין  אפוא  יוצא 

שטעה  וכגון  תורה.  של  כדת  אישה  שנשא 

אחותה  את  ונשא  נפטרה  שאשתו  לחשוב 

בהיתר או שסבור היה שאשת איש זו נתגרשה 

והלך  כריתות  בספר  וכדין  כדת  מבעלה 

ונשאה, והנה נתגלה כי לא נתגרשה, דבכה"ג 

לא  עוד  כל  ולכן  במעשיו.  האיש  הוא  אנוס 

נאמן  ולכן  אביו  בחזקת  הריהו  הדבר  נתגלה 

"יכיר".  מדין  לפוסלו  או  בבנו,  להכיר  הוא 

מה שאין כן ברשע, שידע שהאשה היא אשת 

הזכות של  לו  ניתנה  לא  בכה"ג  בודאי  איש, 

ועיין באוצה"פ  "יכיר" לקבוע כי הבן ממזר. 

עוד  ויעויין  ב'.  או"ק  קל"ג,  בס"ק  ד'  בסי' 

י"ב שכתב  בהל'  איסו"ב  מהל'  בפט"ו  במ"מ 

ואמר שהוא  פנויה  עם  שזינה  ממזר  שאפילו 

עצמו  הוא  שהרי  ממזר,  בחזקת  הוי  לא  בנו 

אינו יודע שמא זינתה גם עם אחרים והוא לא 

ידע. ואין זה אב שיהא לו היכר.

אתה הראת לדעת כי אין בנדו"ד שום הוו"א 

ואדרבה,  לוולד.  ביחס  לבועל  נאמנות  לתת 

מעשה  מאותו  טפי  קיל  הגוי  עם  א"א  איסור 

עם יהודי, ואם נחשדה ביהודי כ"ש בגוי.

על כל האמור יש להוסיף כי האשה בנדו"ד 

"מדרחוב"  היה  המשותף  ביתם  כי  הצהירה 
ונכנסו שמה "כל המי ומי", כלשונה. אם כן, 
הריהי נחשבת כמאן דדיימא מעלמא. ובכה"ג 
כ"ש דאמרינן מדאפקרה נפשה להאי אפקרה 
יותר  עוד  מחזק  וזה  לאחרים,  נמי  נפשה 
מגוי.  נתעברה  שמא  האפשרות  את  ומגביר 
שכן ה"בית שמואל" ולפניו הב"ח בסי' קנ"ו 
סבורים בדעת מר"ן בסע' ט' שם דאפילו דלא 
למדאפקרה  וחיישינן  אמרינן  מעלמא  דיימא 
נפשה להאי אפקרה נפשה לעלמא. א"כ כ"ש 
קנ"ו  אבהע"ז  בפת"ש  ויעויין  וכנ"ל.  בכה"ג 
בס"ק כ"א, בשם ספר "ברית אברהם" סי' י"א. 
בד"ה  ט"ז  או"ק  קנ"ו  אבהע"ז  בב"ח  ויעויין 
ובב"ש  בסוה"ד  וכו'"  שזינה  מי  עוד  "וכתב 

קנ"ו ס"ק ט"ו.

יבום  מהל'  בפ"ג  כתב  הרמב"ם  ואמנם 
בין  אישה  עם  שזינה  מי  ד':  הל'  וחליצה 
זה  ואמר  ונתעברה,  איש  אשת  ובין  פנויה 
העובר ממני הוא ואפילו היא מודה לו, אע"פ 
שהוא בנו לעניין ירושה הרי זה ספק לעניין 
בכלל  בתשובה  הרא"ש  עליו  והקשה  יבום. 
שקורהו  מאחר  תמוהין.  ודבריו  א':  סי'  פ"ב 
ממון  ומוציא  יורשו  שהוא  כותב  למה  ספק 
מחזקת היורשים הוודאין. ודבריו הובאו בטור 

אבהע"ז קנ"ו ס"ט.

יבום  מהל'  )בפ"ג  אתר  על  שהלח"מ  אלא 
הקושי  את  בשופי  יישב  כבר  ה"ד(  וחליצה 
וכתב דשאני ממון דבידו להורישו אם ירצה. 
כמורישו  הוי  בנו  שהוא  אומר  שהוא  וכיוון 
זה  וכעין  לא.  איסורא  גבי  אבל  נאמן,  ולכך 
ט"ז  באו"ק  ט'  סע'  קנ"ו  בסי'  הב"ח  יישב 
בקטע "ואכתי איכא למידק בלשון הרמב"ם": 
דבמה שנוגע לממון פשיטא דכיוון שמחזיקו 
כבנו דיורש הוא נכסיו. דלא יהא אלא אחר, 
אילו בעי למיתב ליה מתנה מי לא מצי יהיב. 

עד כאן.



קא

ראיתי  הארץ,  על  זרחה  השמ"ש  והנה, 
הרב  )זצ"ל(  שליט"א  משאש  הגר"ש  להגאון 
הראשי לעיה"ק ירושת"ו וראב"ד בעיר שכתב 
ג'  בסי'  בח"א  ומגן"  "שמש  הבהיר  בספרו 
להביא ראיה מדברי הרב "פני משה" שמר"ן 
ז"ל השמיט הא דבני זה מחייבי כריתות משום 
נפקא  דלא  ממזר,  ספק  רק  הוי  דבזה  דס"ל 
דהיא  ואע"ג  אחרים.  עם  זינתה  שמא  מספק 
וקידושין,  בכתובה  כריתות  מחייבי  אשתו 
לעניין  מקום  הבעל, מכל  אחר  בעילות  ורוב 

ממזר הוי כספק שקול.

משה"  "אגרות  בשו"ת  מובא  כן,  על  יתר 
אבהע"ז ח"ג בסי' ח' כי גם בנישואין אזרחיים 
כביכול,  "הנהנה",  אב  של  מעמד  לבעל  אין 
מהפריבילגיה של דין "יכיר". ויעו"ש. ועל כן 

אינו נאמן לפסול את בנו.

כי  ראינו  זו  נקודה  של  בסיכומה  אם-כן, 
לבועל אין נאמנות של דין "יכיר" ולכן איננו 
נאמן  איננו  וממילא  בנו,  שזהו  לומר  נאמן 

לפוסלו כממזר.

ביחס  והבועל  האם  נאמנות  בעניין  ועוד 
בפסיקה  א'  בפד"ר  יעויין  הולד  של  ליחוסו 
של הדיינים הרבנים הגאונים: א. גולדשמיט 
 941 בעמ'  בבליקי  י.  קרליץ,  ש.  ש.  זצ"ל, 
ואילך. שם הביאו הרה"ג הנ"ל את דברי מר"ן 
בשו"ע אבהע"ז ד', כ"ט: אשת איש שאומרת 
על העובר שאינו מבעלה אינה נאמנת לפוסלו. 

ובאשר לבועל, פשוט הדבר שאין נאמנות 
לאדם לומר על ולד של אשה נשואה שיש לה 
בעל כי זה הוא הולד שלו ולא של הבעל, כל 
עוד לא טען הבעל שהילד איננו שלו. וכמ"ש 
הרמ"א שם באבהע"ז ד', כ"ט: הא דאב נאמן 
כגון  אביו,  בחזקת  במי שהוא  היינו  בנו,  על 
הנ"ל  הוסיפהו הרה"ג  ושם  הנשואה.  באשתו 
כי רק לעניין מזונות הודאת בעל דין כמאה 

הבועל  את  לחייב  אפשר  ולכן  דמי,  עדים 
במזונות לולד אך אין בכך בכדי להטיל דופי, 

חלילה, ביחוס הולד.

דין  בעל  הודאת  מול  אע"פ שבעצם  וזאת, 
שלו המחייבת אותו במזונות ניצב הכלל של 
נפסק  וכבר  רשע",  עצמו  משים  אדם  "אין 
בשו"ע חו"מ בסי' ל"ד סע' כ"ה שאין מאמינים 
משים  שבהודאתו  במקום  דין  בעל  להודאת 
הוא את עצמו רשע. ואמנם, שאלה זו נדונה 
בראשונים. במשנה בכתובות ע"ב ע"א שנינו: 
דת  על  העוברת  בכתובה  שלא  יוצאות  ואלו 
מעושר…  שאינו  מאכילתו   .  . ויהודית  משה 
נפרוש.  דידע  אי  דמי,  היכי  חוקרת:  והגמרא 
אי דלא ידע מנא ידע. וכתב שם הר"ן: והאי 
דלא אוקמה במודה, כתב הראב"ד ז"ל משום 
דאין אדם משים עצמו רשע.  נאמנת,  דאינה 
וקובע:  והר"ן שם מביע את הסתייגותו מכך 
נאמנת,  ודאי  כתובתה  דלהפסיד  נראה.  ולא 

דהודאת בעל דין כמאה עדים דמי.

וכ"כ הריטב"א שם לדחות את דברי הראב"ד 
וכתב: וליכא למימר כדפירש הראב"ד ז"ל... 
ממון,  תשלומי  לעניין  כן  אומרים  שאין 
שהמודה לחברו שגזלו או שחבל בו או שגנב 

ממנו חייב הוא.

כבר  שהזכרנו  מה  את  הביאו  הנ"ל  הרה"ג 
לעיל, אותה הלכה ברמב"ם בפ"ג מהל' יבום 
בין  פנויה  בין  אשה  עם  שזנה  מי  ד':  הלכה 
ממני  העובר  זה  ואמר  ונתעברה  איש  אשת 
בנו  לו, אע"פ שהוא  מודה  היא  ואפילו  הוא, 
יבום.  לעניין  ספק  הוא  הרי  ירושה  לעניין 
ובמ"מ שם נמק מדוע באשת איש אינו נחשב 
איש  באשת  הוא  ברור  דבר  וזה  וכתב:  לבנו 
שיש לומר שרוב בעילות אחר הבעל, ושמא 

מן הבעל הוא זה.

בתשובה  מהרשד"ם  זו  הלכה  פרש  וכן 

הרב יצחק הלוי



קב

זנות  ביאת  שאין  רל"ג:  בשאלה  באבהע"ז 

גדולה מביאת אשת איש ואפילו הכי לעניין 

הולך  בעילות  שרוב  מטעמא  מחמרינן,  יבום 

ירושה  לעניין  מקום,  מכל  הבעל...  אחר 

מחזקינן ליה שהוא בנו.

ברמב"ם  הלכה  לאותה  "חזרנו"  כן,  ואם 

שהוזכרה כבר לעיל והיא בפט"ו מאיסו"ב הל' 

י"ט: אשת איש שהיתה מעוברת ואמרה עובר 

זה אינו מבעלי אינה נאמנת לפוסלו והרי הבן 

בחזקת כשרות.

והרה"ג הנ"ל מסכמים שם )בעמ' 251(: הרי 

הלכה שהיא ממש כנידון דידן: א"א שחייתה 

עם אדם אחר, שניהם אומרים שהבן הוא שלו, 

הבן,  וכשרות  יחס  לעניין  להם  אין מאמינים 

לעניין  זאת,  ובכל  בעל.  יש  שלאשה  מכיוון 

ממון ירושת אדם אחר זה מקבלים את הודאתו 

שהוא בנו והוא יורשו )משום דבידו להורישו 

וכמבואר בלח"מ שם(. ואף שיש סתירה מיניה 

בתורת  ירושה  הודאה,  פי  על  פוסקים  וביה, 

עילה  אין  בנו  שאינו  הפסק  שלפי  אף  בן. 

לחיוב, הרי מפורש שיש לפסוק ממון על פי 

הודאה, גם אם פסק זה מתנגש בפסק לעצם 

עילת החיוב.

דמסייע"  "תנא  לנו  הרי  אלינו.   - ומשם 

באישור מסקנתנו, כי הילד נ' אכן, כשר לבוא 

של  הטרומית  הכרזתה  חרף  וזאת  ה',  בקהל 

הודאתו של מי שהתרועעה עמו.  וחרף  האם 

זו:  קביעה  עם  לענ"ד,  הסכימו,  הרה"ג  וגם 

טהור הוא!

•

ידוע  דבר  מ'  של  בעלה  י'  לבעל  ובאשר 

הוא, שיש בכך שיטות רבות בפוסקים, רוא"ח, 

"יכיר".  דין  של  כביכול,  מגבלותיו,  בדבר 

אפשריות.  מגבלות  חמש  או  ארבע  וישנן 

והדברים הובאו בתשובות הגרעק"א בפסקיו 
לנדו"ד.  דומה  מקרה  בהתירו  קכ"ח  בסי' 
ל"ז.  בס"ק  ד'  בסי'  אבהע"ז  בפת"ש  ויעויין 

ונפרט המגבלות אחת לאחת:

לאב,  הוענק  "יכיר"  דין  הבה"ג:  שיטת  א. 
לפסול  ביכולתו  ולא  בכורה  בהכרת  ורק  אך 
בנו  על  להעיד  נאמן  האב  כלומר,  בניו.  את 
הקטן, כי זהו בנו בכורו. וממילא, יתכן ויוסקו 

מסקנות ביחס לילדיו הגדולים יותר.

ע"ח  בקידושין  רי"ד  התוס'  שיטת  ב. 
האם  ורק כשאין  אך  קיים  "יכיר"  דדין  ע"א: 
מתכחשת להצהרה זו. אבל במכחישתו, אינו 

נאמן.

שיטת  הוא  וכן  בשה"ג  הריא"ז  שיטת  ג. 
אמר  אם  דווקא  נאמן,  האב  "המכריע":  זקנו 
מפורשות שבנו הוא ממזר. ואולם, איננו נאמן 
איננו  שהילד  שאומר  במה  סתמית  באמירה 
בנו. שכן, בכה"ג יתכן ואשתו נתעברה קודם 
שנשאה, או שנאנסה, או שנבעלה לגוי )שו"ע 

אבהע"ז ד', כ"ט(.

ד. שיטת ספר "שיבת ציון" בסי' ס"ו )הובא 
דין  ג'(:  או"ק  ק"מ  ס"ק  ד'  בסי'  באוצה"פ 
"יכיר" הינו דווקא כאשר הבן הנו עדיין עובר 
כבר  לו  ויש  נולד  כבר  אם  ברם,  אמו.  במעי 
לפוסלו.  שוב  נאמן  האב  אין  כשרות,  חזקת 
בפט"ו  מהרמב"ם  להוכיח  כן  כמו  ניתן  וכך 

מאיסו"ב הט"ז. יע"ש!

)בסי'  הנ"ל  בתשובתו  הגרעק"א  שיטת  ה. 
מנת  על  כן,  טוען  שהבעל  כשמוכח  קכ"ח(: 

להיפטר מחיובי מזונות, אין לו דין "יכיר".

מן  חלק  לפחות  קיימים  בנדו"ד  ובכן, 
הנתונים הנ"ל:

מנת  על  הבן,  כשרות  על  ערער  הבעל  א. 
להיפטר מחיובי מזונות.



קג

ב. הבעל ערער על כשרות הבן, רק לאחר 
שנולד.

ג. כאן אין המדובר בעניין הכרת בכורה.

איננו  אך  בנו.  איננו  שהבן  טען  הבעל  ד. 
וממילא  הילד.  אבי  הוא  מי  ברי  טענת  טוען 
נתעברה  שמא  אמנם,  הרחוק  החשש,  נותר 

מגוי. 

מכל האמור, עולה, אפוא, כי אין כאן מצב 
דין  י'  אין לאב  ולכן  "יכיר".  דין  קלאסי של 

"יכיר" בנדו"ד להחזיק את הילד נ' כממזר.

•

נותר לנו לבחון את התייחסות ההלכה כלפי 
כי  ושהורתה,  בבן  בדיקת הרקמות, שבוצעה 

האב י' איננו אביו של הבן נ'.

המדרש.  מן  ראייה  מביאים  אין  אמנם, 
מובא  אשר  את  לציין  יש  זאת  בכל  ואולם, 
'מסגיר',  "נשא" שהקב"ה  לפר'  רבה  במדרש 
כביכול, את חטאם הנפשע של א"א שנואפת 
אך  מבעלה,  מתעברת  וכשאשה  הנואף.  ושל 
אזי  הנואף,  דמותו של  את  בדמיונה  מציירת 
כך  א'(.  ט',  )במדבר  לנואף.  ידמה  הוולד 
כלשהי  הוכחה  משום  חיצוני  בדמיון  שאין 

המערערת את כשרותו של הוולד.

רל"ב  בסי'  חסידים"  ב"ספר  מובא  אמנם, 
מעשה מדהים שארע בזמנו, של רבנו סעדיה 
עסקיו,  לרגל  שנסע,  באדם  המדובר  גאון. 
למדינת הים ועמו ממון רב. לנסיעה זו נלווה 
אליו גם עבדו. במהלך הנסיעה נפטר האדון. 
והעבד תבע זכות לעצמו בטענה, כי הוא בנו 
והבן החוקי, שנשאר בארץ שטח  של האיש. 
את מצוקתו בפני רס"ג, שציווה לערוך בדיקת 
דם לשני המתדיינים. הוא הניח דם מן העבד 
בספל אחד ודם מן הבן - בספל שני. לאחר 
לכאוא"ח  והכניסה  המת  מן  עצם  נטל  מכן, 

משני הספלים. וראה זה פלא: העצם ספגה דם 

מן הספל של הבן. ואילו דחתה את דם העבד. 

ויהי הדבר לפלא.

בא"ר  כבר  הקשה  זה  מקרה  שעל  אלא 

נ"ח  מב"ב  ט'  בסעי'  תקס"ח  בסי'  באו"ח 

מבדק  בנאה  רבי  יזם  לא  שם  דמדוע  יע"ש. 

זה? ואכמ"ל. ויעויין בתירוץ הרש"ש בסוגיא, 

שהמבדק של רס"ג לא בוצע בגמרא, בכדי לא 

להרבות ממזרים. שכן, לא זה היה נושא הדיון 

שם.

מכל מקום, האחרונים התייחסו בסקפטיות 

אלו.  לממצאים  גדולה,  בחשדנות  מרובה, 

וידועה קביעתו של הראשל"צ הגאון הרב ב"צ 

מ'  עוזיאל" ח"ב שער  עוזיאל ב"שערי  מאיר 

פרק א' בסע' י"ח שהסיק כי כל בדיקה מדעית 

מתבטלת נגד קבלתם הנאמנה של חז"ל, אשר 

כל דבריהם נאמרו ברוה"ק. 

תורה"  "אור  בחוב'  בזמנו,  פורסם  כן  כמו 

מהרב  מאלף  מאמר  ק"י  בסי'  תשנ"ז  בתמוז 

הראשי וראב"ד דירושלים הגאון הרב משאש 

בדבר  ספק  הוא  אף  שמטיל  ]שליט"א[ 

רקמות.  בדיקת  של  ומהימנותה  אמינותה 

וכיד ה' הטובה עליו אסף כעמיר גורנה חבל 

פוסקים המפקפקים באמינותה של בדיקה זו, 

בכוחה  אין  אך  להכשיר,  אולי  היא  שטובה 

מאן  של  בכשרותו  דופי  ולהטיל  לפסול 

דהוא. )שו"ת צי"א חי"ג סי' כ"ד, שו"ת "דבר 

"משנה  שו"ת  ה',  סי'  אבהע"ז  ח"ג  יהושע" 

הלכות" ח"ד סי' קס"ג קס"ד לרב מנשה קליין 

יש  אמנם,  כי,  היא  ומסקנתו שם  ]שליט"א[( 

בכוחה של בדיקה זו בכדי לפטור את הבעל 

מחיוב מזונות לאותו הבן ומשום דהממע"ה. 

להטיל  בכדי  זו  בדיקה  בכוחה של  אין  ברם, 

דופי בכשרותו של הבן ולפסול אותו מלבוא 

מצורפת  החוברת  באותה  ושם  ה'.  בקהל 

הרב יצחק הלוי



קד

הסכמתו  משאש,  הגר"ש  של  הפסק  לאותו 

של מו"ר ועט"ר המאה"ג, מעוז ומגדול, אביר 

הרועים, שר התורה, הגאון הרב עובדיה יוסף 

פסקיו  על  חזקה  סמיכה  שסמך  ]שליט"א[ 

לסמוך  שלא  ]שליט"א[  משאש  הגר"ש  של 

דברי  את  שם  והוסיף  רקמות.  בדיקת  על 

לעולם,  שכתב  תמ"ז  בסי'  בתשובה  הריב"ש 

אין לתלות בזנות האישה, כל שאפשר לתלות 

הבנים בבעלה ואפילו על צד הרחוק. דקי"ל: 

אישה מזנה מתהפכת, כדי שלא תתעבר )על 

הרב  וכב'  ע"א(.  ל"ה  ביבמות  דאיתא  פי מה 

זו של הריב"ש  ציין דיש לסמוך על קביעתו 

ובכל אופן  ביותר,  אפילו אם האישה פרוצה 

תלינן בבעלה. ובמיוחד, כשהוא עצמו החזיקו 

בתחילה לבנו. ועיין עוד בשו"ת "יביע אומר" 

חלק ח', חלק אבהע"ז בסו"ס ה'.

לגאון  עבדי"  "ישכיל  בשו"ת  עוד  ויעויין 

רבנו עובדיה הדאיה זצוק"ל בחלק ה' בסי' י"ג 

רקמות  שבדיקת  במפורש  שכתב  קמ"ט  בדף 

יכולה לשמש עילה לפטור מחיוב מזונות, אך 

לא לקבוע מסמרות של ממזרות. ויעויין עוד 

בפסקי הדין הרבניים פד"ר כרך י"ג בעמ' 15 

חבר  שליט"א  דייכובסקי  הגר"ש  של  פס"ד 

בדיקת  של  אמינותה  בעניין  הגדול  ביה"ד 

רקמות. 

לאור כל הדיון האמור, ישנו מקום לשקול 

מחדש את כשרותו של הבחור נ'. לבוא בקהל 

לעיל.  שהועלו  הנימוקים  מפאת  וזאת,  ה'. 

וכדלקמן בקצרה:

א. האם אינה נאמנת לפסול את בנה )שו"ע 
אבהע"ז סי' ד', סע' כ"ט(.

ב. הבועל איננו נאמן לומר שזהו בנו. ואין 
סע'  קנ"ו,  סי'  אבהע"ז  )שו"ע  "יכיר"  דין  לו 

ט'(.

בנו  את  לפסול  כאן  נאמן  איננו  הבעל  ג. 
)רמ"א  כשרות  חזקת  לבן  והיתה  מאחר 

באבהע"ז, סי' ד', סע' כ"ט(.

דהיינו  לשלול,  בכוחה  הרקמות  בדיקת  ד. 
מאזן  ליצור  לא  אך  מזונות,  מחיוב  לפטור 
ח"ה,  )ישכי"ע  ודאית  אבהות  ולקבוע  חיובי 

סי' י"ג(.

קהל  ובפסולי  ספק.  הוי  נדו"ד  ממילא, 
בסי'  מהרי"ו  בשו"ת  וכמ"ש  בס"ס.  מתירים 
ד'  בסי'  אבהע"ז  משה"  ב"דרכי  והובא  ע"ד 
באו"ק ז' וב"בית שמואל" בסי' ד' בס"ק מ"ג. 
והטעם: משום שספק הוי פלגא ובספק נוסף 
הוי רוב להקל, רוב להיתר. ויעויין בפר"ח יו"ד 
בסי' ק"י בכללי הס"ס באו"ק מ"ט. וכן משמע 
בשו"ע יו"ד בסי' קכ"ט, סע' י"א דלדעת מר"ן 
אין צורך שהספקות יהיו שקולים. ובכל אופן, 
חיישינן למיעוטא דמיעוטא. ממילא, בנדו"ד 
ואת"ל  י'  הבעל  של  בנו  זהו  דהוולד  יתכן, 
שאיננו בנו, יתכן, ונבעלה לגוי. ועיין אגרו"מ 

חלק אבהע"ז ח"ג, סי' ח'.

מכל האמור, נלע"ד, להסיק דיש לשעות אל 
ולהתיר  מנחם"  להם  ואין  העשוקים  "דמעת 
את נ' לבוא בקהל ה' וטהור יאמר לו. כנלע"ד 

וצויי"מ ויכ"נ אכי"ר.

הסכמת רבה של ירושלים הגר"ש משאש זצ"ל

כל דברי הרב אמת וצדק. והבן נ'. כשר לבוא בקהל ה' בלי פקפוק. והוא בן לאביו הנז'. 
כי רוב בעילות אחר הבעל. ובפרט שעשה לו האב מילה. ויש לו חזקת כשרות. וזה ברור.



קה

ד'  יום  כ"ח כסלו תשס"ב.  היום 
דחנוכה.

שלום משאש, הרב הראשי וראש 
אבות בתי הדין ירושלים ת"ו

הסכמת הראשל"צ הגר"ע יוסף זצ"ל

מוצ"ש פרשת ויחי ח' טבת תשס"ב

עיינתי בפסק הדין הנ"ל, ואני מסכים למסקנתו שהבן נ' כשר לבא בקהל ה'. שהוא בן 
לאביו, הבעל הנ"ל. כרגיל רוב בעילות אחר הבעל. ובפרט שהוחזק אחריו, ואין שום נאמנות 
לפסלו. על כן הוא רשאי לישא בת ישראל כדת משה וישראל. וכמו שהסכים גם ידידנו 
הדגול הגר"ש משאש 
של  רבה  שליט"א 
עליון  ירושלים, 
עמו  וה'  למעלה. 

שהלכה כמותו.

עובדיה יוסף

פס"ד בית הדין הרבני הגדול, ירושלים

בתיק זה, ישבנו על המדוכה תקופה ארוכה, ונעזרנו בחוות דעתם של כב' מרנן ורבנן, 
הרב  דעתו של  חוות  לנו  הובאה  בנוסף  יוסף שליט"א.  והגר"ע  הגר"ש משאש שליט"א 

המקומי בקרני שומרון הרב י. הלוי שליט"א.

כ"כ קבלנו את הודעתו של כב' הגרש"מ עמר שליט"א שישב בהרכב המקורי של ביה"ד 
שבו ניתנה ההחלטה נשואת הערעור. בהודעה זו הוא קובע כי כשרותו על המערער לבוא 
בקהל לא נדון בהרכב שישב בו והוא מצטרף לדעת הרבנים הגאונים להתיר את המערער 

לבוא בקהל.

לאור חוות הדעת של הרבנים הגאונים הנ"ל, ולאחר ששקלנו את הדברים היטב, הגענו 
למסקנה, שאין לאסור על המערער מלבוא בקהל.

הערעור מתקבל. ניתן ביום ו’ טבת תשס״ג.

ישראל מאיר לאו - נשיא

שלמה דיכובסקי - דיין עזרא בר שלום - דיין

הרב יצחק הלוי





הזקן  רבינו  בנוסחת  אפשר  בדרך  ביאור 
השונה  שבמוסף,  הקרבנות  בפסוקי  בסידורו 
מנוסחאות אחרות, ע״פ סוגיית הגמ’ בזבחים 

)צא, א(. וביאור הסוגיא שם ע״פ חסידות.

ושל  רגלים  שלש  של  מוסף  בתפילת  א. 
אמירת  בדבר   - הכיפורים  ויום  השנה  ראש 
פסוקי הקרבנות - ישנם שינויים בנוסח של 
הנוסחאות  לגבי שאר  בסידורו  הזקן  אדמו״ר 

הרגילות באי אילו מקומות:

ד״ה  בקטע  רגלים  לשלש  במוסף  א( 
בסידור  איתא  כמדובר״,  ונסכיהם  ״ומנחתם 
לומר  צריך  הרגלים  דבכל  הזקן  אדמו״ר 
צריך  השבועות  בחג  ואילו  לכפר״  ״ושעיר 
לומר ״ושני שעירים לכפר״ )היינו שעיר הבא 
הלחם(.  שתי  עם  הבא  והשעיר  היום,  מחמת 
מה שאין לשינוי זה בשאר בנוסחאות אחרות.

ב( במוסף של ראש השנה בקטע ד״ה הנ״ל, 
כנסכו  ״ויין  הזקן:  אדמו״ר  בסידור  איתא 
כהלכתם,  תמידים  ושני  לכפר  שעירים  ושני 
התמיד  ועולת  ומנחתה  החודש  עולת  מלבד 
אחרות  בנוסחאות  משא״כ  וכו’.  ומנחתה״ 
או כל הקטע של ״מלבד עולת  משמיטים - 
״ועולת  המילים  את  עכ״פ  או  וכו’,  החודש״ 

התמיד ומנחתה״.

להשמיט  הצורך  יותר  מובן  ולכאורה, 
עכ״פ את המילים ״מלבד עולת התמיד״ שכן 
תמידים  ״ושני  לעיל  מפורש  כבר  מזכירים 

כהלכתם״, ומה הטעם להזכירו שוב.

ד״ה  בקטע  הכיפורים  יום  של  במוסף  ג( 

הנ״ל, איתא בסידור אדמו״ר הזקן ״ויין כנסכו 

כהלכתם,  תמידים  ושני  לכפר  שעירים  ושני 

מלבד חטאת הכיפורים ועולת התמיד ומנחתה 

או  הנוסחאות,  בשאר  משא״כ  ונסכיהם״. 

חטאת  ״מלבד  המילים  לגמרי  שמשמיטים 

חטאת  ״מלבד  שאומרים  או  וכו’,  הכיפורים״ 

״שעיר  רק  אומרים  מיני’  ולעיל  הכיפורים״ 

לכפר״.

וגם בזה לכאורה מובן יותר שאר הנוסחאות, 

שעירים  ״ושני  בתחילה  מזכירים  שבאם  כיון 

לכפר״ שזה הרי כולל את חטאת הכיפורים, מה 

הטעם להזכיר שוב ״מלבד חטאת הכיפורים״. 

תמידים  ״ושני  אמרו  שכבר  לאחר  כן  וכמו 

צורך  אין  התמיד,  עולות  שהם  כהלכתם״ 

להזכירם שוב ולומר ״מלבד עולת התמיד״.

שער  בספר  אלו  שינויים  ע״ד  עמד  וכבר 

הזקן,  רבינו  נוסחת  ליישב  והאריך  הכולל, 

עיין שם.

ב. ואולי יש לבאר כל זה בדרך אפשר:

דהנה, בגמ’ בזבחים )צא, א( איתא: ״איבעיא 

להו תדיר ומקודש איזה מהם קודם כו’, ת״ש 

דמוספין  ואע״ג  למוספין  קודמין  תמידין 

קדישי, אטו שבת למוספין אהני לתמידין לא 

אהני״.

שינוי נוסחאות בסידור אדמו"ר הזקן

הרב יוסף העכט
רב העיר אילת וחבר בי"ד רבני חב"ד

קז



קח

שמזה  הי’  שהקס״ד  הדברים,  ופירוש 

לקרבן  התמיד  הקרבת  בשבת  שמקדימים 

של  מוסף  שקרבן  אע״פ  שבת,  של  מוסף 

שבת  ״שם  רש״י  )כפירוש  יותר  קדישי  שבת 

עליהם״(, משמע שתדיר קודם למקודש; ואילו 

מועילה  השבת  שקדושת  היא  הגמ’  מסקנת 

גם לתמידים שמקריבים בשבת שאף הם שם 

שבת עליהם והם קדושים כקדושת המוספים 

)ובאותה מידה ממש, שאם נאמר ששבת אהני 

ממש,  המוספין  כקדושת  לא  אבל  לתמידין 

מכאן  ותוכיח  לדוכתא  קושיא  הדרא  הרי 

שקדושת  והיינו  למקודש(.  קודם  שתדיר 

והופכת  התמיד  של  בהחפצא  פועלת  השבת 

אותו מקרבן של חול לקרבן של שבת.

בשבת  שמקריבים  שהתמידין  מובן  ומזה 

שמקריבים  מהתמידים  במהותם  שונים 

והן  בשבת  הן  בשווה  שחיובם  אף  בחול, 

הם  בשבת  הקרבים  התמידין  אעפ״כ  בחול, 

שבת’דיקע קרבנות.

חודש  ראש  ״אטו  שם:  הגמ’  וממשיכה 

למוספין דידי’ אהני למוספי שבת לא אהני. 

אטו ראש השנה למוספי דידי’ אהני למוספי 

ראש חודש לא אהני״. פירוש, שע״ד האמור 

הייחודי  שהענין  וענין,  ענין  בכל  הוא 

כתוצאה  אשר  היום  של  הנוספת  והקדושה 

ממנו נדרשת עבודה מיוחדת ליום זה, פועלים 

גם על העבודה הרגילה שביום זה שגם היא 

זה  ליום  השייכת  מיוחדת  כעבודה  מוגדרת 

דווקא.

כ״ק  ביאר  הללו,  הגמ’  דברי  עפ״י  ג. 

אדמו״ר בכמה משיחותיו הא דמצינו בעבודת 

כל  עושה  דוקא  גדול  שהכהן  הכיפורים  יום 

 - התמידין  עבודת  גם  היינו  היום,  עבודות 

שבהן משתווה יום כיפור לכל ימות השנה - 

ולא רק העבודות המיוחדות ליום הכיפורים.

העבודות  בשלמא  הדבר,  תמוה  ולכאורה 
בכהן  מצוותן  הכיפורים  יום  של  המיוחדות 
באות  אלו  שעבודות  דמכיון  דוקא,  גדול 
זה,  יום  של  היתירה  הקדושה  מחמת  חובה 
לכן מן הדין שעבודות אלו ייעשו ע״י הקדוש 
)וכמ״ש  הגדול  הכהן   - שבעם  והמקודש 
אבל  קדשים״(.  קדש  להקדישו  אהרן  ״ויבדל 
כולה  השנה  כל  שכשרים  התמידין  עבודת 
בכהן הדיוט, היינו שעבודה זו מעצם מהותה 
כן  אם  הדיוט, מדוע  בכהן  גם  וטבעה כשרה 
שלא תיעשה עבודה זו גם בכהן הדיוט, והרי 
כהן  ע״י  מאתמול  שנעשתה  עבודה  אותה  זו 
הדיוט ותיעשה גם מחר ע״י כהן הדיוט. ומאי 
הוא  בה  התמיד  שמצות  הכיפורים  יום  שנא 

בכהן גדול דוקא.

אלא שעפ״י כהנ״ל מובן בפשטות, שעבודת 
עבודה  אותה  אינה  הכיפורים  ביום  התמידין 
אלא  יו״כ,  מחרת  של  או  יו״כ  ערב  של 
העבודות  שאר  כמו  כיפור  יום  עבודת  היא 
המיוחדות ליום זה. ובלשון הגמ’ הנ״ל ״אטו 
יו״כ למוספין דידי’ אהני לתמידין לא אהני״. 
התמידין  עבודת  של  שהחפצא  שכן,  ומכיון 
ביום זה היא עבודת יום הכיפורים במידה שוה 
כמו עבודת המוספין שביום זה, לכן מצוותה 
מתאים  הדיוט,  בכהן  ולא  דוקא  גדול  בכהן 

לקדושה היתירה של יום זה.

ד. עפ״י זה יומתק גם מה שתפילת שחרית 
ימות  של  שחרית  מתפילת  שונה  שבת  של 

החול:

תמידין  כנגד  שתפילות  מכיון  דלכאורה 
תקנום, והתמיד שמקריבים בשבת שוה לגמרי 
מדוע  א״כ  החול,  בימות  שמקריבים  לתמיד 
איפוא ומנין נובע החילוק בתפילה בין שבת 

לחול.

)כא, א( אמנם מובא על כך  בגמ’ בברכות 



קט

 - ברכות  י״ח  אומרים  לא  שבשבת  הטעם 

אולם  שבת.  כבוד  מפני  רבנן  אטרחוהו  דלא 

רק מתחזקת  גופא  זו  דייקת שפיר, מגמ’  כד 

הקושיא:

שהי’  מי  לגבי  בגמ’  שם  איתא  דהנה, 

אפי’  דפוסק  שהתפלל,  ונזכר  בתפילה  עומד 

באמצע ברכה. ומקשה ע״ז הגמ’ מהני דבי רב, 

דאדכרי דחול בשבת ונפסק להם הדין דגומר 

כל אותה הברכה. ומתרצת הגמ’, הכי השתא, 

התם גברא בר חיובא הוא אלא דלא אטרחוהו 

רבנן, הכא הרי כבר התפלל.

ומלשון הגמ’ ״התם בר חיובא הוא״ מובן, 

תפילת  להתפלל  חייבים  השבת  ביום  שגם 

י״ח, אלא שחכמים פטרו מחיוב זה, רק שגם 

נשאר  זו בפועל  חובה  לאחרי שפטרו מקיום 

התחיל  כאשר  ולכן  חיובא,  בר  בגדר  האדם 

בטעות ברכה של חול גומר כל אותה ברכה.

בר  הוא  שהאדם  מה  גופא  שזה  לומר  ויש 

חיובא לתפילת י״ח גם בשבת הוא מפני טעם 

הנ״ל, דמכיון שתפילות כנגד תמידים תקנום, 

כמו  תמיד  קרבן  אותו  מביאים  בשבת  וגם 

האדם  שיתפלל  הדין  מן  הרי  החול,  בימות 

אותה תפילה בשבת כמו בחול )אלא שיוסיף 

מוסף כנגד המוספין(.

חיובא  בר  הוא  שהאדם  מכיון  כן,  ואם 

מה  מפני  בשבת,  גם  י״ח  תפילת  להתפלל 

ראו חכמים לפטור אותו מחיוב זה מפני כבוד 

השבת, וכי כבוד השבת הוא שייפטר מחיוב 

תפילה שעליו.

היות  לומר,  יש  אולי  כהנ״ל  שעפ״י  אלא 

)ולא  לתמידין  גם  שבת  קדושת  ואהני 

התמיד  שקרבן  נמצא  הרי  למוספין(,  רק 

מהקרבן  במהותו  שונה  בשבת  שמקריבים 

תמיד של חול, ועל זה סמכו חכמים לפוטרו 

שכנגדו  והתמיד  היות  בשבת  י״ח  מתפילת 

תיקנו התפילה הוא בגדר שונה )ומרומז הדבר 

כבוד  רבנן מפני  ״לא אטרחוהו  במה שאמרו 

השבת  כבוד  שמפני  דכיון  פירוש,  השבת״, 

התמיד של שבת שונה - ״אהני קדושת השבת 

לתמידין״ - וממילא יש לשנות מחמת זה גם 

את התפילה של שבת(.

עפ״י כהנ״ל מובן שבקרבן תמיד שמקריבים 

הנקודה  א.  ענינים:  שני  ישנם  בשבת 

המשותפת שבינו לבין כל התמידין הקרבים 

המיוחד  הענין  ב.  השבוע.  ימות  כל  במשך 

שבו, מה שהוא תמיד של שבת ושונה במהותו 

מהתמיד של חול.

ה. ואולי יש לבאר עפי״ז אחת מן התמיהות 

ר״ה  של  במוסף  הזקן  אדמו״ר  בנוסחת  הנ״ל 

תמידים  ״ושני  שאומרים  שלאחר  ויוה״כ, 

עולת  ״מלבד  ואומרים  מוסיפים  כהלכתם״ 

התמיד ומנחתה״, שבזה באנו להזכיר בתפילת 

בהקרבת  שישנם  העניינים  שני  את  היום 

התמיד:

מדבר   - כהלכתם״  תמידים  ״שני  הזכרת 

בתמיד  שישנו  המיוחד  הענין  אודות 

ראש  קדושת  אשר  השנה,  בראש  שמקריבים 

עניין  בהם  ופועלת  לתמידים  אהני  השנה 

התמיד  עולת  ״מלבד  אומרים  ואח״כ  מיוחד. 

ומנחתה״, היינו שמזכירים שעניינו של תמיד 

בכל  שמקריבים  התמיד  ענין  מלבד  הוא  זה 

כולל  כולם,  התמידים  כל  שווים  שבזה  יום, 

זה שמקריבים בר״ה, אלא שבהיות ו״אהני לי’ 

קדושת ר״ה לתמידין״ יש בו תוספת על הענין 

הרגיל של ״עולת התמיד״ שבכל יום.

עניין  עפי״ז  ליישב  יש  הדבר,  נכון  ואם  ו. 

נוסף שעליו לא מעוררים כלל באחרונים:

גם  אומרים  בשבת  להיות  שחל  בר״ה 

הרב יוסף העכט



קי

בסיומם  אשר  וגו’,  השבת״  ״וביום  הפסוקים 

מזכירים ״עולת שבת בשבתו על עולת התמיד 

שבת  של  מוסף  שבפסוקי  היינו  ונסכו״, 

טעם  ומה  התמיד,  עולת  את  מזכירים  כבר 

להוסיף גם בפסוקי הקורבנות של ר״ה ״ושני 

תמידים כהלכתם״ )וקושיא זו היא גם לשאר 

״מלבד  הנוסחאות שלא מוסיפים את הפסוק 

עולת התמיד״ וכו’(.

וקדושת  היות  ניחא,  הנ״ל  שעפ״י  אלא 

השבת אהני לתמידין כנ״ל, הרי נמצא שבר״ה 

בקרבן  ענינים  ג’  ישנם  בשבת  להיות  שחל 

התמיד: א. ענין השוה בכל התמידין של כל 

קדושת  שמצד  התמיד  ענין  ב.  השנה.  ימות 

ר״ה.  קדושת  שמצד  התמיד  ענין  ג.  השבת. 

ובהתאם לזה מזכירים את התמיד בתפילה ג’ 

)ומוספי( השבת.  א. כחלק מקדושת  פעמים: 

כענין  ג.  ר״ה.  )ומוספי(  מקדושת  כחלק  ב. 

בפני עצמו.

ג. ואיידי דאתי לסוגי’ זו דזבחים, נימא בי’ 

מילתא:

למה  טעם  שצריך  מציין  שם  בתוס’  דהנה 

משבת  האלו  השאלות  את  שואלת  הגמ’ 

שאותו  מאליו  מובן  כאשר  ומר״ה  ומר״ח 

ליה(  )דאהני  שבת  לגבי  שאומרים  התירוץ 

הגמ’  כפי שאכן  ור״ה,  ר״ח  לגבי  גם  מתאים 

נשאלת  מלכתחילה  מה  מפני  וא״כ  מתרצת. 

בכלל השאלה.

היא  התוס’  קושיית  נגלה  שע״פ  אף  והנה, 

נגלה  ע״פ  מקום  אין  שכן  אלימתא,  קושי’ 

לחלק בין שבת לר״ח ולר״ה בעניין של ״אהני 

ליה״ קדושתם לתמידין - אך ע״פ חסידות יש 

מקום לחלק ביניהם בפעולת הקדושה שלהם. 

זה בפשטות בהתאם לחילוקי הדרגות  ומובן 

שביניהם:

שבת  ש״אטו  קובעת  שהגמ’  לאחרי  גם 
למוספין דידי’ אהני לתמידין לא אהני״, היינו 
עדיין  התמידין,  על  פועלת  השבת  שקדושת 
אין כל הוכחה שגם קדושת ראש חודש תפעל 
התמידין  ועל  דשבת  המוספין  על  היא  גם 
ימי  משבעת  אחד  להיותו  שבת,  שהרי  וכו’. 
בראשית, הרי הוא קשור לענייני עולם, היינו 
בכל  שלימות  לפעול  הוא  מענייניו  שאחד 
ענייני העולם הנמשכים מששת ימי המעשה, 
ובמילא זה תפקידו של השבת לפעול קדושה 
מדריגה  להיותו  חודש,  ראש  אבל  בתמידין. 
ענייני  עם  כ״כ  קשור  שאינו  יותר,  נעלית 
סגור  ״יהי’  עה״פ  בכ״מ  )וכמבואר  העולם 
וביום  יפתח  וביום השבת  ימי המעשה  ששת 
החודש יפתח״ )הפטרת פרשת החודש((, שמא 
שהם  בעניינים  קדושה  לפעול  בכוחו  אין 
מחוץ למדריגתו הוא, עכ״פ לא באופן שיוכל 
שיהיו  ולעשותם  במהותן  התמידין  לשנות 
הגמ’  הקשתה  ולכן  ממש.  ר״ח  קדושת  כמו 
לגבי ר״ח גם לאחרי שחידשה את הסברא של 

״אהני״ לגבי שבת.

דילי’  למוספין  ר״ח  ״אטו  תריץ,  קא  וע״ז 
כלומר  אהני״,  לא  שבת  של  ולמוספין  אהני 
מובדלת  ר״ח  שמדריגת  הקס״ד  כמו  שלא 
פנימי  באופן  פועלת  ואינה  הענינים  משאר 
בכוחה  אלא  מאירה,  היא  ששם  במקום 
השבת  מוספי  על  גם  ממדריגתה  להמשיך 
שגם בהם יאיר העניין של ר״ח ובאופן פנימי 
של  קרבנות  גם  נקראים  השבת  שמוספי  עד 

ר״ח.

אהני  שר״ח  החידוש  לאחרי  שגם  אלא 
למוספי שבת, עדיין אין כל הוכחה שר״ה ג״כ 
אהני לי’ למוספי ר״ח, שהרי ר״ה היא דרגא 
נעלית יותר אפי’ מר״ח, וממילא יתכן שדרגא 
במדריגות  פנימי  באופן  פועלת  אינה  זו 
היא  העלי’  שבר״ה  וכידוע  הימנה,  שלמטה 



איק

סדר  בכל  היא  והעלי’  העולמות,  בפנימיות 

השתלשלות עד לדרגא הגבוהה ביותר, שהכל 

דא״ח  עם  סידור  )ראה  חוזר לשרשו הראשון 

שער ר״ה ובכ״מ(.

ר״ה  לגבי  להקשות  הגמ’  ממשיכה  ולכן 

ר״ה  לפני  ר״ח  מוספי  שמקריבים  זה  שמא 

הרי״ז הוכחה שתדיר קודם.

וגם ע״ז קא תריץ, ״אטו ד״ה למוספין דידי’ 

אהני ולמוספי ר״ח לא אהני״, כלומר שאע״פ 

שר״ה הוא אמנם דרגא גבוהה ביותר, אעפ״כ 

זו ופועלת גם על ר״ח שגם  נמשכת מדריגה 

הוא יהי’ חדור בקדושת ר״ה, וממילא ווערט 

דאס א ר״ה’דיקער ענין, וכפי שמבואר בכ״מ 

בדא״ח שהתענוג החדש שממשיכים בר״ה ע״י 

אח״כ  נמשך  וכו’  והתפילות  שופר  התקיעת 

מפנימיות התענוג גם לחיצוניות העולמות עד 

לחיצוניות של עוה״ז. וממילא מובן שמוספי 

ר״ה אהני גם למוספי ר״ח, כמו שמוספי ר״ח 

אהני למוספי שבת, וכמו שמוספי שבת אהני 

לתמידין.

הרב יוסף העכט





שאלה:

אם  כפיים,  בנשיאת  שונים  מנהגים  ישנם 

בכל יום או רק בשבת וביו"ט, ואיך הוא הדבר 

בארה"ק וכו'. ע"כ כיצד נכון לנהוג.

תשובה:

דשו  וכבר  זה  בנושא  ישנם  רבים  פרטים 

בעניין  ובארץ  בגליל  נוהגים  כיצד  רבים,  בו 

בתוכן  קצת  אפרט  אך  בזה"ז.  כפיים  נשיאת 

הדברים, ואין בית המדרש בלא חידוש ובע"ה 

גם בדברים דלקמן1.

בשם  מביא  קכ"ח  ס"ס  באו"ח  יוסף  הבית 

אין  מדוע  מולין  מהר"י  שנשאל  האיגור 

הכהנים נושאים כפיים בכל יום מאחר שהוא 

הכהנים  שמנהג  מפני  והשיב  עשה,  מצוות 

קשה  יום  ובכל  בהג"מ,  כמ"ש  קודם,  לטבול 

להם לטבול בחורף, ולכן עלה המנהג דווקא 

וכשהכהן  מלאכה,  ביטול  מטעם  וגם  ביו"ט. 

אינו נקרא עובר )כי מחוייב בזה רק כשקוראים 

לו לברך(.

זה כתב הב"י: "מנהג של טבילה הוא  ועל 

חומרא דאתי לידי קולא היא ותלי תניא בדלא 

תניא, שהרי טבילה לנשיאת כפיים לא הוזכר 

בתלמוד, ואם הם נהגו להחמיר לטבול למה 

1( ראה 'היום יום' ז' סיוון אודות מנהגי ברכת כהנים 
בכלל.

יבטלו בשביל כך ג' עשה בכל יום, מוטב להם 
שיקיימו ג' עשה בכל יום ולא יטבלו. ויישר 
כוחם של בני ארץ ישראל וכל מלכות מצרים 
טובלים  ואינם  יום  בכל  כפיים  שנושאים 

לנשיאת כפיים".

וכתב על זה הרמ"א בדרכי משה שם: "ואני 
אומר כי הטעם שחשבו הם לטפל הוא עיקר, 
כי מחמת ביטול מלאכה לעם שבאלו הארצות 
בגלותם,  במחייתן  טרודים  והעם  שהכהנים 
הלחם  אם  כי  ביתם  לבני  לפרנס  להם  ואין 
אשר ילקטו בזיעות אפם דבר יום ביומו והם 
טרודים למחייתן ואינם שרויים בשמחה ולכן 
אינם נושאים כפיים ביום שיש ביטול מלאכה 
מפני  כפיים  נושאים  אינם  בשבת  ואף  לעם, 
מעשה  על  והרהורם  במחשבתם  שטרודים 
וינוחו גופם  ידיהם שעברו ושעתידים להיות 
קצת מעמלם ואינם שרויים בשמחה כמו ביום 

טוב, כן נראה לי".

זה,  מנושא  הב"י  מזכיר  לא  ערוך  בשולחן 
בכל  "נהגו  כותב:  שם  בהגה"ה  הרמ"א  רק 
ביום  אלא  כפיים  נושאים  שאין  אלו  מדינות 
טוב  יום  בשמחת  שרויים  שאז  משום  טוב, 
ימים  בשאר  משא"כ  יברך,  הוא  לב  וטוב 
אפילו בשבתות השנה שטרודים בהרהורם על 
ביום  ואפילו  מלאכתם,  ביטול  ועל  מחייתם 
מוסף  בתפלת  אלא  כפיים  נושאים  אין  טוב 
בשמחת  וישמחו  הכנסת  מבית  אז  שיוצאים 

יום טוב".

נשיאת כפיים ביום חול ובחו"ל

הרב ישעיהו הרצל
רב העיר נוף הגליל

גיק



דיק

שכתב  מה  על  מעיר  ברורה  המשנה  והנה 
וכו',  מלאכתם  ביטול  על  שטרודים  הרמ"א 
ישראל  ושלום  וחס  "הלשון מגומגם,  וכותב: 
ביטול  על  בשבת  יצטערו  הם  קדושים 
מלאכתם ביום הקדוש. והנכון שצ"ל בשביל 
ביטול מלאכתם, וקאי טעם זה על הא דלעיל 
ומה  הימים,  בשאר  כפיים  נושאים  שאין 
להא  על  קאי  וכו'  והרהורים  טרודים  שכתב 
ימות החול  ועל  נושאים כפיים בשבת.  דאין 
כתב הטעם משום ביטול מלאכה )כעין פלגינן 

דיבורא(".

והנה במכ"ת קשה להלום זה, שחס ושלום 
הם.  הקדושים  ישראל  יכבד  לא  הרמ"א 
אדה"ז  לשון  הוא  הרמ"א  ללשון  והסייעתא 
כפשוטן.  הרמ"א  דברי  שמביא  בשולחנו, 
וצ"ל דאדרבה, בגלל שחס הרמ"א על ישראל 
שיש  האמיתית  המציאות  מסביר  קדושים 
וביטול  הפרנסה  טרדות  בגלל  ישראל  לבני 
שרויים  אינם  שלכן  זכות,  לימוד  המלאכה, 
אלא  כפיים  לישא  אפשר  אי  ולכן  בשמחה, 

ביום טוב2.

וכתב אדה"ז בשולחנו סימן קכ"ח סעיף נ"ז 
)לכאורה( כתמצות מדברי הב"י והרמ"א הנ"ל, 
וזלה"ק: "נהגו בכל מדינות אלו שאין נשיאת 
שרויים  שאז  משום  טוב,  ביום  אלא  כפים 
משא"כ  יברך,  הוא  לב  וטוב  יו"ט  בשמחת 
על  טרודים  הם  אפילו בשבתות  ימים  בשאר 
שרויים  ואינם  מלאכתם  ביטול  ועל  מחייתם 

בשמחה וכו'". עיי"ש.

2( וראה גם לקמן בהקשר "דן את האדם לכף זכות", 
שתלוי בהרבה בטהרת הנפש שבטול בתכלית לה' והוא 
האדם היכול באמת לדון לכף זכות, וידוע איך במיוחד 
נאמר  ועליו  כו',  הב"י  לגבי  עצמו  את  ביטל  הרמ"א 
קם כמשה'  לא  עד משה  'ממשה  ע"ג מצבתו(  )ונכתב 

וכו'.

ובהמשך דבריו כתב וזלה"ק: "וכל טעמים 
כדאי  בהם  שאין  אף  המנהג  לישב  הם  אלו 
כשאין  מקום  מכל  תורה,  של  מ"ע  לבטל 
אבל  כלום,  עוברים  אינם  כהנים  קוראים 
ישראל  ארץ  בני  של  כחם  יישר  מקום  מכל 
יום  בכל  כפיהם  שנושאים  וסביבותיהם 
כתיקון חכמים ומקיימים ג' מצוות עשה בכל 

יום וכו'"3.

מביא שם מש"כ במגן אברהם סימן קכ"ח 
כשחל  נוהגים  מקומות  "ובקצת  וז"ל:  סק"ע 
ידעתי  ולא  כפיים  נושאים  אין  ביו"ט  שבת 
)מאטערסדארף(  ישראל  הבית  לדבר".  טעם 
ביו"ט  כפיים  נשיאת  אי  סיבת  לבאר  רוצה 
בהכנת  הגבלות  בשבת  יש  כי  בשבת,  שחל 
האכילה ושתיה, כי לא יכולים לבשל ולאפות 
כרצון איש ואיש כמו ביו"ט כשהוא ביום חול, 

ולכן אין השמחה בשלימות ואין נ"כ.

כמו כן מביא שם שמגדולי הדורות הכהנים 
וכו'  הסמ"ע  הש"ך,  יוסף,  שארית  בעל  כמו 
לא היה אחד מהם שמלאו לבו למעבד עובדא 
ביו"ט  כפיים  נשיאת  מנהג  בשינוי  בנפשיה 
בלבד, אף שהיו מחבבים במצות. והבא לשנות 
בכבודן של הראשונים,  הוא  מזלזל  זה  מנהג 

כאילו היו הם ח"ו מזלזלים במצווה זו.

או"ח  סופר  החת"ם  בשם  עוד  שם  מביא 
יום,  בכל  כפים  נשיאת  אי  בסיבת  כ"ג  ס"ס 
עבודה  אחר  בתורה4  כתוב  כפים  נשיאת  כי 

3( וראה בבית ישראל )מאטערסדארף( פרשת נשא 
שו"ע,  קיצור  על  זהב  מסגרת  בשם  בזה  שכתב  מה 
מובא  )כמו"כ  כך  להנהיג  רצו  הגר"א  שבתקופת 
שהגר"א אמר כעין הנוסח של אדמוה"ז - "לו איישר 
חיילי הייתי קובע לישא כפיים בכל יום"(, ובהמשך לזה 
עצרו במאסר את הגר"א. ובתקופת רבי חיים מוולוז'ין 
שוב רצו להנהיג כך, ונשרף בית הכנסת והרבה בתים...

4( ויקרא ט', כ"ב.



וטק

וירד  ויברכם  העם  אל  ידיו  את  אהרן  "וישא 

. ויברך את העם". ותפלה   . מעשות החטאת 

במקום עבודה, וכשאין עבודה רצויה היו כמו 

הרבים  שבעונותינו  היות  ולכן  ח"ו.  פיגול 

והכלכלה  המחיה  על  טרודים  החול  בימות 

מרובה  וטרדה  כוונה  בלי  הן  התפילות  ורוב 

והווי התפלה כקרבן שאינו רצוי, לכן מברכים 

פנויים  שהעולם  טוב,  ביום  כהנים  ברכת 

מעבודתם ומכוונים בתפלתם, כנ"ל.

ומוסיף שם עוד בבית ישראל, שנמצא, באם 

לעז  יוציאו  יום  בכל  כפיהם  ישאו  הכהנים 

התפללו  שלא  לומר  הראשונים  הדורות  על 

בכוונה כמונו היום, ואין לך ביזיון גדול מזה 

ורק  נו"כ אך  ולכן  דורות הראשונים.  לחכמי 

ביום טוב, כבדורות עברו וכמנהגי הראשונים.

בהלכה למעשה, רבים הם הסוברים כרמ"א 

שאין לישא כפים ביום חול כ"א ביו"ט בלבד. 

ולגבי המנהג בארץ ישראל ידוע כי בירושלים 

בכל  כפיים  הב"י לשאת  כמו  נהגו הספרדים 

יום, וכן גם נהגו האשכנזים )מתחיל מתלמידי 

משקלאוו(,  להגר"י  השולחן  כבפאת  הגר"א, 

שהנהיגו בירושלים כמנהג הב"י שנו"כ בכל 

גם אצל תלמידי  יום. בהמשך התקבל הדבר 

וכן  יום  בכל  נו"כ  שבירושלים  הבעש"ט 

המנהג כיום בירושלים עיה"ק )ידועים דבריו 

גאב"ד  ווייס  יעקב  יצחק  הרב  הגאון  של 

ירושלים בעל מנחת יצחק במכתבו בענייננו 

שאין רשות לשום אדם לשנות המנהג שכבר 

דבריו  ובסוף  ביו"ט,  רק  כפיים  לישא  נהגו 

כתב: "ומכל שכן כהיום הזה שכבר עברו כבר 

וקבלו  קיימו  וכולם  כך  שנהגו  שנים  מאות 

יעיז מי שהוא בזמנינו  המנהג שם, א"כ איך 

לשנות המנהג, והמקיימים ומחזיקים בהמנהג 

ברכות  ובכל  מעל  שמים  בברכות  יתברכו 

התורה"...(.

לישא  שלא  המנהג  אמנם  החזיקו  ובגליל 

כפיים בכל יום, ונהגו )כעין דעת אמצע בין 

ויו"ט  שבת  בכל  לנו"כ  לרמ"א(  הב"י  דברי 

זה  מנהג  לשנות  שרצו  והיו  מוסף.  בתפלת 

ורבים  יום  בכל  כפיים  שישאו  להנהיג  ורצו 

הזהירו על כך.

כן היא דעת רבני הגליל כהגר"ז רייך, רב 

הרב  וכן  צפת,  בעיה"ק  צאנז  חסידי  קהילת 

הוא  שכן  הליטאים,  מן  צפת  של  רבה  קפלן 

המנהג מדורות ואין לשנות ממנהג זה. כמו כן 

היא דעת רבני חיפה, הרב רוסט והרב זולדן, 

שפסקו ככל הנ"ל5.

אחדות,  נקודות  רק  הבאתי  כאן  בדבריי 

ולמעשה ידוע כי מקור מנהג זה בגליל לנו"כ 

מוויטבסק  רמ"מ  מהרה"ק  הוא  במוספים  רק 

שישב בטבריה, ורבני טבריה כולל הגאון הרב 

אויערבאך פסקו שלא לשנות ממנהג זה, אלא 

ויו"ט.  שבתות  במוספי  רק  כפיהם  נושאים 

חשוב לי לספר כי בהגיע קהילת חסידי בעלז 

אופמן  הרב  הקהילה  רב  איתי  דיבר  לעירנו 

בנושא זה, והבאתי את סדרת הכותבים במנהג 

הגליל. ואחר כך הודיעו לי ששאל את דעת 

כהוראותיי  לנהוג  לו  ואמר  מבעלזא  אדמו"ר 

כמנהג הגליל.

לעניין מנהג חב"ד, ישנה מבוכה רבה בזה 

לכאן ולכאן. בחו"ל המנהג שנו"כ רק ביו"ט 

נוהגים גם בארה"ק. הובא  יש  וכן  במוספים, 

חב"ד  בפרדס  )מובא  ירושלים  שערי  בספר 

כי  ע"ה(  בלוי  עמרם  הרב  ידי  על  י"ח  קובץ 

של  עלייתם  מאז  נהגו  בחברון  חב"ד  חסידי 

תלמידי אדה"ז בעל התניא ואדמו"ר האמצעי 

)בראשות בתו הרבנית הצדקנית הידועה מרת 

5( יש לציין את דעת הרב שאר-ישוב הכהן, שנקט 
דעתו כן לשנות המנהג לישא כפיים בכל יום.

הרב ישעיהו הרצל



זטק

ותלמידי  הגליל  כמנהג  ע"ה(  רחל  מנוחה 
הוא  וכן  במוספים.  רק  לנו"כ  הבעש"ט 
המנהג גם בירושלים, כמנהג המקום. ובשאר 
המקומות ישנם כאלו שנו"כ בכל יום )כבכפר 

חב"ד( וישנם כאלו שרק במוספים6.

ע"ה,  אבלסקי  הכהן  זלמן  הרב  הגה"ח 
השליח ורבה הראשי של מולדובה, נהג בעת 
נשיאת- גת  קרית  בעיר  באה"ק  שליחותו 

כפיים כהמנהג ב-770, דהיינו נשיאת כפיים 
במוסף יום-טוב בלבד. עד שפעם אחת בעת 
נוהגים  כיצד  הרבי:  שאלו  הדולרים  חלוקת 
ענה:  אבלסקי  הרב  כוהנים?  בברכת  אצלכם 
אמר  רבינו(.  בבית  כמו  )כלומר,  כאן  כנהוג 

מן  הבורחים  כאלו  יש  כי  מוזרה,  תופעה  ראיתי   )6
בית הכנסת למען לא יצטרכו לברך. והדבר אינו מובן 
"לברך את עמו  כלל, שהרי אדרבה מצד המצווה של 
לידי  יבא  מתי  לחפש  צריכים  היו  באהבה"  ישראל 

ואקיימנה.

מנהגים?!"  זיין  "משנה  )בתמיה(:  הרבי  לו 
הרב  התחיל  מאז  מנהגים?![.  ]=לשנות 
בכל  כפיים  נשיאת  בעניין  לנהוג  אבלסקי 
יום- במוסף  בחו"ל  המקום:  כמנהג  מקום 

גם  ובכפר-חב"ד  בחו"ל,  כנהוג  בלבד  טוב 
בשבתות, כנהוג בכפר-חב"ד. והנני להבהיר 
שהרב אבלסקי ע"ה לא ביטל בזמנו את ברכת 
הכהנים בבתי הכנסת בהם התפלל, אלא הוא 
לעצמו רצה לנהוג כפי הנהוג בבית רבינו ולא 
עלה לדוכן לשאת כפיו )בהזדמנות זאת חשוב 
הגדולה  והאהבה  הגדול  לי לספר על החשק 
הכהן  ע"ה  הצדיק  שמעון  רבי  מחותני  של 

לברך את העם בכל עת(.

ולהעיר שגם במקומנו, שהמנהג הוא לנו"כ 
לדוכן  כהן  כשעלה  ויו"ט,  שבת  במוספי  רק 
ביום חול רגיל, מברך הוא את הציבור ונו"כ 
אף שאין זה המנהג, שכיון שעלה אין מורידים 

אותו.



א. מיקום העיר ״ירמות״

 סקירה קצרה על אמיתות 
עיר ״ירמות״

א. לענין עיר ״ירמות״ הנה הנביא מספר לנו 
ביהושע )פרק י’( שלאחר מלחמת יריחו והעי 
להלחם  ביותר  הגדולים  מלכים  חמשת  יצאו 
וחברון  ירושלים  מלך  בגבעון,  יהושע  עם 
וירמות ולכיש ועגלון, ואז היכה אותם יהושע 
עד עמק אילון, ואז נאמר שמש בגבעון דום 
וירח בעמק אילון, ומסיים הפסוק והשרידים 
ויבאו אל ערי המבצר, ע״כ. הרי  שרדו מהם 
שכאלה  גדולים  שמלכים  הסברא  שמלבד 
חוץ  חומה,  המוקפות  ערים  בגדר  הם  ודאי 
מזה כתוב מפורש וינוסו אל ערי המבצר1. הרי 

ואח"כ  ישב  אולי  ערער  זאת  שבכל  מי  ראיתי   )1
הר"ן  לשיטת  לזה  למעשה  לחוש  שאין  מה  הוקף, 
דעת,  בעל  סגי  לשו"ע  וגם  הרוב,  אחר  שהולכים 
כל  להסיר  אבל  סק"ב(,  תרפ"ח  )סי'  במג"א  וכמש"כ 
השו"ע  מקור  שהוא  מרוטנבורג  במהר"ם  הנה  ספק, 
בזה כתב בפסקים ומנהגים )מוסד הרב קוק סי' שצ"ד(, 
וכאן  והיות  ישבו,  ולבסוף  הוקפו  סתמיהם  שמבצרים 

הוא מבצר אין על מה לדבר בזה.

ובאנו  חברון,  היה  המלכים  שבין  להעיר  יש  אגב 
למחלוקת הגדולה לענין חברון אם היא מוקפת חומה 
כיון שהיתה מעיר הלויים וע' בספר חומת בית שמש 
באריכות נפלאה, אבל מסתבר שלחימה שהיתה מגבעון 

שהיה להם חומה.

שירמות  כתב  י״ד(,  כ’,  )במדבר  והרמב״ן 
היתה עיר גדולה וחשובה. ובספר שו״ת דברי 
ו’  ב’ דף  יוסף לבעל תבואות הארץ )תשובה 
)סוף  בנחמיה  שנמנו  שהערים  מוכיח  ע״א(, 
מימות  חומה  מוקפות  היו  הם  גם  י״א(,  פרק 
יהושע בן נון. ושם נמנו צרעה וירמות, ע״ש.

העיירות  על  מובא  בנביא  האם  והנה 
במסכת  בירושלמי  איתא  חומה,  שמוקפות 

]ליד גבעת זאב[ עד עמק איילון אינו באיזור סמיכות 
חברון ולא עליהם נאמר נסו למבצריהם.

עוד יש להעיר שהעיר ירמות היתה גם מערי הלויים, 
ואולי זה יסביר תמיהת הארכיאולוגים שמדוע אין שם 
קברות )רק במרחק יותר מקילומטר וחצי ברחוב יונה בן 
אמיתי( שאסור לקבור בערי הלויים, וכמש"כ הרמב"ם 
אומר  ביהושע  והפסוק  ד'(,  פ"ז הלכה  רוצח  )בהלכות 
)בפרק כ"א פסוק כ"ט(, וממטה יששכר, את ירמות ואת 
מגרשה את עין גנים ואת מגרשה ערים ארבע, ע"כ. הרי 
שירמות ועין גנים הסמוכות היו ערי הלויים, אבל זה 
דבר שלא ניתן ליהאמר כיון שהוא ממטה יששכר ולא 
יתכן שיהיה לו קשר לכאן כי הגבול שלו בצפון, וכמו 
במקומות  שם  בשמותיהם  ערים  של  כפילות  שראינו 

שונים כמו בית שמש ועוד.

ולכן כאן אין מקום לתרץ ולומר כמש"כ בירושלמי 
סנהדרין )פ"א ב( על בעלת זמנין מיהודה וזמנין מדן, 

ומישב בתים מיהודה ושדות מדן, ודוק.

 בדין סמוך ונראה למוקפים
ובענין פורים בעיר בית שמש

הרב עובדיה יוסף
ראש כולל "תפארת אוהל משה" בית שמש 
ומח"ס אמרי עובדיה

זיק



חיק

מגילה א״ר יוחנן מגבית ועד אנטיפרס ששים 
בית  היתה  שבהן  והקטנה  היו  עיירות  ריבוא 
אפילו  יהושע  שמנה  העיירות  כל  וכו’  שמש 
מאה אינן, רשב״ל אמר מוקפות חומה מנה, ר’ 
יוסי בר חנינה אמר הסמוכות לספר מנה״ – 
נראה שנחלקו רשב״ל וריב״ח האם כל הערים 
לאו.  או  חומה  מוקפות  ביהושע  הנזכרות 
אמנם בגמרא בב״ב )דף נו.( איתא רק סמוכות 

לגבולין מנה.

בדבר  הירושלמי  נחלקו מפרשי  באמת  אך 
נחלקו  שלא  שס״ל  נראה  הקה״ע  דמדברי 
במציאות, דלכו״ע כל הערים שנמנו מוקפות 
הרבה  עוד  היו  ריב״ח  שלדעת  אלא  חומה 
ערים מוקפות חומה שלא נמנו, לעומתו ביפה 
דלא  לענ״ד  נראה  כתב  הירושלמי  על  עינים 
אף  חשיב  דהמוקפות  אמת  ושניהם  פליגי 
שאינם על הספר ואותן שהן על הספר חשיב 
אף שאינן מוקפות, ועי’ תוס’ במסכת ב״ב )דף 
שבט  שבין  גבול  שפירש  העומדות  ד״ה  נו.( 
א’(,  הלכה  פ״א  )מגילה  ובירושלמי  לשבט, 
איתא על הספר דהיינו גבול א״י ומה שהקשו 
התוס’ הא נמצא ביהושע כמה ערים שבאמצע 
י״ל שהם היו מוקפות חומה על כן חשיב להו 
אף שאינם על הגבול. ע״כ. והנה העיר הגר״ח 
אינם,  מאות  שלש  אפילו  וגרס  קנייבסקי 
ומדוע אמר מאה, ועוד העיר הרב מהרב יוסף 
לא  היא  שמחלוקת ריב״ח ור״ל  רוטשטיין 
ביהודה ובנימין, כל מחלוקתם היא רק בשבטי 
הצפון. שם הפסוקים מונים ערי ספר ופתאום 
יש הפסקה בתיאור קו הגבול ואז יש רשימת 
שם  הערים  רשימת  האם  נחלקו,  בזה  ערים. 
ערי  רשימת  או  הגבול  קו  תיאור  המשך  הם 
החומה שבאותה נחלה. אבל ביהודה ובנימין 
שהאריך והביא כולם כי כולם מוקפים חומה, 
וכה״ג הביא הרב עידוא אלבה )בספר מלילות 
חלק ב’ ע’ 6, ובהאוצר גליון סג ע’ ל’(. ואולי 

מאה  והלא  שאמרו  מובן  זה  פי  על  החישוב 

אינם, ואתי שפיר.

לגבולים  סמוכות  דאמר  שמאן  לפרש  ויש 

נראה  אבל  מנה  שמוק״ח  מסכים  בודאי  מנה 

אלא  המוקפות  כל  נמנו  לא  מקום  לו שמכל 

רק הסמוכות לגבולים, שהרי רק בחבל ארגוב 

שהוא חבל צדדי בא״י כתוב שהיו שם ששים 

עיר חומה גבוהה דלתים ובריח, וכן ברשימות 

פי״ט  ביהושע  ונפתלי  יששכר  זבולון,  ערי 

הערים  שרשימת  הכתובים  מלשון  נראה 

שם  )ובירושלמי  הגבול  קו  עם  יחד  הולכת 

ברמב״ן  ועיין  זבולון(.  ערי  לגבי  זאת  העירו 

בחידושיו בתחילת מגילה שמסביר את הספק 

ביד מקצתם קבלה  ״היה  רב אסי בהוצל  של 

בנימין״,  של  בחלקו  ביהושע  מנויה  שהיא 

מבואר מכאן שכל עיר המנויה ביהושע היא 

מוקפת. וע’ בויען שמואל. וי״ל.

חומה  מוקפת  שירמות  הדבר  עצם  והנה 

״בשפלה  לג-לו(:  )טו,  ביהושע  איתא  הנה 

אשתאול וצרעה ואשנה. וזנוח ועין גנים תפוח 

והעינם. ירמות ועדלם שוכה ועזקה. ושערים 

ועדיתים והגדרה וגדרתים ערים ארבע עשרה 

כח:  פס’  פי״ג  ביהושע  וברש״י  וחצריהן״. 

חומה.  המוקפות  הערים  וחצריהם,  ״הערים 

וחצריהם, ערי הפרזי בלא חומה״. ע״כ. ואין 

לומר שכוונת רש״י שחלק מכאן הם ערי פרזי 

בלא חומה, שהרי מצינו בחברון שכלב קיבל 

וכן  ואינם עיר בפ״ע,  את חצרות של חברון, 

משמע ממכות )דף י’( וכמו שכתב בזה בחומת 

בית שמש בתחילתו.

אלא  אינם  והעינם,  ״תפוח  כתב:  ורש״י 

עשרה״,  חמש  כאן  מוצא  אתה  שהרי  אחד, 

ע״ש. ועדיין לא הרגיש רש״י שעוד יש תוספת 

וגדרתים  שגדרה  כנראה  לו  פשוט  והיה  עיר 

הם אחד. ובאברבנאל כתב כך משם הרד״ק, 



טיק

ועוד כתב אפשר שאחד מהם היה ערי פרזי, 

הכי  ס״ל  לא  ודאי  ורד״ק  רש״י  והנה  ע״ש. 

כיון שהיו מתרצים כן, וגם לדברי האברבנאל 

על  אלא  קאי  לא  הנה  אפשר,  בדרך  שאמרו 

ו’ כמו תפוח והעינם, אבל  עיר שנכתבה עם 

ודאי שלא ירמות שהוא תחילת הפסוק. ודוק.

שכתב  כ״ח(  )י״ח,  ביהושע  בגר״א  וע״ע 

בהדיא שכל הנמנים הם מוקפות חומה.

ז’(,  )בפרק  ופרח  כפתור  להרב  וראיתי 

חומה,  מוקף  הוא  שאן  שבית  לומר  שמנסה 

חומה  מוקף  שהיא  לומר  אני  ״וקרוב  וכותב: 

קראוהו  חכמים  שהרי  נון,  בן  יהושע  מימות 

אמנם  הוא״.  חומה  מוקף  לעולם  וכרך  כרך, 

)סימן  ח״ב  חיים  אורח  חלק  צבי  הר  בשו״ת 

זה  אין  דלכאורה  בדבריו  לעיין  שיש  קל״ב(, 

דסתם  מהראשונים  כמה  שיטת  שהרי  הכרח 

כרכים האמורים בתלמוד אינם מוקפים חומה 

)מגילה  תוס’  וכמש״כ  ב״נ,  יהושע  מימות 

יעו״ש,  ובד״ה אלא,  בו,  ג:( בד״ה כרך שאין 

וכ״כ הר״ן שם: ״אלא עיר הגדולה שבגדולות 

קרי כרך כדאמרינן כתובות דף ד’ כגון מתא 

אין  שם  ק״י  ובדף  מכרך,  דמפקא  מחסיא 

מוציאין מעיר לכרך״, עכ״ד.

אמיתות המקום שנתגלה כיום

ספק  כאן  אין  לכו״ע  ירמות  לענין  ולנ״ד 

לומר שהוא ירמות, וכן רואים ביהושע )ט״ו, 

״בשפלה  הישובים:  את  שמונה  לו  עד  ל״ג( 

גנים  ועין  וזנוח  ואשנה,  וצרעה  אשתאול 

ועזקה,  שוכה  ועדלם  ירמות  והעינם,  תפוח 

לפי  הללו  הערים  שלל  הנה  ע״כ.  ושערים״. 

 38 בכביש  נמצא  גנים  ועין  זנוח2  אחר:  סדר 

ה’,  יסח  גאים  בית  המנזר  לאיזור  בכניסה 

2( שנמצא ברחוב נהר הירדן מול מספר 60.

ולאחר מכן יש את ירמות שהוא כמו באמצע 

את  יש  ואחריו  ולהלאה,  העירות  שתי  בין 

של  בכתבים  גם  ושערים4,  ועזקה3  שוכה 

אומות העולם סמוך לתקופת האמוראים לפני 

כעשר  ירמות  מוזכר  שנה  מאות  חמש  אלף 

ספק  כאן  שאין  הרי  וכו’,  ג’וברין  מבית  מיל 

שזאת העיר. ואפילו אם לא היינו רואים חומה 

כנ״ל שודאי שכל מלך יש לו חומה והוא אחד 

משלשים ואחד מלכים, ולא עוד אלא שמלך 

ירמות נחשב בצורה מיוחדת מהגדולים ביותר 

מלך  שהוא  נראה  בפועל  וכן  בסקירה,  כנ״ל 

העיר הגדולה ביותר בזמנם.

ובנוסף לכל זה הנה כאן לענין ירמות אין 

את כל הספק, כיון שמצאו ורואים חומה בנויה 

בגובה של לפחות ארבע מטר. והארכיאולוגים 

כאן  שיש  וראו  לחומות  סמוך  בורות  חפרו 

חומות בעומק של ארבע מטר, וחלקם מכוסים 

בגובה שניכר שמכסה את החומה, וודאי זהו 

כרך המוקף חומה מימות יהושע בן נון בלא 

כתב שהיות  והגר״מ שטרנבוך  ספק.  צל של 

שהארכיאולוגים  פזורות  אבנים  רק  כאן  ויש 

הוחזק  נקרא  לא  חומה  אבני  שהם  משערים 

והוא  יומיים,  לקרות  לענין  חומה  כאן  שיש 

פלא.

זכריה כשמונה מאות מטר,  קרוב למושב  3( שהוא 
ולא  נראה  שהוא  הרי  קילומטר.  כשלש  שמש  ומבית 
סמוך, ועד כיום יש את ביצורי החומות הגדולים לשלש 
כיבושה  סנחריב שמספר על  הזמנים עד  שכבות מכל 

באופן מיוחד בקושי שלה.

4( שנה הבאה תהיה סמוך לרמה ד' על הגבול של 
קילומטר ממש, ונראה ודאי שיש. המקום הוכח כקדום, 
המלך  דוד  כזמן  זוהה  שרופים  זיתים  של  ובממצאים 
לשיטת דניאל לוי, אך אין לא ראינו ראיה, ולא בגלל 
שלא מצאו גרעיני זיתים קדומים יותר אין זה המקום, 
זה  גדולים שהשתמרו שעל שם  ויש שם שתי שערים 
נקרא המקום כן. החסרון של המיקום שאין שימור השם 

לשעריים, והוא חסרון של ממש.

הרב עובדיה יוסף



קכ

אמינות הארכיאולוגים

והנה ישנו קושי קל, שהארכיאולוג שחפר 
אצלם  הדבר  וידוע  התנ״ך.  נגד  הינו  במקום 
אשר  ככל  לומר  אחראי  הוא  שחופר  שמי 
התנ״ך  בדברי  מאמינים  ומקצתם  יחפוץ. 
וחז״ל, ומקצת או רובם חפצים לומר להיפך 
מהתנ״ך ורואים בזה אפילו מעלה, ובלי שום 
מאוד  בצורה  כנגד  דברים  אומרים  הוכחה 
בוטה, וכפי שמפורסם על המחקר על קריית 
יערים שהארון היה שם עשרים שנה, כמובא 
בנביא, ובא הארכיאולוג ומוצא בתנ״ך נוצרי 
שום  בלי  ומחליט  אחרת  כתוב  שאולי  ישן 
ראיה אחרת. ככה שאין כאן שום דבר מדעי 

במאומה לבוא ולומר לכאן או לכאן.

וזת״ד:  אליצור,  יואל  הרב  לנו  כתב  וכך 
״בעיה יסודית היא שלרוב אין לארכיאולוגים 
אמון באותנטיות של התנ״ך. בשני העשורים 
את  המכחישה  האופנה  שולטת  האחרונים 
הכל. צריך לעבוד בזהירות על בסיס הנתונים 
תמיד  כמעט  שהם  ולזכור  הארכיאולוגיים 
לנתוני  לסייע  יפה  כוחם  יחסי.  ערך  בעלי 

מקרא ולא להקשות עליו.

בו  ויש  בארץ  מהגדולים  תל  היא  ״ירמות 
התל  וחומות.  שער  של  מרשימים  ביצורים 
הוא  עיסוקו  שתחום  ארכיאולוג  ע״י  נחפר 
למסקנה  הגיע  בעצם  והוא  קדומה,  ברונזה 
ואחרים  הוא  ברצון  ב״ק.  הוא  כולו  שהאתר 
מכל  התנ״כי  הסיפור  את  מכחישים  היו 
כעיר  נזכרת  ירמות  הרע  למזלם  אבל  וכל, 
סביב  שזמנו  אל-חסי  מתל  במכתב  חשובה 
1400 לפסה״נ )לשיטתי בערך תקופת כיבוש 
כנען(5. אולי לכן התפשרו ועל סמך ממצא דל 

5( אולברייט )BASOR 87 [1942], 32-38(. המקום 
בתל  שנמצא  אל-עמארנה  תקופת  בן  במכתב  נזכר 

שמצאו כתבו מה שכתבו. לדידי, העדות על 
ב״ת היא הנתון החשוב מבחינה ארכיאולוגית. 
זאת היא התקופה של ‘ערים גדולות ובצורות 

בשמים’״. עכ״ד.

מופרכים  דברים  שני  ירמות  לענין  והנה 
שהוא  א.  המקום:  על  הארכיאולוג  שאומר 
זאת  לבריאה  הראשון  מהאלף  עוד  מיוסד 
אומרת קודם המבול. ב. שבזמן יהושע המקום 
היה שומם לגמרי ולא היה ישוב שם כיון שאין 

שם ממצאים מאותו תקופה.

והנה דבריו הם באים לסתור את התנ״ך. זאת 
אומרת שברור שזה המיקום של ירמות, אבל 
מלך  כזה  מושג  שהיה  התנ״ך  על  וחולק  בא 
מהיכן  ישוב  היה  לא  אם  כי  וכדומה,  ירמות 
באו ולהיכן ברחו. ומה כח של מחלוקתם הוא 
ממידע שיש להם אלא חסרון מציאת ראיות 

בצורה  לפנה"ס  ה-14  המאה  בן  האכדי  מהלוח  חסי 
Yaramu, ומן ההשוואה בין הגירסה העברית לגירסה 
אולי  נגזר  שהשם  ללמוד  יש  זה  שבמכתב  היתדית 
משורש רו"ם על שם גובהה של הגבעה ושליטתה על 

כל סביבתה.

אין צורך בתיעוד לגבי 1500 השנים האחרונות, כיון 
התכוון  ספק  בלי   )540 ערך  עברי  )תרגום  שאוסביוס 
בתקופתו  שנקרא  ג'  שמש  בית  שברמת  ירמות  לאתר 
וישנם  המפורסם;  השם  בהשפעת  )כנראה  ירמוך 

שהפך  הסורי  בחוף  בֻּלֻנְיַאס  דוגמא:  כאלה.  דברים 
ל- בַּאניַאס(. המרחק 10 מיל רומי מבית גוברין בדרך 
יַרְמוּכּ  השם  השתמרות  וכן  בדיוק  מתאים  לירושלים 

לאתר עד קום המדינה.

השם ירמות השתנה ל'ירמוך' כנראה בהשפעת נהר 
ימיו  לפני  כבר  יותר,  המפורסם  לו  הסמוך  הירמוך 
 ;106,24-25( לאוסביוס  באונומסטיקון  אוסביוס.  של 
מלמד 540( נאמר: Ιερμους במטה יהודה והיום הוא 
במיל   )Iermucha )היירונימוס:   cΙερμοχώς כפר 
העשירי מאלוותרופוליס )= בית גוברין( בדרך לאיליה 
)=ירושלים(. המרחק מבית גוברין אל הצומת המוביל 
לתל ירמות הוא 16 ק"מ שהם קרוב ל-11 מיל )ראה ז' 

קלאי, "ירמות", א"מ ג, 867-865(



אכק

מאותה תקופה מראה שלא היה ישוב באותו 
תקופה, וזה שטות וגאוה שלהם במשך שנים 
מחדשים  ממצאים  מוצאים  לא  שאם  רבות 
בלשון  שמצינו  וכפי  ישוב,  היה  שלא  מידע 

חז״ל ״אין לא ראינו ראיה״.

אליצור  יואל  הרב  עוד  לנו  שכתב  וכפי 
הארכיאולוגיה.  על  מלים  ״כמה  וזת״ד: 
לא  לפעמים  נזיל.  די  מקצוע  זה  ראשית, 
מוצאים שרידים מתקופה שיש עליה עדויות 
מפורשות. לעתים קרובות מכריזים בוודאות 
ראינו’.  ‘לא  סמך  על  היסטוריות  מסקנות 
והיום  חשבו...  ״פעם  קובעים  לפעמים 
יודעים...״ ואחרי חפירה נוספת הכל משתנה. 
רק  היתה  שירושלים  בוודאות  טענו  שנים 
בעיר התחתונה עד החשמונאים. אחרי ששת 
הימים התברר בעליל שגם בימי בית ראשון 
להסתכל  אז  עצר  מי  רחבה.  העיר  היתה 
לאחור, לבקש סליחה והבטיח שבפעם הבאה 
שאינה  עקרונית  לדוגמא  יותר?  זהיר  יהיה 
חפירות  את  אזכיר  שלנו  לשאלות  נוגעת 
יוסף  גרזים.  והעיר השומרונית בהר  המקדש 
אלכסנדר  בימי  כותב שראשיתם  בן מתתיהו 
מוקדון. בעקבות החפירות שנעשו בעתיקות 
השמונים  בשנות  שבמקום  המרשימות 
מתקופת  היא  שהעיר  למסקנה  החופר  הגיע 
החשמונאים והתקיימה רק כמה עשרות שנים 
תרועה  בקול  הורקנוס.  יוחנן  שהחריבה  עד 
נמצאו  כך  אחר  טעה.  שיוספוס  אז  פורסם 
מאות כתובות ארמיות מן הסוג המאפיין את 
התקופה הפרסית ואז תיקנו את עצמם ושוב 
לכיוון השני. שכחו רק  החליטו שיוסף טעה 
לציין שהם עצמם טעו והטעו. בסופו של דבר 
אפשר לדעתי שיוסף צדק ובכל זאת המשיכו 
להשתמש בכתב ולשון של התקופה הפרסית 

בראשית התקופה ההלניסטית״. עכ״ד.

״וגם תפיסתם לומר שהמקום הוא מהאלף 

כיון  לגמרי,  מופרך  הוא  לבריאה  הראשון 
אבינו  אברהם  אחר  עד  ובזמנם  מבול  שהיה 
שאין  וודאי  בלבד  מחימר  היתה  הבניה 
רק  מימי המבול,  לומר ששרדו את  אפשרות 
כנודע שהארכיאולוגים מכחישים את המבול 
וקוראים למבול ״אגדת עם״, עפרא לפומיהו. 
וע’ בהערה שודאי שהיה המבול בארץ ישראל, 
כי לא היה מחסומים שהמים לא יכנסו לארץ 
ישראל רק מי שאומר שלא היה המבול הוא 
שגורם  מה  מלמטה  רותחים  מים  היה  שלא 
ומה שיש את חמי טבריא  גם לאויר ללקות, 
שהוא שיריים מהמבול כנזכר בשבת ד’ ל״ט 
ישראל  ארץ  של  בגבול  שהוא  בס״ד  נראה 
לכן שם היה סיום המבול לענין זה. אבל אין 
ספק שהיה מים על כל הארץ וכנזכר במד״ר 
פרשת עקב ובתשובות הרדב״ז מכתב יד )חלק 
הגשמים  שאין  שכתבת  ומה  ק״מ(,  סימן  ח’ 
ואעפ״י  הוא,  אמת   - תדיר  למצרים  יורדין 
ונגררים  יורדים בדרום  יורדין במצרים  שאין 
למצרים, כאשר היה ארץ ישראל בזמן המבול 
דכתיב ארץ אשר לא גושמה ביום זעם, אבל 
שטפה מי המבול״, עכ״ד. דפח״ח6. ואכמ״ל. 

ע'  ישראל,  ירד מבול בארץ  ובעיקר הדבר האם   )6
ו'  ג',  עקב  פרשת  עקב  )פרשת  רבה  דברים  במדרש 
וגו'(, בביאור הפסוק "ארץ  יהיה בך עקר"  עה"פ "לא 
שמצד  בא"י,  מבול  ירד  שלא  זעם",  ביום  גושמה  לא 
שני כתוב ויכוסו כל ראשי ההרים אשר תחת השמים, 
הנה הרגיש בזה בשו"ת רדב"ז מכתב י"ד )חלק ח' סימן 
למצרים  יורדין  הגשמים  שאין  שכתבת  ומה  ק"מ(, 
תדיר - אמת הוא, ואעפ"י שאין יורדין במצרים יורדים 
בדרום ונגררים למצרים, כאשר היה ארץ ישראל בזמן 
אבל  זעם,  ביום  גושמה  לא  אשר  ארץ  דכתיב  המבול 
שטפה מי המבול, עכ"ד. ודפח"ח. הרי שלא היה מחיצה 
אבל  ישראל  לארץ  המים  מלהכנס  המים  את  שמנעה 

מבול לא ירד בארץ ישראל. 

בזבחים  הגמרא  בדברי  להבין  קשה  מאוד  והדבר 
)קיג.( שנחלקו בזה ר' יוחנן וריש לקיש, ודעת ר' יוחנן 
שלא ירד מבול בארץ ישראל והגמרא מקשה איך מתו 

הרב עובדיה יוסף



בכק

כל  על  כללית  מחלוקת  שיש  מעתה  אמור 

וע’  היתה,  מתי  הקדומה  ברונזה  של  מושג 

בהערה7.

בא"י  בכלל  מים  היה  שלא  משמע  מהבלא,  ומתרצת 
המים,  יכנסו  שלא  מחיצה  היה  וכי  שהרי  פלא  והוא 
וודאי מתו מחמת המים, וצריך להדחק שצריכים למות 

מחמת הרותחים ולכן קאמר בהבלא. ול"נ.

וברש"י )זבחים קיג:( ד"ה הבלא כתב שנבלעו בעולם 
כולו בטיט משא"כ בא"י וקברום לאחר המבול, ע"ש. 
הגדולות  החיות  שעל  ישראל  מהתפארת  נודע  הנה 
שנבקעה  מהאדמה  שהוא  שלהם  עצמות  שמוצאים 
זה לכן לא  היה  והנה בא"י שלא  ונסגר עליהם, ע"ש. 

נבלעו ולכן אין טומאה בזה. ודוק.

אמנם למעשה הנה מה שנבקעו מעיינות תהום רבה 
יוחנן היה כן בא"י וא"ש הא דחמי  יתכן שאפילו לר' 
דטבריא, שהוא ממעיינות של המבול כדאיתא בשבת 
)לט( כי זה לכו"ע היה בזמן המבול, א"כ יהיה טומאה 
מצד זה שנבלעו באדמה, ויל"ע אם יש טומאה בכה"ג. 

אבל לא מופרך שר' יוחנן יחלוק גם על זה.

ואי  בא"י  גם  הבלא  שהיה  משמע  מהגמרא  והנה 
אפשר לנשום ורק על ידי החוטם שנכנס לתיבה, אמנם 
שהטעם  בראשית,  על  תואר  ביפה  כמדומני  ראיתי 
ירד  שלא  משום  שהוא  מחכים  ישראל  דארץ  שאוירא 
שם המבול. והאויר לא התקלקל. ולכאורה לא משמע 
ויש לישב שלא היה מספיק חמצן, אבל  כן מהסוגיא, 
המצב בארץ ישראל היה יותר טוב מכל שאר העולם. 

ודוק.

וע"ע שם בתוספות, ובדברי הרב חיד"א שם במראית 
העין ובפתח עיניים.

7( ובדבר זה הוא מחלוקת גדולה בין הארכיאולגים 
יואל אליצור שכתב  בין הרב  בין הרבנים שבהם,  וגם 
עמוק  נושא  זה  כנען.  כיבוש  תיארוך  שאלת  לנו, 
שמצריך דיון ארוך ולא אוכל לעשות זאת כאן. בקצרה 
רוב המאה  אומר שלפי הדעה שרווחה במחקר במשך 
המעבר  הוא  לישראלים  מהכנענים  המעבר  העשרים 
 1200 לסביבות  שתוארך  הברזל  לתק'  הברונזה  מתק' 
תוארכו  ושלמה  ודוד  שהואיל  היא  הבעיה  לפסה"נ. 
כיבוש  בין  מידיי  קטן  רווח  נוצר  העשירית,  למאה 
הכרונולוגיה  לפי  המאוחדת.  הממלכה  לבין  הארץ 
שנה  כמאתים  היה  שהכיבוש  להניח  צריך  המקראית 
לפני כן. בד"כ באתרי א"י תק' ברונזה מאוחרת נופלת 
נמצאת  ב"מ  תיכונה.  מברונזה  בעוצמתה  בהרבה 

ואחר שאין חולק על זה שזה הוא ירמות, רק 

השאלה האם גרו שם באותה תקופה, אין כאן 

מקום לשאלה נגד דברי התנ״ך. ובחלק העליון 

גרו  לכו״ע  ״אקרופוליס״  המכונה  העיר  של 

המילואים  בכרך  תקופה.  לאותה  בסמוך  שם 

של האנציקלופדיה לחפירות משנת 2008 עמ’ 

1797 גם הארכיאולוג של המקום מירושנג’י 

מודה שיש ברונזה תיכונה ב’, ברונזה מאוחרת 

כיאות  המקום  נחפר  לא  שם  ]וגם  א’  וברזל 

רק עשו צלע בהר, ככה שאפשר מאוד ששם 

השערה  יש  לארכיאולוגים  והנה  גרו[,  תמיד 

גם  חומה  מוקפת  היתה  כולה  שהעיר  ברורה 

החלק העליון, אבל לא היה תקציב לחפור את 

מכוסה  עדיין  נראית  ממש  והיא  החומה,  כל 

בחלק גדול שלה, ולומר השערה שגרו באותה 

העליון  בחלק  רק  יהושע  כיבוש  של  תקופה 

שום  לזה  אין  חומה,  מוקף  היה  לא  ושהוא 

סבירות מכיוון שאם יש מלחמה וכיבוש ודאי 

אני  ההר.  אתרי  ברוב  וחסרה  והעמקים  החוף  באתרי 
תומך בדעה )שאינה מקובלת ב-main stream( שבנ"י 
כבשו את הארץ בעצם בראשית תק' ב"מ, וכיון שלא 
תרבות  בעמקים  התפתחה  העמק,  יושבי  את  הורישו 
ב"מ כנענית עד שחזקו בני ישראל וכבשו ויישבו את 
)ובחלק  המקומות האלו לקראת תק' המלוכה ובתוכה 
ותרבותם  הפלשתים  השתלטו  האלו  מהאזורים  גדול 
החומרית(. חוקרים שהגישו משנה סדורה ברוח זאת הם 
למשל Bimson לפני כשלושים שנה ומייטליס בשנים 
האחרונות. עכ"ד. אמנם הרב דניאל לוי בספרו מקרא 
בהרבה,  יותר  קדום  זמן  שהוא  העלה  וארכיאולוגיה 
ולכו"ע זמן של החומה היתה בזמן שיהושע בן נון כבש 
את א"י, והוסיף הרב דניאל לוי, שאין שום בניה שכזו 
בחומות גדולים רק באותה תקופה לפני שישראל נכנסו 
להכנס  בשביל  ממצרים  יצאו  וישראל  מאחר  לארץ, 
ולכן  שדותיהם,  העולם  אומות  ושרפו  ישראל  לארץ 
במד"ר  כדאיתא  מיד  הכניסם  ולא  במדבר  ה'  הוליכם 
ריש פרשת בשלח, ובינתיים הכנענים ביצרו את הארץ 
בחומות גדולים, אף שעל החומה של בית שמש דעתו 
שהוא אחר כניסת ישראל לארץ ונחלק עליו הרב יואל 

אליצור.



גכק

ילכו  ולמה  שקיימות  בחומות  שמתבצרים 

להיות פרזים.

הדגם  אליצור,  יואל  הרב  שאמר  וכפי 

ב״ק  עיר  שבו  ערד  תל  את  מזכיר  העיר  של 

ישראלית  ועיר  הנמוך  במרחב  בעיקר  גדולה 

שהשתמשו  נודע  ובהחלט  בפסגה.  קטנה 

יותר בחלק התחתון לחקלאות,  בזמן מאוחר 

מתאים  שלא  הררי  הוא  העליון  שחלק  כיון 

הסיבה  שזה  ויתכן  בתחתון,  כמו  לחקלאות 

לא  אבל  יותר,  ללמעלה  המקום  את  שעזבו 

מספר  שהכתוב  כפי  יהושע  כיבוש  בתקופת 

על מבצריהם8. 

שימור שמות המקומות

שכתב  השמות  שימור  על  לדון  יש  הנה 

איתא  הנה  גדול.  יסוד  שהוא  ופרח  בכפתור 

ובמסכת  ב(  עמוד  נה  )דף  עירובין  במסכת 

יומא )דף עה עמוד ב(: ״ויחנו על הירדן מבית 

הישמת ואמר רבה בר בר חנה )אמר רבי יוחנן( 

לדידי חזי לי ההוא אתרא והוי תלתא פרסי על 

תלתא פרסי״. ובמסכת פסחים )דף צג עמוד 

החמה  הנץ  עד  השחר  מעלות  מר  ״אמר  ב(: 

חמשת מילין מנא לן דכתיב וכמו השחר עלה 

יצא על  וכתיב השמש  וגו’  ויאיצו המלאכים 

הארץ ולוט בא צערה ואמר רבי חנינא לדידי 

מילין״.  חמשה  והויא  אתרא  ההוא  לי  חזי 

ע״ש. אך למעשה הגמרא דחתה ואמרה שהוא 

ארבעה מילין, וצ״ע. וע״ע במסכת גיטין )דף 

ד עמוד א(, ״אף המביא מן הרקם ומן החגר 

ללוד  לודים  אפילו מכפר  אומר  אליעזר  רבי 

8( הסיבה שנשאר העיר על חומותיה, הוא מנפלאות 
להלחם  לגבעון  שילכו  בלבם  ה'  שנתן  דעים  תמים 
על  להלחם  צריך  היה  ולא  יהושע,  כבשם  ואז  נגדם 
חומה גבוהה וגדולה שכזו, דבר שהוא מאוד קשה עד 

שביריחו הוצרכו לנס גדול מאוד בזה.

ישראל  לארץ  הסמוכות  בעיירות  אביי  ואמר 

ומובלעות בתחום א״י עסקינן ואמר רבה בר 

בר חנה לדידי חזי לי ההוא אתרא והוי כמבי 

כובי לפומבדיתא״. ע״כ. ועל כרחך שהסתמכו 

על השמות, אמנם היא גופא ממסקנת הגמרא 

ראה  והלא  מילין,  ארבעה  שהוא  בפסחים 

שהוא חמשה מילין, ועל כרחך לישב שהישוב 

התרחק בפועל במיל והוא חשב שהוא הישן 

על  סומכים  כללי  שבאופן  היוצא  שרואהו, 

ועוד  הכלל.  מן  יוצא  ממקרה  חוץ  השמות, 

להוכיח  שני  אברהם  בברית  בזה  האריך 

שהחיד״א בברכ״י מתייחס ליפו הנוכחית כיפו 

השתמרו,  והשמות  חומה,  שמוקפת  הישנה 

והב״ד גם ביד נתן )ח״ג סימן ל’(. 

בית  בחומות  מש״כ  על  בתוספת  זה  וכל 

דמוקפין  פורים  הספר  משם   )158 )ע’  שמש 

דבאר שבע פרק ב ע’ כה – נ״ג(. ואין צורך 

לכפול את הדברים. וע’ בשו״ת מנח״ש )חלק 

ג’ סי’ קנ״ח אות ח’(, לענין בית שאן ואשקלון 

יש להחמיר ואין לסמוך על שמות והשערות 

של חוקרי גיאוגרפיה. ע״ש.

והנה נודעים דברי החזו״א בשביעית )סימן 

כי  השם  על  לסמוך  אפשר  שאי  יט(,  אות  ג 

וכו’,  ונתיישבו  וחזרו  נהרסו  הזמן  בהמשך 

חלק  )ליברמן(  יוסף  בשו״ת משנת  וע’  ע״ש. 

א’ מזה.

של  החפירות  את  שישנו  לאחרונה  והנה 

והממצאים  החפירות  הנה  הארכיאולגיה, 

בעלמא,  בהשערה  ולא  המקום  את  מאמתים 

״נדידת  כך:  בזה  אליצור  יואל  הרב  וכתב 

לתופעה  הרקע  מוכרת.  תופעה  זו  שמות. 

ואם  היו מרחביים  שהשמות  העובדה  הוא 

היא  מרחב  אותו  חדשה בתוך  נקודה  נבנתה 

בית  מודרנית:  )דוגמא  שם  אותו  את  קיבלה 

חנינא המקורית היתה כפר קטן מתחת לרמות 

הרב עובדיה יוסף



דכק

מצפון לירושלים וכיום שכונה חדשה במרחק 

2 ק״מ מזרחה משם נושאת את אותו השם(. 

שביעית,  בירושלמי  הצעה  בדרך  אמרו  וכך 

שעזה  כלומר  אשקלון״,  ליתי  עזה  ״ליתי 

של  במקום  אינה  אולי  שבימיהם  ואשקלון 

אמרו  שזאת  לי  נראה  התנ״כית )אמנם  העיר 

שם לפי מי שאשתמיטתיה ההבדל בין קדושה 

אליקים  בן  לר״ש  בדומה  לשניה  ראשונה 

בחולין דף ז’ ואין זה עומד למסקנא, ואכמ״ל(.

ובתקופה  הבינים  בימי  היישובים  ״ועוד: 

בהרבה  קטנים  רוב  פי  על  היו  העות’מאנית 

מהישובים הקדומים, ופעמים שהתל המקראי 

היה בצד אחד של העיר הביזנטית ואילו הכפר 

של ימי ר’ יהוסף שורץ בצד אחר. אבל כנקודת 

לו,  קרה  שכך  ישוב  בכל  לחשוד  אין  מוצא 

שהארכיאולוגיה מסייעת  צודק  בודאי  ואתה 

הן  הצדדים,  לשני  לודאות  להגיע  כאן 

עיר  של  חד-משמעיים  שרידים  כשרואים 

שבו  כשהאתר  והן  המתבקשות  מהתקופות 

השתמר השם נעדר ממצאים.

התמודדתי  ט’  בתחומין  לוד  על  ״במאמרי 

דרכים.  שורץ בכמה  יהוסף  ר’  דברי  עם 

מלוד  המרחק  שמסמנים את  מקורות  הבאתי 

והראיתי שזה  לערים אחרות במילים רומיים 

מתאים למיקום העכשוי של המקום. כמו כן 

במהלך  העיר  על  דיווחים  של  רצף  הגשתי 

ההיסטוריה שמלמד על כך שהעיר התקיימה 

בנוסף  זאת  ממקומה,  זזה  ולא  רצוף  באופן 

לממצאים הארכיאולוגיים״. עכ״ד.

זיהוי לוד ודין בית אל )בעבר( 
 בדברי גדולי ישראל 

האחרונים

העתיקה  לוד  המקרה של  דומה  אינו  והנה 

ג’ סימן  יד נתן )חלק ב’ וחלק  שהוא בשו״ת 

הגרי״ש  אמר  ששם  ט’(,  חלק  ובתחומין  ל’ 
שלוד  לישבע  יכול  אם  שאפילו  אלישיב 
לחומרא  ורק  בי״ד  לקרות  יש  הישנה  היא 
הנה  ע״ש.  שם,  לקרות  נהגו  ולא  היות  בט״ו 
והיות  מנהג  שצריך  שכזה  דבר  שמענו  לא 
שם  שנה  שבעים  לפני  יהודי  ישוב  היה  ולא 
קראו  שלא  מנהג  שייך  ומה  קראו,  לא  לכן 
באחרונה מחוסר ידיעה. ונראה לי שלא אמר 
דין  יהיה  לא  לו  ישבע  שאפילו  הגריש״א 
של ט״ו אלא להוציא מלב הרב יד נתן שיש 
לקרות בט״ו, והוא שנכון שבמרחק מה נמצאו 
וכו’, אבל  קברות של יהודים מאותה תקופה 
נמצא  אולי  חומה,  המוקפת  לוד  שהוא  מנלן 
בעוד שתי קילומטר מרחק עיר האמיתית של 
לטעות  אפשר  כאלה  קטנים  ובמרחקים  לוד, 
ואין כאן שום מציאת חומה בפועל, משא״כ 

בנידוננו שלא דומה.

אל  בית  של  לדין  דומה  הדבר  קצת  רק 
קדומה  חומה  שם  שנמצאה  ח״א  שבתחומין 
אבל אין סמוך כל כך, ואין נראה כלל ועיקר, 
והאפשרות שהוא בית אל ולא מקום אחר הוא 
קיים קצת, למרות שהגר״מ אליהו שם מתרשם 
שהוא בית אל האמיתית, והוא די דומה לדין 
בתחומין  דבליצקי  שריה  והרב  ירמות,  של 
סובר   ,)128 )בעמוד  אל  בית  לענין  ח״א שם 
לומר  וכדומה  שמות  שברי  על  לסמוך  שאין 
שזו העיר, ע״ש. הנה לנ״ד לירמות כתב הרב 
בספר  והב״ד  אנקין,  להרב  דביליצקי  שריה 
שצריך   ,)425 )ע’  במגילה  חומה  מוקפות 
לקרות לחומרא יומיים כיון שנשארו שאריות 
לענין  החמיר  וכן  ע״ש.  מהעבר.  מבנים  של 

בית שמש שם הרב רבבות אפרים.

זאת ועוד בנ״ד שהוא אשכול של כל האיזור 
וצרעה  מאשתאול  הישובים  כל  כאן  ונמצאו 
תזיז  אם  ואפילו  וסוכו.  עזקא  ותל  ירמות  עד 
בית  כאן  הלא  ולכאן  לכאן  העיר  את  במעט 



הכק

שמש משתרעת על יותר מעשר קילומטר על 
החיבור של  לרצף של  גורם  שזה  וחצי,  חמש 
כל אשכול הישובים הגדול, ולא שיש כאן רק 
ישוב אחד שמתבססים עליו אלא שלל ישובים 
סמוכים והכי החשוב הוא ירמות שמצאו חומה, 
וכנ״ל לא כלוד, וכן יש משנה חשיבות לזנוח 
רק שהוא לא נחפר לכדי בית שני אבל נראה 
לכמעט ודאי שזה המקום, וגם אם לא קדימה 
משנה  כן  כמו  איתו,  יחד  הישוב  אחורה  או 
לימי  נחקרה  שלא  שמש  בית  הוא  לחשיבות 
בית ראשון. ועל החומה שנמצאה יש מחלוקת 
מאיזה תקופה מדובר בין הרב דניאל לוי להרב 
חומה  היא  לוי  דניאל  שלהרב  אליצור,  יואל 
מאוחרת, אבל מסתבר לכולם שאם יחפרו עוד 
יגיעו לממצאים של זמן בית ראשון. והשלישי 
שרת  שרמת  שנראה  אשנה  הוא  בחשיבות 
שנעלמו  הישובים  הם  והרביעי  עליו,  יושב 
תפוח והעינם, שכמעט בטוח שאנחנו יושבים 
עליהם, וברמה ג’-א’ ישנו פארק ארכיאולוגי 
וגם שם לא נחקר אלא מימי בית שני ולא קודם 
לזה. ומסתבר שמתחת לזה הם הישובים הנ״ל, 
איך שלא יהיה העיקר הוא ירמות עם חומותיה 
ירמות  לו  קוראים  ואם תאמר שלא  הגדולות, 
אלא זנוח לא איכפת לנו העיקר שיש כאן עיר 
ובצורת בניה  קדומה כנענית בחומות ברורים 
של הבדל זמנים, הרי שההסתמכות הוא לא רק 
חרסים וכו’ אלא גם בעיקר צורת בניה של שתי 
שם  וראיתי  ביותר.  וחשובות  גדולות  חומות 
סוג בניה מחימר בלא אבנים קטנות שמאז גם 
נהרס במזג האויר ואיננו יותר, ועוד יש שאריות 
בעולם  מקומות  מארבע  אחר  והוא  שם,  מזה 
בבל  מגדל  וכמו  הארכיאולוגי  בחשיבותם 
סמוכים  היינו  לא  עתה  שעד  בכך  ומה  ועוד. 
נהגו  ולא  נאמר שהיות  האם  סמוכים,  ונהיינו 

לקרות לא קוראים. והוא מופרך ביותר.

נראה  של  דין  לנו  יש  הנה  זה  כל  ומלבד 

שיש  ב’  אות  וכדלקמן  סמוך,  שאינו  אע״פ 
כאן אשכול ישובים של שפלת יהודה שאיננו 
במקום אחר אלא רק כאן, מצרעה ואשתאול 
עד עזקה, שכולם ישובים הכתובים ביהושע, 
ואף שאינם באותו רשות ומיסים הלא לשיטת 
סתם  בשו״ע  וכן  בזה  הגבלה  אין  הרשב״א 
מרחוק  העיר  כל  את  רואים  אם  ובפרט  בזה, 
שלמאירי מהני, ונוסף לזה גם סמוך לירמות 
קריאה  של  ודאות  כאן  שיש  לנו  הרי  הנ״ל 
בט״ו, ואפילו אם תפקפק קצת בזה הנה היות 
אות  כדלקמן  יצא,  לא  בי״ד  שקרא  ט״ו  ובן 
עיקר  היכן  ולדרוש  כן עלינו לחקור  י״ז, על 
דרבנן  ספיקא  שקי״ל  ומאחר  שלנו.  החיוב 
וכאן  הרוב,  אחר  הולכים  ובמציאות  לקולא, 
לישובים  וסמוך  נראה  שאנחנו  דרובא  רובא 
שמוקפים חומה מימות יהושע בן נון, על כן 
בכה״ג לא אמרינן סד״ל על קריאת המגילה 
וכמש״כ ביב״א )חלק ו’ חיו״ד סימן י״ב(, ועל 
שאינו  שמנהגנו  י״ב  אות  לקמן  ע’  חרב  דין 
מעכב. ועל כן יש לנו חיוב לקרות בט״ו אבל 
דרובא  שרובא  אחר  לברך  אפשר  איך  בי״ד 
הוא ט״ו. ודוק. ואין לומר שיש כאן דין של 
ספק מוקף חומה מימות יהושע בן נון בכה״ג, 

שהוא בודאי וכמש״כ בשבות יצחק שם. 

סימן  ג’  וחלק  )ח״ב  נתן  יד  בשו״ת  והנה 
שאין  אלישיב  הגרי״ש  לו  שאמר  הביא  ל’( 
המקום  שזהו  מצאו  שודאי  אף  מנהג  לשנות 
הקדום, תמוה ביותר. ונראה הכוונה מי אמר 
שזה לוד, ולא מצאו חומה ודוק. וכ״כ הגר״מ 
ברור  שלא  ט’(  )חלק  בתחומין  בזה  אליהו 
והנה לענין עין  הוודאות על עיר לוד. ע״ש. 
יהב ואילת הגר״מ אליהו סמך על דין כיבוש 
יחיד שנחשב כארץ ישראל מלבד מה שמוזכר 
ששלמה מלך באילת, זאת ועוד יש תיעוד של 
מים  הקו  כל  לאורך  שם  שגרו  ארכיאולוגיה 
מרדכי  מאמר  בספרו  וע’  אילת,  עד  המלח 

הרב עובדיה יוסף



וכק

של  למידע  מתנגד  שלא  הרי  השביעית,  על 
ארכיאולוגיה )כמו שיש חושבים בדעתו(, וכן 
באיזה  תלוי  שהדבר  יוסף  הרב  בנו  לי  אמר 
והמקדש  הקודש  עיר  ובספר  מדובר.  הוכחה 
לענין  הארכיאולוגיה  על  סמך  להגרמ״ט 
וכ״כ  ע״ש.  ציון,  להר  מעבר  שמגיע  החומה 
שלא  כז(,  סימן  )ח״א  מרדכי  מאמר  בשו״ת 
סמך לקרות בירושלים החרבה בשנות תש״ח 
שמצאו  מה  על  לסמוך  רק  אלא  תשכ״ז  עד 
בידי  שהיתה  ציון  בהר  ירושלים  חומת  את 
ישראל, ע״ש. וע״ע בירחון האוצר )גליון סג 
ע’ עב והלאה(, וי״ל ע״ד, ויש לחלק ששאני 
עיר שודאי חייבת כירושלים, רק יש ספק עד 
היכן הגיעה אזי סומך על ארכיאולוגיה, אבל 
וכמו  לסמוך,  אין  בזה  העיר  זה  אם  כשספק 
מימות  חומה  מוקף  לענין  אמנם  לוד.  בעיר 
יהושע ובפרט בארץ ישראל ששם הוא מוקף 
לא  שאם  ובפרט  ישראל,  ארץ  ברוב  חומה 
ירמות תאמר שהוא מקום אחר  תאמר שהוא 
אבל ברור שהוא מוקף חומה מאותו התקופה, 

והרבה לפני כן. 

אלישיב  הגרי״ש  סמך  למעשה  כן  וכמו 
וכמו  שבע  באר  בעיר  גם  הארכיאולוגיה  על 
שכתב בספר מוקפין דבאר שבע של הרב בן 
דוד שיש לחייב את באר שבע לקרות יומיים 
וכן לעיר לוד, וכדאיתא בשו״ת יד נתן )ח״ב 
וח״ג סימן ל’(, ובתחומין )חלק ט’( וע’ לקמן 

מזה.

אין  החומה  בניית  עצם  שחקרתי,  וכפי 
כך  כל  ברור לאיזה תקופה  כך מידע  כל  בה 
שייכת, אלא אם הוא במעבר חד של כשמונה 
מאות שנה, ולכן עצם מציאת החומה בבית אל 
עדין יש בה ספק שאפילו אם יש חומה אבל 
הוא ספק אם הוא בית אל, אבל כשהתקרבנו 
לעיירה שהיא ודאי אין ספק בזה, ודוק. ויש 
כאן שתי סוגי בניה של חומות מתקופה יותר 

היה  שישוב  וודאי  מאוחרת,  ליותר  קדומה 

בירמות בזמן הכיבוש כנ״ל.

ל״ז(,  סימן  ח’  )חלק  בויען שמואל  וראיתי 

לו  שנראה  מאדר  אליהו  בנימין  הרה״ג  כתב 

לחדש שעיירות חדשות שנבנו על הישנות לא 

קוראים בט״ו, ורק אם נשארה העיירה תמיד 

שם קוראים בט״ו, ואולי לזה התכוין חזו״ע ע’ 

קיג משם ארץ ישראל בזה. ע״ש. אמנם הרואה 

שלא  בגלל  שרק  בהדיא  ישראל  ארץ  בספר 

וכמו  בבירור,  העיירות  היו  הם  היכן  יודעים 

שכתב גם דברי יהוסף שווארץ, ולחדש דברים 

שלא היו ולא נבראו אין לנו לאומרם, ובאמת 

בתשובה  שכתב  הרמב״ם  בדברי  לנו  הרי 

)סימן קכד( ״אלא למי שנתאמת ונתקיים לנו, 

)שהוא( מבני ט״ו״, עכ״ד. הרי במפורש שיש 

והראיה  עתה.  ט״ו  דין  שיהיה  שיתכן  שינוי 

לענין  שראינו  מה  הוא  זה  כנגד  הגדולה 

טבריא שנידון כמוקף חומה והספק מצד אחד 

במגילה  יעב״ץ  בהגהות  כתב  הנה  הים,  של 

וביוסיפון  ידוע כמש״כ במד״ר  ה’ שהלא  דף 

שהורדוס בנה מחדש את טבריה וקראו על שם 

בחזרה  וקם  וחזר  שנחרב  הרי  הרומי,  הקיסר 

מוקף  הוא  אם  בט״ו  שקוראים  אמרינן  ובזה 

חומה ממש, וכן משמע מדברי הכפתור ופרח 

בפרקים ז’ וח’ בזה. ודוק.

שכל  הרמב״ם  דעת  בספיקות  הדין  ולענין 

עיר ספק מוקפת חומה קוראים יומיים, והב״ד 

בשו״ע אך הגאונים סוברים שיום אחד, ונראה 

בתרתי,  הגאונים  על  הרמב״ם  שחולק  בס״ד 

והוא שלגאונים סוברים שכל ספק אין צריך 

בשו״ע  וכן  החמיר  הרמב״ם  אבל  בי״ד,  אלא 

החמיר כדעת הרמב״ם שצריך לקרות יומיים. 

ועוד מחלוקת כדלקמן מהו גדר של ספק.

הי״א(  פ״א  מגילה  )הל’  משנה  מגיד  והרב 

הביא דברי הראשונים בזה, וסיים וי״מ שהיו 



זכק

סוברים ונוהגין כדברי רבינו וכן ראוי לעשות. 
הרי  העולם,  מנהג  שכן  יוסף  ובבית  עכ״ד. 
צריך  שאין  הרמב״ם  כדברי  העולם  שמנהג 
מחייב  שהוא  בספק  נכלל  ספק  וכל  ודאי 
חומה  שיהיה  צריך  ולא  פורים,  ביומיים 

בדוקא.

והנה כתב בבית יוסף )או״ח סימן תרפ״ח(, 
וראיתי לה״ר יוסף אביוב ז״ל שהיה קורא תגר 
חומה  מוקפת  עיר  בכל  שנוהגים  המנהג  על 
הרמב״ם  קאמר  לא  דע״כ  וט״ו  בי״ד  לקרות 
ספק  שהוא  בכרך  אלא  הימים  בשני  שקורין 
מימות  היא  מוקפת  אומרים  שקצתם  דהיינו 
מימות  מוקפת  אינה  אומרים  וקצתם  יהושע 
לא  כלל  בה  יודעים  שאין  כל  אבל  יהושע 
שכתב  ממה  ראיה  מביא  והיה  ספק  מיקרי 
הרמב״ם בפרק ח’ מהלכות שגגות )ה״ב( אינו 
חייב באשם תלוי עד שיהיה שם איסור קבוע 
וכתב שכדבריו  דבריו  דחה  יוסף  ובבית  וכו’ 
וכדמותו  ע״ש.  וכנ״ל9,  הגאונים  סוברים 
ח״א  הרדב״ז  כתב  אביוב  הרב  של  כצלמו 
מדעת  הרדב״ז  הזכיר  שלא  ופלא  רנב(,  )סי’ 
ע״ש.  זה.  בכל  הגאונים  מדעת  רק  הרמב״ם 
ואולי קצת יש לומר שהוא בכדי לישב מנהג 
קאתי, ולכן הביא מי שמיקל בזה. ודוק. אבל 
ח״ב  משה  במשאת  רק  מנהג  שם  הזכיר  לא 

)סי’ ג(, ודוק.

והנה נראה לומר שבמקרה שיש חומה והוא 
נון  בן  יהושע  מימות  חומה  מוקף  אם  ספק 
ימים.  ב’  לקרות  יש  אביוב  להרב  שגם  ודאי 

9( ובשו"ת קול מבשר )סי' סא(, תמה על הבית יוסף 
ולא ראה מש"כ בזה בשו"ת תשובה מאהבה ח"א )סי' 
בפ"ח  הביאורים שכסף משנה  בשני  תלוי  רי( שהדבר 
מהלכות שגגות הלכה ג' אם צריך שעד אחד יאמר חלב 
עם שומן, ואחד אומר חלב לבד, אבל זה כנגד זה לא 
חייב אשם תלוי, וא"ש. אבל בפירוש שני של הכס"מ 

גם באחד נגד אחד יש בו אשם תלוי, ע"ש. ודפח"ח.

אמנם לגאונים יש להסתפק ולא נהירא, ע״ש. 

וע’  ס״א(  )סימן  ח״א  מבשר  קול  בשו״ת  וע’ 

בפרמ״ג במש״ז, ודוק. ובמש״כ בויען שמואל 

ח״ח )סי’ ל״ז( מזה.

בס״ד,  להסביר  נראה  יוסף  הבית  ובדברי 

שהמנהג  משנה  המגיד  שהב״ד  שאחר  והוא 

כרמב״ם לכל ספק, הב״ד הרב אביוב שנחלקו 

חלקם אומרים שמוקפת וחלקם אומרים שלא 

מוקפת, הלא״ה לא, וחלק ע״ד בתחילה הבית 

שכיון  שלרמב״ם  ואמר,  חזר  ולבסוף  יוסף 

״שאנו רואין אותה שהיא מוקפת״ באה לכלל 

והיא  יהושע  מימות  מוקפת  היא  אם  ספק 

בכלל מה שכתב הרמב״ם וכו’, ע״ש.

הרי שסיים ואמר שאנו רואין אותה שהיא 

מוקפת.

הגאונים  כדברי  לדינא  כתב  בפר״ח  והנה 

שצריך שיהיה מוקף חומה דוקא, ורק ספק אם 

מוקף מימות יהושע בן נון, אמנם השיג עליו 

בכף החיים וכתב שאין המנהג כן, ע״ש. ולמה 

התכוין כשאומר שיש מנהג בזה, הנה התכוין 

לזה שבבגדד נהגו לשמור יומיים וכי יש שם 

יהושע,  מימות  אם  ספק  ורק  מוקפת  חומה 

ועוד וכי כל בגדד מוקפת, והלא סמוך לספק 

הבין  וכך  כן,  המנהג  שאין  וע״כ  אמרינן  לא 

באור לציון שהמנהג הוא שעל כל ספק שהוא 

שיהיה  צריך  ואין  יומיים  שקוראים  אמרינן 

דוקא חומה.

לחלוק  לא  שכוונתו  כה״ח  בדעת  ונראה 

שאפילו  להסביר  אלא  יוסף  הבית  בדברי 

שיהיה  שצריך  לומר  התכוונו  לא  הגאונים 

זה  על  נוסיף  אז  וגם  ממש,  מוקפת  חומה 

יהיה  היכן  אז  קוראים,  לא  לספיקות  שסמוך 

מוקפת  הכוונה  אלא  שיקראו,  בעולם  מקום 

חומה לאו דוקא אלא שרידי חומה ישנה.

הרב עובדיה יוסף



חכק

בזה  המאירי  בדברי  חידוש  לנו  יש  והנה 

שנודע  שכל  הגאונים  מקצת  משם  שכתב, 

שנבנית בימות יהושע אלא שנסתפקו בהיקף 

חומתה אם היה מימות יהושע קורא בשניהם, 

אבל אם נסתפק אף בבנין אין קורין אלא בי״ד, 

עכ״ד. הנה בהדיא שאם יש בתים ישנים מזמן 

לקרות  צריכים  חומה  היה  אם  וספק  יהושע 

שני ימים אפילו בדעת הגאונים.

מצרים  על  דן  רנב(,  )סי’  ח״א  והרדב״ז 

העתיקה שהיו בה בני ישראל כפי שקוראים 

שני  שם  שקוראים  משמע  הישמעאלים,  לו 

שבידם,  במסורת  תלוי  מצרים  ושאר  ימים, 

העתיקה  מצרים  שלעניין  קצת  משמע  ע״ש. 

והידוע  הנראה  כפי  אלא  מסורת  לא  הוא 

שהיה מוקף חומה מימות יהושע, והמקומות 

מה  כאן  וכן  שלהם,  מהשמות  נשתמרו 

שמשערים ואומרים יש לסמוך על זה, אמנם 

רטז( שאי  סימן  )ישנות,  בתשובות מהריט״ץ 

אפשר לסמוך אם היה בשינוי של חמש מאות 

או אפילו מאה שנה, לענין של יו״ט שני של 

גלויות, ע״ש.

על  כתב  ג(,  )סימן  ח״ב  משה  ובמשאת 

שסמוך  מצרים  של  אמון  ונא  אלכסנדריה 

שצריך לקרות יומיים ורק בגלל שחרב וסמוך 

לספק העלה ליישב את המנהג שלא קוראים, 

ע״ש. אבל אם היו לא סמוך מחייב יומיים על 

סמך השם שהשתמר מאז.

לעומק  בנויה  חומה  ישנה  בירמות  ובנ״ד 

)פרק  לציון  ובאור  שרידים,  רק  ולא  האדמה 

שמחמירים  פשוט  שהמנהג  ו’(  סעיף  נ״ה 

לקרות יומיים אפילו שאין חומה. וכפי שהביא 

תיקון יששכר שכן נהגו בצפת ובביריא ועוד. 

ע״ש ]והדברים סותרים למש״כ בדין של סמוך 

לכו״ע  צפת  והלא  קוראים,  שלא  לספיקות 

אינו אלא נראה לספיקות, וע’ לקמן אות יב[.

והסתמכות  הספיקות  של  הגדרה  ובעיקר 

על דברי הארכיאולוגים, הנה מדברי הרדב״ז 

בדין של  זה  בכל  שדן  רנ״ב(,  סימן  א’  )חלק 

אם  וספק  כולו  בעולם  הנמצאות  חומות 

מימות יהושע בן נון, הב״ד תשובות הגאונים 

שכל מקום שיש בו ספק קוראים בי״ד, ע״ש. 

ולא הבנתי מדוע העלים עין הרדב״ז מדברי 

הרמב״ם בזה שחולק על הגאונים.

שהוא  שאומרים  דיעות  לנו  שיש  ואף 

בביאור  ]ועמש״כ  הר״ן  וכ״כ  חסידות,  רק 

רי(  )סי’  ח״א  מאהבה  בתשובה  מחלוקתם 

שבחו״ל  דיעות  ויש  קסא([,  )סימן  ובחת״ס 

והרמב״ן  הרשב״א  וכמש״כ  יד,  תמיד 

על  הנ״ל  מחלוקת  זה  על  ונוסף  והריטב״א 

מ״מ  משנה  המגיד  והב״ד  הספיקות,  מהות 

וכן  יומיים  לעשות  להחמיר  שהמנהג  סיים 

וכו’,  ובאיזמיר  ובפראג  ובגדד  בדמשק  נהגו 

ר״י  סי’  ח״א  מאהבה  בתשובה  וכמש״כ 

שם  לקרות  שלא  ספקות  ד’  שיש  שלמרות 

וגם הים חומה אפ״ה מחמירים אבותיו ואבות 

אבותיו, אלא שחלק לא נוהגים כן, ע״ש.

ב. בדין הנראה אם צריך שיהיה סמוך

סעיף  תרפ״ח  סי’  )או״ח  בשו״ע  איתא  ב. 

אינם  אפי’  עמהם,  הנראים  הכפרים  ״וכן  ב’( 

להם,  שסמוכים  או  בהר  שהם  כגון  סמוכים, 

בעמק,  שהם  כגון  עמהם,  נראים  אינם  אפי’ 

יותר ממיל״. ע״כ.  יהיו רחוקים  ובלבד שלא 

שיהיה  צריך  בנראה  האם  הראשונים  ונחלקו 



טכק

הרמב״ם  בדעת  בזה  נחלקו  וגם  סמוך,  גם 

וכ״ד  גם בנראה מיל,  שנראה בדעתו שצריך 

הרא״ש בקיצור פסקים והאו״ח והאהל מועד 

זוטא, ואפשר  והצדה לדרך והרמ״ע באלפסי 

שהוא דעת הרי״ף והמנהיג ושבלי הלקט. 

לעומת זה כדעת רש״י שא״צ שום שיעור, 

הוא  נראה  באינו  שהעיקר  כתב  שבא״ר  ואף 

עיבורה של עיר, ושכן משמע מהרוקח ופסקי 

הרא״ש ועוד, מ״מ כבר כתב בשעה״צ )ס״ק ה( 

ששיטת רש״י בגמרא וכן איתא בפירוש ר״ח 

בהדיא דהשיעור מיל קאי אסמוך ואינו נראה 

המאירי  וכ״כ  רבותיו  בשם  הריטב״א  וכ״כ 

ורבינו ירוחם, ע״ש. ואם היה רואה הא״ר כל 

כן  לומר  שלא  בו  חוזר  היה  הראשונים  אלו 

שסגי בעיבורו של עיר. ע״ש. 

יותר  נראה  הרמב״ם  שבדעת  בזה,  ולענ״ד 

שהוא עיבורה של עיר וכמש״כ בכסף משנה, 

היה  אוירי  קו  של  חילוק  שהוא  נימא  שאם 

צריך לפרט כדרכו. אבל בדעת הר״ן והרי״ף 

זה  כל  אוירי,  קו  הוא  לומר שהחילוק  אפשר 

מדברי הכסף משנה. אף שמגלה עמוקות על 

הר״ן כתב שאף בדעת הר״ן הוא עיבורה של 

בהגהות  וע״ע  ושיריים.  אמה  שבעים  עיר 

מגלה עמוקות על הרי״ף מש״כ בביאור דעת 

הר״ן על הבית יוסף.

אף שכתב שוב בכסף משנה לבאר שהכוונה 

לומר  שאפשר  כתב  ושוב  העיר,  בעיבור 

שס״ל  נראה  יותר  וקצת  אוירי.  בקו  שמיירי 

שהוא עיבור העיר. ויש מקום לומר שהכס״מ 

יוסף חובר, אבל מידי  חלק ממנו אחר הבית 

בדעת  לומר  יותר  ונכון  נפקא,  לא  מספק 

מסתימות  עיר  של  עיבורה  שהוא  הרמב״ם 

דברינו.  בריש  וכנ״ל  אוירי,  קו  ולא  לשונו, 

אבל מרן בחר לא לפסוק כרמב״ם בזה, וקי״ל 

ודאי  זה  ולענין  הכס״מ  נגד  כשו״ע  לדינא 

ועוד  העיר,  עיבור  וא״צ  מיל  שסגי  שבשו״ע 
בין  לחלק  שסובר  יוסף  הבית  מדברי  נראה 
קו אוירי ללא קו אוירי, והוא שאחר שמביא 
על  ועומד  הר״ן  דברי  מביא  הרמב״ם  דברי 
דברי הר״ן בסיפא שקאי על קו אוירי, ולאחר 
מכן חוזר לבאר כל דברי הר״ן, ולכאורה צריך 
לבאר בתחילה דברי הר״ן ולאחר מכן לבאר 
את האי נמי של הר״ן שהוא הקו אוירי, משמע 
המוקשים,  הרמב״ם  דברי  לבאר  רוצה  שבזה 

הרב אברהם אליסיאן, ודפח״ח.

הרמב״ם  את  כן  לבאר  שני  מצד  אמנם 
בו  שיש  משמע  משנה  בכסף  וכן  קשה,  הוא 
הוא  שהרמב״ם  כיון  הרמב״ם  בדברי  קושי 
שכאלו,  חילוקים  לבאר  וצריך  מפורש  ספר 
לכן עיבור של עיר נראה יותר, להבנת הכסף 
משנה. אבל גם בזה יש דוחק כיון שהרמב״ם 
צריך לבאר יותר, ועל כן או דס״ל שלא נפסק 
סמוך אע״פ שלא נראה, ותמיד הוא מיל, וכן 
וע’  כנ״ל.  אחר  מטעם  פ’  סי’  ברדב״ז  הוא 
שכתב  כח(,  )סי’  ח״ב  )טופיק(  אליהו  בקול 
שאף שהכס״מ כתב על פירושו הראשון בדעת 
נכון  שאיננו  לא  אבל  דוחק,  שהוא  הרמב״ם 
עוד  י״ל, שיש  ועוד  בו, אלא כתב  חוזר  ולא 
פירוש שהוא עיבורה של עיר, אבל לא שברור 
שדעת הרמב״ם לא״ה והשיג על יב״א שכמה 
כן,  איננה  ואמר שדעת הרמב״ם  פעמים חזר 
שנראה  מרן  שפשט  שם  האריך  ועוד  ע״ש. 
הרב  על  להשיג  והאריך  סמוך  שאינו  אע״פ 
ישכיל עבדי ח״א )סי’ טוב( בזה, וגם החיד״א 
כתב דבריו שמטין לומר כן הרי שאינו החלטי 

אלא מחמת ספק, ע״ש.

בבירור דעת השו״ע בזה

השו״ע  בדעת  שיטות  שני  בזה  יש  והנה 
שיטת המג״א שממה ששינה השו״ע את הסדר 
הרב  כמש״כ  שס״ל  והטור  הרמב״ם  מדברי 

הרב עובדיה יוסף



קל

המגיד להגיה את הרמב״ם ולכתוב כלשון הזה 
שכתב השו״ע ולפ״ז יהיה נדון הנראה אע״פ 
שלא סמוך לגמרי הוא, ואין שום הגבלה בזה, 
ושיטת הברכ״י בזה הוא שאף שנראים דברי 
המג״א, מ״מ היות ודן בזה בב״י, ובשו״ע לא 
פירש דעתו שס״ל בנראה אפילו יותר ממיל, 
אמנם משינוי הסדר נראה יותר שדעתו להקל 
סתמו  והטור  והרמב״ם  מאחר  אך  כמג״א, 
ונראה דבריהם שצריך שיהיה נראה וגם סמוך 
ודעת  צידה לדרך,  נראה דעת הרב  וכן  מיל, 
מרן יש לדון בו, על כן יש להחמיר מיל ע״ש. 
יהודה  במטה  וע’  לדינא.  הב״ד  עובד  ובבית 
בישכיל  וע״כ  הלשון,  משינוי  ראיה  שאין 

עבדי ח״א )סי’ טוב(.

והנה תחילה יש לבאר בס״ד את דברי מרן 
לשיטת הרב פרי חדש שצדקו דבריו שבאמת 
גם נראה צריך שיהיה מיל, ומדוע שינה השו״ע 
הדין  אם  בב״י  שכתב  והוא  לשונו,  סדר  את 
הוא שצריך גם בנראה סמוך מיל מאי נפקא 
מינה שאמרו נראה אע״פ שאינו סמוך, ובב״י 
כתב שני תירוצים או שאינו קו אוירי בסמוך 
בכה״ג, אבל בנראה סגי בקו אוירי, או שסמוך 
שבשבעים  פירושו  עיר  של  עיבורה  על  קאי 
ושיריים, שהוא סה״כ קמא אמה חשיב  אמה 
סמוך, והנראה סגי במיל, ע״ש. והנה בשו״ע 
בהדיא  האחרונה  זו  שיטה  נגד  לפסוק  רצה 
ועל כן שינה את הסדר וכתב שצריך שיהיה 
יהיה  שלא  ובלבד  נראה,  שאינו  אע״פ  סמוך 
רחוקים מיל, הרי בהדיא בלשון השו״ע שסגי 
עיבורו  שיהיה  צריך  ואין  סמוך  לענין  מיל 
של עיר, והוא נכון מאוד, אבל באמת לענין 
כי  ודוק  ג״כ,  מיל  סמוך  שיהיה  צריך  נראה 
אוירי,  בקו  הוא  ביניהם  וההבדל  הוא.  נכון 
אוירי,  בקו  שסגי  סמוך  ואינו  נראה  שפירוש 
או כמו שראיתי בס״ד בשו״ת רדב״ז מכתב יד 
)חלק ח, סימן פ( שבאמת סמוך הוא עיבורה 

שצריך  מסכמת  הגמרא  זה  על  וגם  עיר,  של 
שיהיה מיל וקאי גם על נראה וגם על סמוך, 
וא״צ עיבור של עיר, וכן הבנת הרמב״ם, ע״ש 
]אף שיש קושי בדבריו שהרי הגמרא שאמרה 
וסמוך  ב’,  בדף  הוא  לטבריא  כמחמתן  וכמה 
שהם  וצ״ל  מכן,  לאחר  נראה  שאינו  אע״פ 
מימרות שסודרו בצורה שכזאת, ואין מוקדם 
הרמב״ם  כי  מאירים  והדברים  ומאוחר[. 
וכ״ש שלא  עיר.  עיבורה של  כלל  הזכיר  לא 
הקו  זכר את החילוק של מדידת חבל שהוא 
הרמב״ם  של  דרכו  כי  בכללים  ונודע  אוירי, 
לפרש ולא לסתום )משא״כ בדברי השו״ע אין 
לפסוק בלא הבית יוסף, ואפשר להדחק יותר 
להדחק  צריך  שאין  ועוד  ודוק.  בלשונות(, 
ולומר שהרמב״ם ס״ל שלדינא לא קי״ל נראה 
אע״פ שאינו סמוך, וכמש״כ הצל״ח וסיעתיה, 
)עדס(  יעקב  בחדות  וע’  א(.  )אות  יב״א  ע’ 
חאו״ח )סי’ ט״ו, ט״ז( מזה, שיש בו מן הדוחק 

מאוד.

שם  בספר  ראיתי  יפה  מאוד  ביאור  עוד 
בצלאל להרב הגאון יעקב חיים סופר )סי’ יד( 
יהושע  רבי  האם  הראשונים  שנחלקו  שכתב 
בן לוי הוא תנא או אמורא, וממילא הרמב״ם 
נראה  קי״ל  לא  ממילא  תנא,  שהוא  לשיטתו 
וכתב  הרי״ף,  דעת  וכן  סמוך  שאינו  אע״פ 
בזמן  בירושלים  רמות  לשכונת  שנפק״מ 
ע״ש.  נראית,  היא  אבל  מיל,  רחוקה  שהיתה 

ודפח״ח.

וע’ ברשב״א במגילה דף ב’ שכתב בהדיא 
והלכה  יוחנן  מר’  יותר  לוי  בן  יהושע  שרבי 
הוקף  שיהיה  למגילה  שבעינן  לענין  כמותו, 
הרמב״ם  ]אמנם  בשו״ע  וכ״פ  ישב,  ואח״כ 
משנה  בלחם  וכמש״כ  זה  על  שחולק  נראה 
והביאו  מגילה  בהלכות  שהשמיטו  שממה 
משמע  י״ב  פרק  ויובל  שמיטה  בהלכות  רק 
שמיקל. וכן נקט בדעתו הרב תשובה מאהבה 



אלק

)ויתכן שאם מרן היה שם לבו  )סי’ רי(,  ח״א 
לזה היה פוסק כן( ואכמ״ל[ וע’ בברית אברהם 

דניאל ח״ב.

והנה אף אי נימא שגם בנראה צריך סמוך 
כמש״כ  וכו’  והרי״ף  הרמב״ם  בדעת  מיל, 
בארוכה ביב״א חלק ז’ )סימן נח( ולא כשעה״צ, 
עדיין אין לנו הכרח לבאר שהכוונה בעיבור 
כן  שמשמע  הרא״ש  פסקי  מלבד  עיר,  של 
בהדיא, מהשאר לא משמע כן. ואפשר לומר 
נראה  בין  הנפק״מ  שזה  אוירי  קו  על  שקאי 
ועיקר להחמיר  לנו כלל  אין  כן  ועל  לסמוך, 
על  להשיג  ומש״כ  עיר.  של  לעיבורה  בזה 
דס״ל  רבים  נט( שמצינו  )ר״ס  ח״ז  ביב״א  זה 
שנראה צריך מיל, אבל לא כתבו עיבורה של 

עיר. ודוק.

נג(,  )סי’  ח״ב  למשה  תפלה  בשו״ת  וכתב 
שאם היה יודע הרב א״ר מהפוסקים שהוסיף 
שהם רבינו יהונתן מלוניל, והרשב״א, וראב״ן, 
מג״א  על  חולק  היה  לא  ע״ש,  משנה,  ומגיד 

שהיקל בזה.

פסקו  כנ״ל  האחרונים  ככל  רוב  ולדינא 
חיד״א,  הרב  כדברי  ולא  המג״א  כדברי 
יהודה  מטה  משם  ובכה״ח  במשנ״ב  וכמש״כ 
פסק  עובד  בית  בסידור  ורק  ושו״ג,  ומאמ״ר 
שנראה   )19 )ע’  הזאת  בהאגרת  וע’  כברכ״י, 
שהוא,  מרחק  מכל  הוא  שנראה  הר״ן  מדברי 

ע״ש. וכן דעת הרשב״א.

אך בתורה מציון הביא הרב כהניו שהט״ז 
ומהרי״ט  בתשובה  אלשקר  ומהר״ם  ופר״ח 
העלו  מגילה  בריש  וטו״א  והא״ר  צהלון 
כברכ״י, ע״ש. אך רבים שמציין קאי בהסבר 
כמו  השו״ע  בשיטת  ולא  הרמב״ם,  שיטת 
ובא  מודה  החיד״א  וגם  אלשקר,  מהר״ם 
שפשט השו״ע הוא שאין לו גבול, וגם הגר״א 
כתב שבכוונה שינה שו״ע את הלשון מדברי 

הטור והרמב״ם להורות שאין הגבלה לנראה, 
וכן העלה בשמש ומגן )סי’ נא(, ואילולי הרב 
היה  לא  הללו  דברים  כל  רואה  היה  חיד״א 
אומר כן בודאי, ע״ש. הרי שלדינא דעת רבים 
בדעת השו״ע שאין לו גבול, ואפילו אי נימא 
כחיד״א שיש לו גבול למה לא נימא מיל. ולא 

עיבורה של עיר.

והרה״ג יצחק רצאבי )בשיעור שנאמר באדר 
ה’תש״ע, ופורסם בי״ד מהרי״ץ( כתב שפשט 
דברי מרן נראה לא כרמב״ם ובנראה א״צ מיל, 
וכן דעת רבינו חננאל. ומש״כ ביב״א שדעת 
הר״ן שצריך שיהיה תוך מיל, הוא לא נראה 
כלל. והר״ן מביא שתי דעות, הוא לא החליט 
מי צודק, הוא רק הביא את הדעה הזאת, והב״י 
למד מדעה זו. ויותר מכך, ביב״א מביא בסי’ 
נ״ט את בעל הלכות גדולות, וכותב כך, ואי 
איכא כרכא דמוקף חומה מימות יהושע בן נון 
כרכא  ההוא  מן  דמרחקין  רוסתקי  ליה  ואית 
עד מילא, כבני כרכא דמו וקרו בחמיסר. אבל 
ודאי אי מרחקין טפי מן מילא קרו בארבעה 
עשר. דהיינו אם יש רוסתקי, רחבה כמין שוק. 
מדייק ביביע אומר, מפה רואים שבעל הלכות 
גדולות סובר כמו הרמב״ם, כי הרי הוא כתב 
סמוך  שלגבי  יוצא  א״כ  מיל,  שיעור  שיהיה 
השיעור הוא מיל וכך גם לגבי נראה. כך הוא 
כותב, משמע שפוסק כדברי הרמב״ם, שאפילו 
בנראה אם רחוק יותר ממיל אינו נידון ככרך 

וקורין בארבעה עשר.

והדבר תמוה ביותר, איך אפשר להבין את 
ההוכחה הזאת, הרי בעל הלכות גדולות מדבר 
על סמוך ולא על נראה, א״כ איך הוא מדייק 
שאותו דבר גם בנראה צריך להיות אותו דין 
של מיל. ויותר נראה שקאי רק הסמוך, ועכ״פ 
הפר״ח,  דברי  כאן  השמיט  זתים  השתילי 
משמע שס״ל שא״צ שיעור בנראה כלל, עכ״ד. 
בתפלה  גם  כ״כ  מבה״ג  לדייק  יב״א  וכדברי 

הרב עובדיה יוסף



בלק

הרשב״א  על  ובהערות  נג(,  )סי’  ח״ב  למשה 

מגילה )דף ב’ ע״ב הערה 243(, וההוכחה היא 

ממה שהשמיט כל דין נראה ומדוע, ועל כרחך 

שאין חילוק, אבל גם זה תמוה שלכו״ע צריך 

ביחל  מש״כ  וע’  ודוק.  שהוא.  חילוק  איזה 

ישראל )סי’ לז אות ו(, מש״כ ע״ד בה״ג.

למעשה נראה החיד״א שהחמיר בזה וקורא 

לזה חומרא לא לקרות בט״ו על כרחך שס״ל 

שבן ט״ו שקרא בי״ד יצא.

לרמות,  בנוגע  מצב  היה  מסויים  ובזמן 

שהיתה שאלה אם נחשיב את המשרדים של 

כמש״כ  מיל,  של  מרחק  אין  ואז  חוצבים  הר 

ביחל ישראל )סימן לז(, אמנם מו״א זצ״ל לא 

החשיבם אלא צריך בית מגורים, ולאחר זמן 

היה שם את ישיבת חברון לצעירים ממול הר 

לומר  מקום  ויש  שם,  ישנים  שגם  חוצבים, 

שאין  ברור  כיום  ולמעשה  מיל.  שם  שאין 

מיל, גם מצד שכונת רמת שלמה. וגם ישנם 

קראוונים שמחברים, וכמש״כ בשו״ת ראשון 

לציון ח״א )סימן ס(.

תח״י  שישנה  פורים  על  בחזו״ע  והנה  ג. 

במיל,  שסגי  כתב  ראשונה  במהדורה 

ובמהדורה הראשונה ביותר )שיצאה בצמצום 

יותר( כתב שצריך שיהיה בסמוך  ואין אותה 

תוך עיבור העיר, ולא כתב לזה מראה מקומות 

כלל. והדברים לכאורה צ״ב איך פסק להחמיר 

הכי,  ס״ל  לא  בשו״ע  מפורש  מרן  והרי  בזה, 

עיר.  של  עיבורה  ולא  הסמוך  על  מיל  וכתב 

וביב״א ח״ז )בסי’ נח אות ה( כתב שדעת מרן 

כמהר״ם אלשקר, שהוא עיבורה של עיר, והוא 

רחוקה  יב״א שרמות  כותב  מכן  )ולאחר  צ״ב 

שהוא  וצ״ל  עיר  של  עיבורה  כתב  ולא  מיל, 

במכ״ש(. ואף שכתב ביב״א )בח״ז סי’ נח אות 

א( שכן משמע מדברי פסקי הרא״ש וכו’ הנה 

ובהדיא  בזה,  תדחק  בטור  שדחק  מה  עדיין 

בשו״ע לא כתב כן, וכנ״ל. 

שהוא  זצ״ל  מו״ז  בדעת  היא  האמת  אמנם 
קנג  בסי’  ויותר  קנא,  )סי’  החזו״א  כדברי 
מכן  ולאחר  מיל,  הוי  שמהחומה  שס״ל  ב’( 
שבעים אמה ושיריים, וכ״ד הר צבי )וע’ תורת 
ועוד,  ח״ב  ציון  בני  בשו״ת  שכ״כ  המועדים 
והאמת שלא כתב על שבעים אמה ושיריים, 
17 שהביא  וכן ראיתי בפסקי תשובות הערה 
שכ״ד האול״צ וליתא(, וכן דעת הדברי יציב 
)סי’ רצה(, ובזה ביאר קושית האחרונים מאי 
שנא מנראה שצריך גם מיל למ״ד, כי בנראה 
הוא  בסמוך  משא״כ  הסמוך,  מן  הוא  המיל 
המיל הוא מן הכרך, ודייקו מדברי הר״ן, ע״ש. 
יצא לחומרא שצריך למעשה אחר מיל  ולכן 
מהחומה שלא יהא שבעים אמה ושיריים. וכן 
החמיר  זצ״ל  שמו״ז  מביא  המועדים  בתורת 
כיון  בי״ד  יקראו  נוף  שבהר  לומר  בתחילה 
שהיה יותר משבעים אמה ושיריים ע״ש. וכן 
נראה שחושש לדברי החזו״א וההר צבי ולא 
בשו״ע  שבהדיא  כיון  בשו״ע  הפירוש  שכן 

לא״ה ודוק.

מו״א  לי  שאמר  כפי  בע״פ  מו״ז  אמר  וכן 
בתחילה  עקא  דא  אך  חשש,  שלזה  זצ״ל 
הגאון  עם   8 אלקנה  ברחוב  מתגורר  כשהיה 
הרב בן ציון אבא שאול היה במרחק שבעים 
העיר  וכן  בט״ו,  קראו  ואפ״ה  ושיריים  אמה 
יעקב של  אביר  בקובץ  גבריאלוב  הרב משה 
את  מו״א  לי  הסביר  אך  זצ״ל.  יהודיוף  הרב 
שיטתו בזה, שבתחילה סמך אפילו על העירוב 
ועל כן פסק למבשרת ציון לקרא בט״ו אפילו 
שיש להם מועצה נפרדת, וחזר בו לאחר מכן 
בזה,  אלישיב  להגרי״ש  מלשמוע  בו  שחוזר 
במוקפות  מגילה  בספר  נדפס  ]מכתבו  ע״ש 
חומה עמוד 208[. ועד עתה קוראים במבשרת 
ציון בט״ו על פי פסיקתו הישנה. והעיר בזה 
בשמש ומגן )ח״ב סי’ טז יז( ושכן פסק להם 



גלק

ובאריכות  בט״ו.  לקרא  אלישיב  הגרי״ש 
שדעתו  קלא(,  )סי’  ה  חלק  תשובות  בקובץ 
מיל  ואין לחשב  נראית  אינה  רמות  ששכונת 
אחר עיבורה של עיר כדברי החזו״א, ורק בגלל 
עירוב  שהוא  ובתנאי  בט״ו,  קוראים  העירוב 
יציב ולא רק לשבת נעשה שאז נחשב לעראי, 
בכה״ג,  לפורים  רק  בורגנים  מועיל  לא  וכן 
 ,)100 )גליון  שדה  בהליכות  משמו  וכמש״כ 
וכן כתב בשו״ת הראשון לציון ח״א )סימן ס( 
וכפי  בורגנין,  מעשיית  נחה  לא  מו״ז  שדעת 
שהורה לר’ שלום סעדון, ע״ש. וע״ע בשבות 
יצחק בצירוף של הריבועים, וע״ע בנעם חלק 
ט’ ע’ שסט על נידון העירוב, וכן בחלקים ז’-

ח’ ויותר בחלק יז, ובלהורות נתן חי״א )סימן 
עח(, ובנתיבות לשבת )ע’ תקו תקז(, וע’ לקמן 

אות מזה.

 האם בדין סמוך יש חילוק אם 
העיר התקרבה או הסמוך

החזו״א  דברי  על  שפקפקו  שיש  אף  והנה 
העיר  אם  בין  לחלק  ואמרו שס״ל שיש  בזה, 
לבין  מיל,  עד  שמהני,  הפרוז  לכיוון  נבנתה 
מועיל,  שלא  העיר  לכוון  התקדם  הפרוז  אם 
פסק  ולכן  ושיריים,  אמה  יש שבעים  אם  רק 
בט״ו  שיקראו  בירושלים  שאול  גבעת  לענין 
שם  היטב  ודוק  התרחבה,  שירושלים  כיון 
בלשונו כן, וכן העלה בדעתו בברית אברהם 
דניאל )ח״א סי’ כד(, אך צ״ע מנליה הא. וכן 
הביא הרב השואל בשו״ת אז נדברו )ח״ה סי’ 
ידיים,  בשני  המחבר  הרב  אותו  ודחה  מא(, 
רצה(,  )סי’  יציב  בדברי  בזה  והסתפק  ע״ש. 
והנהגות חלק  והב״ד בתשובות  יציב  ובדברי 
)סי’ רלג( כתב שאם הסמוך התחבר לכרך  ג 
לא מועיל, וזה מה שהיה בטבריא, שר’ יוחנן 
אם  אבל  הישנה,  טבריא  שזה  ואמר  קרא 
והנה  ע״ש.  לדינא,  וכן העלה שם  לא,  סמוך 

הדברים,  להסבר  ישובים  הרבה  שיש  מלבד 
וגם  בס״ד,  יא  באות  באריכות  לקמן  וע’ 
אלא  כן  לומר  לדינא  נחת  לא  יציב  הדברי 
חדשים,  דברים  לחדש  מקום  ומה  בהשערה, 
לסמוך  שאין  קנייבסקי  הגר״ח  שאמר  ועוד 
על שמועה זו שפסק החזו״א על גבעת שאול, 
ב(,  אות  קנג  )סי’  איש  חזון  ובספרו  היות 
בתחלתה  העיר  נבנתה  אם  דאף  ונראה  כתב, 
רחוקה מן הכרך ואח״כ נתוספו בתים ונסמכה 
אע״ג  סמוך  דין  להעיר  יש  הכרך  אל  העיר 
ולא  שנסמכה  קדם  פרזית  היתה  דעד השתא 
מצינו בפוסקים חילוק בדבר. תדע שהרי אם 
והיה  הנס  בשעת  לכרך  סמוכה  העיר  היתה 
דינה בט״ו ואח״כ נחרבו מקצת בתיה ועכשיו 
היא רחוקה הרי היא יוצאה לדין פרזית וה״נ 
רחוקה ונסמכה שבה מדין פרזית לדין מוקפת, 
ע״כ. אך הרב שריה דביליצקי כתב שחזר בו 
גבעת  על  האחרונה  ופסיקתו  בודאי  החזו״א 
שאול ב’ היא העיקר בשנת תש״ט, ע״ש. ורוב 
העיבור,  מסיום  מיל  ס״ל  הקודם  הזמן  גאוני 
מציון  בתורה  רוזנטל  טוביה  הרב  וכמש״כ 
)שנה א סי’ כג(, והרי״מ חרל״פ בקו״א לציץ 
התו״ח,  משם  מינצברג  והרב  וכה״ח  הקדש 
ושכן נהגו תמיד בירושלים הישנה, ושכן דעת 
הרב קוק, והיותר נראים דברי הרב פישר באבן 
נ( בכל זה שאפילו לחזו״א  )סי’  ישראל ח״ח 
יש למנות מהעיבור מיל, ולא ראה דברי הר 
צבי בכל זה והתקשה מאוד איך לכל הענינים 
אומרים שעיבור העיר נחשב לעיר ומדוע כאן 
החזו״א  מה שפסק  א״ש  ובזה  הכי,  נימא  לא 

על גבעת שאול ב’ לקרוא בט״ו ע״ש.

אמנם יש הגיון בדבריהם היות וכל ענין של 
סמוך מפני שמוקף חומה מוגן, וכל הסמוך גם 
מוגן, לכן צריך סמוך תוך מיל אפילו כשיש 
ושיריים,  אמה  רצוף שבעים  עכ״פ  או  ישוב, 
וכן העלה הרב יו״ט ישראל בתורה מציון שם 

הרב עובדיה יוסף



דלק

תשובות  ליקוטי  בשו״ת  מכן  לאחר  )ונדפס 

שהעיקר  לו  שנראה  ישראל(  יו״ט  מהרב 

שהגמרא  חומה  בערי  וכמו  עיר  של  עיבורה 

מדמה לשם, ולא כמו בעירוב, והטעם משום 

עליהם,  מגינים  גם  מיל  וכי  מלחמה,  קורבת 

ורפיא  ולאו  משא״כ בשבעים אמה, אבל אין 

והירושלמי,  הגר״א  דברי  ראו  ולא  בידיה, 

ישראל  יצחק  רפאל  הרב  לו  השיב  אך  ע״ש. 

והחישוב  נחשב לעיר ממש,  שנראה שעיבור 

נחשב  ודאי  בעיבור  ועכ״פ  מהעיבור, 

הענינים  וכל  שבגיטין  ובפרט  לירושלים, 

מחשיבים לירושלים, ע״ש. והרב משה נחמיה 

כהניו העלה כהרב יו״ט ישראל שרק העיבור 

בית  קהילת  שנוהגים  כמו  ולא  נחשב,  לבדו 

רוזנטל  טוביא  הרב  אך  בט״ו,  לקרות  יעקב 

הקל מאוד בכל זה שמיל מהעיבור, וגם סגי 

בנראית מקצתה, כדמוכח מזבחים קי״ח ע״ש. 

בין  מצוי  אמה  שבעים  של  ריווחים  ולאידך, 

בתים, וכי מושב אחד יקראו חלק בי״ד וחלק 

שבזה  מיל,  לומר  יותר  ההגיון  וזה  בט״ו, 

שהרב  )ואף  ביניהם.  מיל  שמרחק  מצוי  לא 

טוקצינסקי ס״ל מיל מהחומה בלא עיבור של 

עיר מטעם זה ולדעתו בית אחד חציו י״ד חציו 

ט״ו, אך מחו ליה במאה עוכלי וכולם פליגי 

ישכיל  והרב  שכזה10(,  דבר  יתכן  שלא  ע״ד 

עבדי חלק א )סימן טו״ב(, חלק על הרב יו״ט 

ישראל ועוד, והעלה שאחר כל העיבורים הוא 

שיעור של מיל, והשיג על הרב ציץ הקדש בזה 

כתב  ועוד  גבורים,  שלטי  הרב  דברי  בביאור 

שם שלאומרים נראה אפילו שלא סמוך ודאי 

במרחק  שהוא  ולומר  להקל  שייך  שבסמוך 

10( וזכורני שבנו של הגרמ"ט נהג להמשיך במסורת 
הרבי  אצל  והיה  בירושלים,  בי"ד  מגילה  לקרות  זו 
מליובאוויטש והוכיח לו שברור שיש כאן טעות והודה 
בשבועון  שנה  כעשרים  לפני  והתראיין  דבריו  על  לו 

מסויים וסיפר זאת.

מיל, אבל לאומרים שהוא נראה וסמוך כדעת 

הרב ברכ״י בזה יש מקום יותר לדון אם צריך 

הגר״מ  וכן  באריכות,  ע״ש  לעיבור,  עיבור 

אליהו ס״ל מיל מהשכונות, ע’ במקראי קדש 

אין  רמות  ש״י(, שס״ל שלשכונת  )בע’  הררי 

מרחק מיל בשנת תשס״ג, ועל כן יקראו בט״ו. 

אלישיב  הגרי״ש  משם  )דרזי(  יצחק  ובשבות 

לא,  העירוב  יפסק  אם  אך  מחבר,  שהעירוב 

ע״ש. וע’ במקראי קדש )פרנק, סי’ כג( שיש 

בזה איסור של אגודות אגודות, והביא ראיה 

מהר״ן, וכה״ג במהרי״ל דיסקין.

בהלכה  מקור  ספר  הב״ד  תשובות  ובפסקי 

)בריזל( שהגרי״ש אונגר שאל את החזו״א על 

הפסיקה בגבעת שאול ב’ וענה לו כי נחשבים 

אמר  וכן  וארנוניות,  במיסים  העיר  לענין 

מדעתו בדעת החזו״א בתשובות והנהגות ח״ב 

)סי’ שמז( והדבר יש בו מן הקושי מאוד כיון 

נאמר  שלא  כתב  ג(  אות  קנג  )סי’  שבחזו״א 

מיסים וארנוניות אלא רק לענין של נראה ולא 

על סמוך, ע״ש.

וכאן שאנו דנים על סמוך מה מקום לומר 

כן, וישבו לי שלא אמר החזו״א אלא לקולא, 

אבל  וארנוניות,  מיסים  א״צ  סמוך  שלענין 

ומעתה  ודוק.  מהני  וארנוניות  מיסים  יש  אם 

מיסים  יהני  האם  ממיל  יותר  גם  לכאורה 

כן  שפסק  הגרשז״א  סברת  וכמו  וארנוניות, 

לרמות כנ״ל, ודוק.

והאמת היא שבר״ן הביא פירוש של מתחשב 

בתחומי העיר שאם הכוונה מיסים וארנוניות 

ואפילו  ז,  באות  וכדלקמן  הפרמ״ג  כדברי 

וכתב  אחר  ביאור  סיים  ולבסוף  ממיל,  יותר 

מתחומי  שנחשב  שאפילו  דבריו  לבאר  בב״י 

העיר לא מועיל אם הוא לא תוך מיל, )וכפי 

שתיקן דברי הב״י במאמ״ר(, הרי בהדיא שיש 

שיטה של מיסים ליותר ממיל, אבל למעשה 



הלק

לא פסקינן כן. והגרשז״א סמיכתו על העירוב 
והעיקר  מיסים  של  מדין  ״משל״  בתור  רק 
שהולכים ובאים תדיר אחד לשני כעיר אחת 

לגמרי11. 

רק  הוא  בעניניו,  משתתף  מנח״ש  ומש״כ 
בחזו״א,  וכמש״כ  סמוך  על  ולא  נראה  לענין 
שבבית  אף  בר״ן,  הוא  וכן  בריטב״א,  וכ״כ 
לומר  יש  ונראה,  סמוך  הלשון  הביא  יוסף 
של  נראה  מלשון  שהכוונה  לאפוקי  שבא 
נראים דבריו, וכמש״כ במאמ״ר, ול״נ, ודברי 
כן מהב״י  נראה  החזו״א מסתברים, אף שלא 
סמוך  של  מדין  דנים  אם  בנ״ד  הנה  כנ״ל. 
וע’  וארנוניות,  מיסים  סברת  לומר  קשה 
הבית  בדברי  שהעיקר  ז’  באות  לקמן  מש״כ 
יוסף הוא שצריך שיהיה מתחום העיר לענין 
שבת, וכ״נ קצת מהמאירי, ולא מסים כשיטת 
סברא  יש  עכ״פ  אך  טובא,  וא״ש  הריטב״א, 
גדול  לספק  מצטרף  ועכ״פ  בדבריו,  גדולה 
והרמב״ן  האגודה  משם  בא״ר  ]ומש״כ  מאוד 
דף ע״ט שמשמע שסגי לענין ארנוניות, הנה 
)ס״ק  בשעה״צ  וכמש״כ  להיפוך  היא  הכוונה 

11( סיכום דעת הב"י הוא שדוחק לומר שמיל קאי 
בטור וברמב"ם רק על סמוך, ויש לחלק שבסמוך הוא 
רק בתוך עיבורה של עיר )שהוא שבעים אמה ושיריים(, 
מחתשב  הוא  העיקר  הראשון  לפירוש  הר"ן  ובדברי 
יותר ממיל, ולפירוש השני  זה גם  בתחום העיר, ולפי 
שנראה  הרי  ע"ש.  לקרקע,  אוירי  קו  בין  הבדל  שהוא 
יותר שהשו"ע קאי כשיטה להבדיל בין קו אוירי לקרקע 

לשיטת החיד"א בברכ"י.

אמנם יפה העיר בדרכי משה שהעיקר חסר מן הספר 
אצל הר"ן, והאמת שלענין עירוב מחשבינן בקו אוירי 
וביאר  אוירי,  קו  הוא  גם סמוך שכאן  ולכאורה  דוקא, 
בדרכי משה שהוא תוך מיל רק יש נחל או נהר מפסיק 

שמתחשב עם העיר, ע"ש.

ובנ"ד שהכבישים נחשבים כעין נהר לענין זה קשה 
לאומרו. כיון שהחשיבות לומר כנהר הוא להקל שהוא 
כמו גישה למקום, אבל למעשה הולכים ובאים בני אדם 

עליו ולכן לא נחשב לנהר, להחמיר בזה. ודוק.

ז( שנפק״מ בסמוך גם לענין אם חלים עליהם 
מיסים וארנוניות[. 

ובישכיל עבדי ח״א )סי’ יח(, העלה על עיר 
שבין שתי עיירות, אחת מוקף חומה ואחת לא 
ולא  המיסים,  אחר  שהולכים  חומה,  מוקפת 
קדש  ובמקראי  ע״ש.  בזה,  הקדש  ציץ  כהרב 
אחר  שהולך  שודאי  ק״כ  דף  כ״ג  סי’  פרנק 

הכרך ולא לפרוז, ע״ש.

שלש  לנו  שיש  בזה,  הדין  לעיקר  נחזור 
שיטות בדבר, א. אחר אלפים אמה רק עיבור 
מהסוף  העיר  עיבור  שיש  עוד  כל  ב.  העיר, 
העיר  שכל  אמה  אלפים  אחת  פעם  מונים 

כארבע אמות, ג. שתמיד יש אלפיים אמה.

אמה,  אלפים  העיר  עיבור  שאחר  וכשיטה 
האריך בזה יפה בזה ביחל ישראל סי’ לז, קחנו 
משם, שיש אומרים שהוא מיל, הרב מינצברג 
והתורת חסד, וכן דעת הרב כה״ח, בני ציון, 
זוננפלד,  הרב  מלובלין,  תו״ח  הקודש,  ציץ 
עקיבא  הרב  דיסקין,  הרב  חרל״פ,  הרב 
שלזינגר והרב מרדכי אליהו, ובשו״ת הראשון 
בספר  והב״ד  בזה,  מו״ז  בדעת  צידד  לציון 
וי״א   ,)188 268 הערה  )ע’  חומות בית שמש 
שהוא  דיסקין,  המהרי״ל  הוא  ביותר  המיקל 
גם סמוך דסמוך שתמיד הולך אחר מיל, וע’ 
ביב״א שם שיש לדחות שמהרי״ל דיסקין לא 
כתב ספרו וכמש״כ בנו וכו’ ע״ש. הנה דבריו 
לא רחוקים ונראים מאוד שאם איתא מיל הוא 
תמיד מיל גם מסמוך לסמוך ולא שמענו מי 
מהפוסקים שיגיד להיפך מזה ולעשותו טועה 
בדבר משנה, אבל אין להתכחש שהוא שיטה 
אלא  באים  לא  אנו  ועכ״פ  ממש,  יחידאה 
שיטה  מינצברג  הרב  שיטת  שיהיה  לזה  רק 

אמצעית בכל זה.

ושיטה האמצעית נראית יותר שהוא פשרה. 
ח״א  שאל  בחיים  ]וכמש״כ  מהרדב״ז  כנודע 

הרב עובדיה יוסף



ולק

ד״ה  ע״א  )ס’  אומץ  ויוסף  עלה(  ד״ה  ע’  )ס’ 
מעתה(, שכבר נודע דהרדב״ז ברוב תשובותיו 
בפומיה  ומרגלא  אמצעית  כסברא  פוסק 
נקטינן כסברא אמצעית, )וע’ רדב״ז ח״ח )ס’ 
יא(, ובח״ג )ס’ אלף א’ תקעב(, וע’ מהריב״ל 
ח״ג )סו״ס סא(, שכ״כ בדעתו(12[, ולכן אפשר 
של  מהסיום  במיל  אפילו  סמוך  שנחשב 

הסמוכים.

אמנם האמת היא שיש כאן ארבע שיטות: 
רק  שהוא  והמקדש  הקדש  עיר  הרב  שיטת 
עד  שעדיין  שניה  שיטה  מהחומה,  אלפים 
)סי’  ח״ח  והמנח״י  כחזו״א  עיר  של  עיבורה 

ובשו"ת  רסו(,  דף  )מהדו"ב  פסח  בחזו"ע  וכ"כ   )12
א(,  אות  ז  סימן  דעה  יורה  )חלק  ח  חלק  אומר  יביע 
המאור  בעל  הרז"ה  כמ"ש  אמצעית,  כשיטה  שהעיקר 
לסוכה.  סוכה  בין  יהיה  כמה  גבי  א(  )י  דסוכה  בפ"ק 
אלפסי  הרב  ופסק  בד"ה  א(  )פב  יומא  הר"ן  וכ"כ 
בחינוך והשלמה דרבנן כרב נחמן, משום דאמר מילתא 

מציעתא )וע"ע בשדי חמד מע' ה' כלל ל(.

וראיתי בשו"ת צמח צדק )ליובאוויטש( אורח חיים 
והגם  כדברי המכריע.  לז שכתב שידוע שהלכה  סימן 
שהרי"ף כ' בפ"ד דעירובין דדוקא במשנה אמרי' הכי 
מ' משם  דף  כירה  פ'  בחי'  הרשב"א  וכ"כ  בבריי'  ולא 
הגאוני'. הגם דבגמ' בדרך דילמא איתמר מ"מ לא עבדי 

בה עובדא וא"כ י"ל דה"ה בדברי הפוסקים.

מ"מ עכ"פ יש כאן דעות לצרף לדעת רש"י והתוס' 
אחר  הלך  סופרים  ובשל  רבים  האוסרים  הוה  לא  ותו 
המיקל. ועוד דהתוס' ס"ל דגם בברייתא איתא כלל זה 
כמ"ש במשנה למלך פ"א מה' בית הבחירה ע"ש ופ"ט 

מהל' ברכות דין ג' במל"מ ובהג"ה. עכ"ד.

שהא  ז,  סו"ס  חאו"ח  אלחנן  יצחק  באר  בשו"ת  וע' 
התוס'  וכתבו  מכרעת,  שלישית  הכרעה  אין  דקיי"ל 
בב"ק )דף קט"ז( ובשא"ד, דזהו משום דאינו מטעם א' 
רוב  לענין  דדוקא  )שם(  לעיל  כתבתי  כבר  אכן  ע"ש, 
המיעוט  את  יכריעו  שלא  א'  מטעם  שלא  המקילין 
דזה  אף  להתיר  ס"ל  דכ"ע  די"ל  היכא  אבל  האוסרין, 
חולק על טעמו של זה ואינו מטעם א' כה"ג יש להקל 
והבאתי )שם( ראי' לזה מירושלמי סנהדרין )פ"א ה"ג( 
ע"ש, והב"ד בשו"ת באר יצחק )חלק אבן העזר סימן י 

ענף ה בסופו(.

העיבורים,  אחר  מיל  שלישית  שיטה  סב(, 
ביום  שהכל  דיסקין  כמהרי״ל  רביעית  שיטה 
דיסקין  מהרי״ל  ושיטת  ודוק.  בברכה.  ט״ו 
הם  החזו״א  דברי  ולכן  נחשבת  ולא  כמעט 
השיטה האמצעית בזה. וע’ לקמן בראיית הרב 

עיר הקדש והמקדש.

האם אפשר לסמוך על העירוב

ד. עוד כתב באבן ישראל שם לחלוק ע״ד 
והשיג  העירוב  על  לסמוך  והעלה  החזו״א 
שאי  שהחמיר  זה  בכל  המנח״י  על  הרבה 
שאין  שמש״כ  העירוב,  את  לצרף  אפשר 
סומכים על העירוב הרי לנשותיהם סומכים, 
ומש״כ המנח״י אם יקרע העירוב א״כ הפסיד 
את הפורים, והב״ד ביב״א )ח״ז סי’ נח( וכמו 
מזה  יותר  הקשה  ח״א  לציון  באור  הקשה  כן 
עי״ז, כתב באבן  יהיה שני ערים  יקרע  שוכי 
ורגע,  רגע  כל  מחובר  שיהיה  שא״צ  ישראל 
קמא  )מהדורא  תנינא  שלמה  במנחת  וכ״כ 
ובשבות  דלקמן,  נז(,  סי’  ובתנינא  נט,  סימן 
שאה״נ  אלישיב  הגרי״ש  משם  )דרזי(  יצחק 
אם יקרע העירוב יהיו י״ד, ומה בכך, ובספר 
תפארת ציון הספדים על הגאון האור לציון, 
איתא מהרב אברהם שבות )ע’ תמא(, שאמרו 
לו שהגרי״ש אלישיב פסק לרמות ט״ו, אמר 
ולאחר  יראה  ואם  בספרי,  מש״כ  ראה  האם 
וכן כתב  מכן יאמר עדיין ט״ו הנני חוזר בי, 
דבר  לומר  בא  שאינו  תשובתו  בהתחלת 

במקום הגדולים בענין רמות, ע״ש.

עוד כתב באבן ישראל שם, שמש״כ מנח״י 
על  לסמוך  א״א  בזה״ז  רה״ר  יש  שלמ״ד 
)סי’  החזו״א  לשיטת  לזה  א״צ  הנה  העירוב, 
קז ס״ק ז( וע’ באול״צ ח״א, שיש בכל מקום 
עירוב,  לו  שמועיל  דרבנן,  שהוי  מחיצות  ג’ 
ע״ש. ועוד יש להוסיף כנ״ל שכותב במנח״ש 
שהצורת פתח עושה אותו לכו״ע דרבנן. וע’ 



זלק

אלישיב  הגרי״ש  מדברי  עוד  ט״ו  אות  לקמן 
שלא אמרינן שאתי רה״ר ומבטלי מחיצה.

ובאמת באור לציון ח״א )סי’ מה(, בנ״ד כתב 
שיש לפקפק על העירוב גם מצד שלרמב״ם גם 
ברה״ר דרבנן צריך שלא יהיה בין העמודים י’ 
י’ אמה, ולכן  אמה, ובעירוב יש ריווחים של 
נראה  שלא  הסברא  מלבד  העירוב,  מהני  לא 
שהעיר תתחבר ותתנתק על ידי העירוב ע״ש. 
ידי  על  העירוב  את  חיברו  הזה  בזמן  הנה 
העדה החרדית, אמנם אין הם מקפידים שלא 
אברהם  בברית  וע’  אמות,  עשר  רווח  יהיה 
נראה  שלדינא  שהביא  כז(,  )סי’  ח״ב  דניאל 
שא״צ כל עשר אמות, ע״ש. ונשארו רק שאר 
כולם  המנח״י שעל  שיטת  גם  נימוקיו, שהם 
השיב באבן ישראל שם, ובברית אברהם שם 
)ח״ב  והנהגות  ובתשובות  ודפח״ח.  בארוכה, 
שם( ובברית אברהם שם האריך להסביר טעם 
פלוגת שני הצדדים, אם צורת פתח עושה דין 

מחיצה, ע״ש.

התייחסו  לא  ועכ״פ  ראו  לא  כולם  אמנם 
לדברי שו״ת מנחת שלמה תנינא )מהדורא א’ 
סימן נט, ובתנינא סי’ נז( שהסביר את הדברים 
יפה, והוא שהיות ומבואר בשו״ע או״ח )בסוף 
סי’ שצח( לענין תחומין בשבת דכל שישבה 
ואח״כ הוקפה מודדין מן החומה, ועיין במג״א 
כישב  זה  לענין  חשיב  ג״כ  דצוה״פ  ת״א  סי’ 
תחומין  שלענין  כמו  ומעתה  הוקף.  ולבסוף 
מהצוה״פ,  ומודדין  אחת  כעיר  להו  חשבינן 
ה״נ לענין מגילה, שהרי ביה״ח הדסה חשיב 
ודאי מעניני העיר, וכמו״ש המשנ״ב בשעה״צ 
דבעינן ״שהוא משתתף עמו בעניניו״, שהרי 
ואלפי  העיר  אנשי  בשביל  חיוני  דבר  הוא 
יום מהכא להתם ומהתם  יום  נוסעים  אנשים 
טוענים  שכולם  מה  ידעתי  לא  ולכן  להכא, 
רשות  לעשותו  אלא  מהני  לא  הפתח  דצורת 
וכמדומני  אחת,  לעיר  לא  אבל  הרבים 

כד’  וחשיב  דבתחומין מוכח שזה כעיר אחת 
אם  וכי  טוענים  שהם  ומה  עוד  וסיים  אמות, 
דלאו  ממה  חוץ  הדין,  ישתנה  העירוב  יקרע 
שבדרך  דכיון  דיתכן  נראה  כלל,  היא  טענה 
שבני  מפני  בצוה״פ  המקום  את  הקיפו  כלל 
ויו״ט,  בשבתות  גם  שם  לילך  רגילים  העיר 
לכן אף אם אירע שנקרע ממש העירוב, מ״מ 
אם עומדים לתקנו יתכן שלענין נד״ד שפיר 
קרוע,  גם בשעה שהעירוב  חשיב כעיר אחת 
לסמוך  לא  ומחמירים  סומכין  אין  אם  ואף 
להחמיר,  צריכים  דמדרבנן  היינו  צוה״פ,  על 
אבל מדאורייתא שפיר מהני לעשותו כרה״י 
וממילא חשיב כעיר אחת לענין מגילה, עכ״ד. 
והיא ראיה חזקה ביותר, ושלח שליח מיוחד 
לדעתו  הוא  אם  )קנייבסקי(  יעקב  לקהילות 
איננו  ״כי  בזה,  מהוראתו  בו  לחזור  צריך 
השיבו  וכנראה  עליו״  מוטל  לא  והדבר  רב 
שיכול להשאר בהוראתו, כי הוראה זו נשארה 
לתמיד ועד לרגע זה בבית הרפואה עין כרם 
ע״פ פסיקתו, ככה שמה שנאמר משם הקה״י 
נרגא. אחר ששמע  בו  יש  שעירוב לא נחשב 
וע’ בספר ארחות רבינו ח״ג  דברי הגרשז״א, 
)ע’ מ(, מש״כ הקה״י ע״ד, שא״כ את כל א״י 

תחשיב בעירוב, ושהוא לא פוסק, ע״ש.

מכתב  הביא  השנית  הפורים  אגרת  ובספר 
הקה״י שס״ל שאין העירוב מחבר, אך מסיים 
אם לדין יש תשובה, ולהלכה איני יכול לומר 
מועדי  הם  באלה  והב״ד  ע״ש.  דבר,  שום 
)שליזנגר, ח״ב ע’ רג(. וע״ע במאמרו של הרב 
דוד שפירא בבני ציון )ח״ג( שאביו ס״ל לצרף 
העיר  אם  בעי  בירושלמי  שהרי  העירוב,  את 
חומה,  למוקפת  נחשבת  אם  עירוב  מוקפת 
והעיקר שבאים מהסמוך לעיר בשביל שמיעת 
הדרשה בפורים שחל בשבת ע״ש. ויש לפקפק 
טובא. ועוד כתב שהעיקר מה שהולכים ובאים 
כל  ולפ״ז  הנראה,  דין  זהו  למקום  ממקום 

הרב עובדיה יוסף



חלק

סביבות ירושלים ודאי ט״ו ע״ש. ואין דבריו 
נראים כל הצורך. ובמועדים וזמנים )ח״ב סי’ 
העירוב  על  לסמוך  שאין  העלה  בהגה  קפה( 
שלא הופך אותו לישוב אחד אלא רק שיש לו 
מחיצות ע״ש. ובקנין תורה )ח״ד סי’ פז( כתב 
רק  וכתב  בי״ד,  ויקראו  מצרף  העירוב  שאין 
להסתפק אולי מיל נחשב במכונית, ע״ש. וע’ 
לקמן. ובקנה בושם חלק ג )סימן מה(, שאין 
מצטרף העירוב כדעת המנח״י גם בח״ט סי’ ע’ 
נ״ה, ושכן דעת הגרי״ז מינצבערג  סי’  ובח״י 
בשם הגאון בעל תורת חסד זצללה״ה, והגאון 

הר״פ עפשטיין, ע״ש.

והרב רצאבי )בשיעור שנאמר באדר תש״ע, 
להסביר  בלשונו  הביא  מהרי״ץ(  ביד  ופורסם 
רק  הוא  סיבה,  לא  הוא  פה  שהעירוב  זאת 
התקנה  עניין  להבין,  צריך  בעצם  כי  סימן. 
ועיר  ומדינה  מדינה  דינו,  ובית  מרדכי  של 
ועיר, היינו שכל כרך מושך גם את הסביבה 
שלו. כרך וכל הסמוך לו וכל הנראה עמו נדון 
עיר  על  מדבר  אתה  שאם  להגיד  בא  ככרך, 
אחרת כמובן שלא תימשך אחר העיר השניה, 
אם זה מושב נפרד ליד ירושלם נצטרך לדון 
מדברים  פה  אבל  סמוך,  או  נראה  נחשב  אם 
על שכונה שהיא בתוך ירושלם. ענין העירוב 
ירושלם שמקיף גם אותה, הוא רק סימן  של 
שמחשיבים אותה כחלק מהעיר, והרי לא רק 
לגבי עירוב אלא גם לגבי מיסים וארנוניות וכל 
כתושבי  נחשבים  הם  ירושלים  של  העניינים 
השכונה  על  לדון  אפשר  איך  א״כ  ירושלם, 
מירושלם?  נפרד  דבר  היא  כאילו  הזאת 
א״כ  ירושלם.  כתוך  נחשבת  שהיא  ודאי  פה 
השכונה  את  לדון  שאין  ברור  זאת  מבחינה 
אם  גם  סימן.  רק  הוא  והעירוב  נפרד,  כדבר 
מגילה,  מהלכות  שונים  עירובין  שדיני  נגיד 
אבל עצם זה שמכלילים אותם בתוך העירוב 
בהם  שמתחשבים  מראה  הדבר  ירושלם,  של 

עכ״ד.  אחד.  דבר  זה  עצמה,  בירושלם  כמו 
וע״ע בנעם חלקים ז’-ח’-ט’ וי״ז מכל דין זה.

ברמות  שיקראו  ס״ל  שהמנח״י  אף  והנה 
בי״ד היום העדה החרדית פוסקת לא כמנח״י 
שכתב שאין לסמוך על העירוב כיון שסבירא 
הרב  של  בתוספת  העירוב  על  לסמוך  להו 
לא  אם  אפילו  שרמות  שס״ל  בלוי  יעקב 
קשורה לעיר היות והיא מובלעת מג’ כיוונים 
חשיב לירושלים יותר. והוא טענה גדולה, וע’ 

לקמן אות ט״ו באריכות.

מהרב  הביא  )זילבר(,  הלכה  ובבירור 
של  מרא  והמנח״י  שהיות  מגור  שמחה  לב 
אינה  שרמות  שפוסק  אחר  אמנם  ירושלים, 
שם  דאתרא  למרא  נחשב  לא  ע״כ  ירושלים 
בירור  העיר  אמנם  כמותו,  לפסוק  חיוב  ואין 
הלכה שנחשב רבה של כל ארץ ישראל, ע״ש.

והעיקר שהתקרבה רמות עתה תוך מיל ולא 
כמו שהיה יותר ממיל. וכן יב״א אף שהחמיר 
כאן על דין העירוב, הנה חזר בו ביב״א )ח״ט( 
שחזר בו ומתיר את העירוב, וע’ בהערה. וי״ל 
על  שנסמוך  להקל  יש  דרבנן  דהוי  שבנ״ד 
העירוב שנחשב לעירוב. ועמש״כ לקמן לענין 
דאורייתא  ולא  דרבנן  דהוי  שנראה  מגילה 
למרן וכדמוכח בב״י בסי’ תרפט לענין קטן, 
שנסמוך  להקל  יש  דרבנן  דהוי  שבנ״ד  וי״ל 
דהוי  נימא  ואי  לעירוב.  שנחשב  העירוב  על 
ד״ק כד״ת דמי מ״מ בזה עבדינן ס״ס ככל דיני 

דאורייתא כנודע, ואכמ״ל.

דין נראה האם מהסמוך

גדול  ספק  ישנו  נראה  של  בדין  והנה  ה. 
העתיקה  מעיר  צריך  האם  הוא  באחרונים 
כמו  העיר  של  מהתוספת  סגי  או  לראות, 
כן  לסמוך,  סמוך  של  דין  שיש  בסמוך 
בנראה, וכך דעת הרב כה״ח )ס״ק י(, שמאחר 



טלק

הסמוכים  מהבתים  מחשיבים  מיל  שסמיכות 

הוא  הנראה  לענין  ה״ה  החומה,  מן  ולא 

מהבתים הסמוכים ולא מן החומה, ע״ש. וכן 

טוען הרב אלחדד בספרו בכורי אשר )סי’ א(, 

ולא כברית אברהם דניאל ח״א )סי’ כד( שלא 

הביא מדברי כה״ח בזה, )למרות שראה אותם 

כפי שאמר לי בע״פ(, וביב״א לא נגע בדברי 

ר’  היקר  האברך  והעירני  כלל.  הללו  כה״ח 

ופשוט  שהיות  בס״ד  שנראה  משדיאן  יוסף 

)סי’  כחזו״א  שהעיקר  לדינא  זצ״ל  למו״ז 

קנא וקנג( ומקראי קדש הנ״ל שמודדים מיל 

מהחומה ולאחר מכן נחשב סמוך רק בעיבור 

של עיר שהוא שבעים אמה ושיריים, ומעתה 

לענין  עצמה  העיר  אחר  הולך  שהכל  יוצא 

שבעים  בדין  רק  סמוך  נידון  והשאר  סמוך, 

אמה ושיריים, ה״ה לענין נראה צריך שיהיה 

מהעיר ולא מהסמוך, ודוק היטב.

ובמנחת יצחק ח״ח )סימן סב(, כתב שאפילו 

עיבור  שיש  כעירוב  להקל  יש  סמוך  שלענין 

לעיבור, אבל לענין נראה אין לך אלא חידושו 

והוא לא מהעיבורים, אמנם יש לקרות יומיים 

ובקול  ע״ש.  י״ד,  ביום  להסתפק  ולא  בכה״ג 

אליהו )טופיק, ח״ב סי’ כח( כתב, שלא ברור 

הדבר כדברי כה״ח לומר שנראה הוא מעיבורא 

של עיר ע״ש.

סמוך  ולא  נראה  שהוא  במקום  ועכ״פ 

בזה  יש  רכס שועפט,  כמו  עיר  בעיבורה של 

מיל  הוא  סמוך  שמא  בזה,  להתיר  ס״ס  כמה 

ולא תחום שבת, וכשיטת התו״ח וסיעתו, ולא 

והמבינים כן בדעת החזו״א, ושמא  כהר צבי 

כרשב״א שנראה אפילו כמה מילין )ע’ יב״א 

סי’ נט( וסגי בראיית מקצתו ולא כולו, ושמא 

אפשר שיהיה נראה רק מהסמוך, ובזה נראה 

כולו ודוק.

ועל כן נראה שיקראו בט״ו, אבל מו״ז זצ״ל 

החמיר בתחילה רק בנוגע להר נוף ששם לא 

ושיריים,  אמה  בשבעים  החמיר  ובזה  נראה 

נראה  ששם  אף  המועדים,  בתורת  כמש״כ 

מהסמוך עכ״פ וגם יש ס״ס, שמא סמוך הוא 

להנ״ל  אך  מהסמוך,  בראיה  סגי  ושמא  מיל, 

שאחר  לפרוך  יש  בזה,  זה  תלויות  שהדעות 

צריך  ממילא  במיל,  סגי  שלא  אומר  שאתה 

להחמיר,  יש  כן  על  ודוק.  הבית  מהר  נראה 

וסיעתיה  התו״ח  דברי  מסתבר  יותר  אבל 

מו״ז  מסקנת  וכן  עיר,  של  מעיבורה  שמיל 

כנ״ל, ודוק.

האם חישוב סמוך למיל שיעורו 
הוא במכונית

לו  שנראה  כתב  י(  )ס״ק  בכה״ח  והנה  ו. 

שהיות ויש ספק בנראה ויש יותר ממיל האם 

אחת,  לעיר  מחברו  והמג״א  לנראה,  נחשב 

לצרף  יש  לכן  בזה,  החמיר  הברכ״י  משא״כ 

לזה דעות שמיל יחשב ברכב ולא ברגל, והוי 

כעין ס״ס לענין זה ע״ש. וביב״א ח״ז לכאורה 

שאפשר  בפשיטות  ס״ל  כאילו  בדבריו  הבין 

לשער מיל ברכב, וליתא רק צירפו לסניף של 

ס״ס. ואף ביב״א יש לפרש כן.

לומר  לזה  חש  שלא  מכה״ח  נראה  והנה 

יקראו בט״ו אחר  שבמגילה אפילו בס״ס לא 

ולהנ״ל שבן  ודוק.  יצא,  י״ד  ביום  שאם קרא 

לומר  שאין  כ״ש  יצא  לא  בי״ד  שקרא  ט״ו 

כן, וגם ביב״א ח״ז שם השיב שאין כאן ס״ס 

רכב  של  לענין  כלל  דמי  שלא  כיון  לדעתו 

אם  תלוי  ששם  אבילות  של  לענין  שנאמר 

יום, נחשב כמקום קרוב,  יכול להגיע באותו 

ויכול למנות עמהם, ובכלל זה אם יוכל להגיע 

ברכב, אבל כאן כל שהמקום רחוק במדת אדם 

בזרוע,  רחוקים  לקרב  לנו  אין  רגלי,  שהולך 

ולומר שע״י נסיעה ברכב יקרא ״סמוך״ לכרך 

הרב עובדיה יוסף



קמ

לענין מקרא מגילה.

)מגילה  אבן  הטורי  מ״ש  שלפי  אמת  והן 
נידון  לכרך  הסמוך  שכפר  שהטעם  ב’(  ג’, 
זה  וסמוכים  קרובים  שהם  שכיון  לפי  ככרך, 
אי  בזה,  זה  של  אנשים  מצויים  ותמיד  לזה, 
וזה  בי״ד,  פורים  מצות  יקיים  שזה  אפשר 
שאנשיה  אחת  כעיר  שנראה  בט״ו,  יקיים 
וכיו״ב  ע״ש.  מאלו.  אלו  במנהגיהם  חלוקים 
קצג(.  סי’  )חאו״ח  סופר  חתם  בשו״ת  כתב 
תנאי  שלפי  שמכיון  לומר  מקום  יש  ולפ״ז 
התושבים  תמיד  נמצאים  כיום,  התחבורה 
להיפך,  וכן  העיר,  במרכז  רמות  שכונת  של 
בתוך  ולהגיע  ברכב  לנסוע  שאפשר  כל  לכן 
דקות,  י״ח  בתוך  דהיינו  מיל,  מהלך  שיעור 
שזהו שיעור מיל, )כמ״ש מרן בש״ע א״ח סי’ 
זה.  לענין  סמוך  נחשב  סט(,  סי’  וביו״ד  תנט 
מ״מ להלכה אין נ״ל לומר כן, שמכיון שקבעו 
חז״ל השיעור כמחמתן לטבריא מיל, וילפינן 
לה מדכתיב מדינה ומדינה ועיר ועיר, אין לנו 
לשנות השיעור לפי תנאי התחבורה של היום, 
כמחמתן  רגלי  במהלך  השיעור  נשאר  אלא 
לטבריה. וע’ בשו״ת ציץ הקודש )סי’ נ״ב סוף 
אות ה’, וסי’ נ״ג אות ד’(, מ״ש בדברי הטורי 
)ס״ס  ח״ב  צבי  הר  בשו״ת  וע״ע  הנ״ל.  אבן 
קכג(. ע״ש. וע’ בחידושי הרשב״א )מגילה ג’ 
ע״א( בד״ה הא דאמר ריב״ל וכו’, דטעמא דכל 
ומיכסו  דמיגנו  משום  אליו,  והנראה  הסמוך 
ונראה  סמוך  להם, שכל שהוא  הסמוך  בכרך 
אל  ובאים  מתאספים  המלחמה  בשעת  לכרך 
ממש,  הכרך  כאנשי  הם  הילכך  המבצר,  ערי 
והרי הם כמוקפים חומה מימות יהושע בן נון. 
בד״ה  ע״ב(  ב,  )מגילה  הריטב״א  וכ״כ  ע״ש. 

אלא קרא. ע״ש.

והנה גם לזה נשתנו תנאי המלחמות בדורות 
ארוכי  וטילים  קרב  מסוקי  הפעלת  עם  אלו, 
חז״ל  שקבעו  ממה  לשנות  ואין  וכו’.  טווח 

טוקצינסקי  להגרי״מ  ראיתי  והלום  בזמנם. 

בס’ עיר הקודש והמקדש )עמוד תיג( שכתב 

ע״ש.  בזה.  הנ״ל  החיים  הכף  ע״ד  להשיג 

וע’ בשו״ת מלבושי יום טוב )חיו״ד סימן א( 

ודו״ק.  י(.  סי’  )סוף  ח״ג  צדק  זבחי  ובשו״ת 

עכ״ד יב״א.

וכן  כה״ג,  נט  בסימן  זה  על  השיב  ועוד 

לו  פשוט  ל(,  )סי’  וח״ג  ח״ב  נתן  יד  בשו״ת 

שלא מחשיבים לזה את הרכב, וכמש״כ בעיר 

היא  האמת  אמנם  ע״ש.  והמקדש,  הקדש 

מיל  עניני  שלכל  שכתבו  באחרונים  שמצינו 

אם יש לו רכב נידון עם רכב, כגון לחפש מים 

לנט״י לפניו ולאחריו, וכ״כ באגרות משה, אך 

הרב  אך  וכנ״ל.  שאני  שכאן  לומר  יש  עדיין 

שלענין  כתב  נא(  )סי’  ומגן  בשמש  משאש 

ברכב  שנחשב  לומר  מקום  יש  יותר  רמות 

הטו״א  כתב  שהרי  נראה(,  שהוא  מה  )מלבד 

ממקום  שהולכים  משום  מיל  של  שהטעם 

למקום, וכל ההליכה לרמות הוא רק על ידי 

רכבים, ע״ש.

והנה אה״נ לטעם הטו״א כן הוא אך לא ברור 

שהוא הטעם והסיבה וכנ״ל, ולכאורה מצטרף 

הטעמים.  לפי  רכב  של  ענין  עכ״פ  לספק 

וחזינן שיב״א משיב שלא נראה לו לצרף טעם 

זה, הלא״ה שיש ס״ס בנ״ד מועיל לקרות בט״ו 

ולא אמרינן שתמיד יקראו בי״ד. ודוק.

)סי’  ח״ב  אליהו  בקול  טופיק  הרב  אמנם 

על  לסמוך  יש  שבאמת  בזה  האריך  כח( 

הרכב, וכתב שאפילו לדיעה המחמירה ביותר 

שצריך מיל מהחומה, הנה נסיעה ברכב מעיר 

יש  ולכן  ממיל,  פחות  הוא  לרמות  העתיקה 

לקרות בט״ו, אפילו בזמן שרמות היתה יותר 

וסוברים  החולקים  שאף  וכתב  מיל,  ממרחק 

שרוב  בזמנם  זה  כל  בסוסים  משערים  שלא 

ההילוך היה ברגל, ומיעוט בסוסים, אבל כיום 



אמק

רמות  בכביש  ובפרט  ברכב,  ההילוך  שעיקר 
שבזה  שם,  הולכים  שאנשים  מאוד  שנדיר 
משערים ברכב לגמרי, וכן פשיטת הפוסקים 
לענין אבילות שנגרר אחר בני הבית בשיעור 
עשר פרסאות שברכב משערים וע’ בר״פ ח״ג 
סי’  אבלות  )מערכת  ובשד״ח  כ״ב  סי’  חיו״ד 
אין  הנה  שאני  שכאן  יב״א  שדחה  ומה  כד(, 
רגלי  מהלך  היה  בזמנם  ובאמת  הסבר  לו 
בזמן  ההליכה  שכך  ברכב  הוא  כיום  אבל 
ויותר מהסוסים בזמנם, וכל זה בצירוף  הזה, 
שבאמת בנראה א״צ מיל ולכה״ח מהני נראה 

מהשכונות, ע״ש.

תפלה  בהלכות  )דרשו(  במשנ״ב  וע״ע 
בסימן צב וסימן קסג בסופו, שדעת הגרי״ש 
דעת  וכן  מכונית,  לפי  שהולכים  אלישיב 
הערה  )פ״ח  ישראל  באשי  קנייבסקי  הגר״ח 
שצריך  באופן  שרק  בזה,  המשנ״ב  בדעת  ע( 
לרכב על חמור הקיל בזה המשנ״ב )בסי’ צב 
ס״ק יז(, ולא כשבט הלוי ח״ט )סי’ לז(, שסובר 
שאם הוא תפלה בציבור הקיל יותר וגם הוא 
בשב ואל תעשה, משא״כ לענין נטילת ידים 
ע״ש.  במכונית,  ליסע  שצריך  יותר  החמיר 
וע״ע בשו״ת זבחי צדק החדשות ח״ג )סימן י(, 

שפשוט לו שלא מחשבים בעגלה, ע״ש.

כה״ח  מדברי  לנו  יש  גדול  ריווח  והנה 
בזמן  ושיריים  והוא ששבעים אמה  הנזכרים, 
ז״א  למחמירים,  שניות,  ארבעים  בדיוק  הוא 
ששים  כפול  דקות  עשרה  שמונה  יש  שאם 
שבעים  פעם   27 )שיש  ל-27  לחלק  שניות, 
שניות,  ארבעים  יצא  אמה(,  באלפיים  אמה 
ובדקתי וברור שמהר חוצבים עד לרמת רזים 
שניות.  מארבעים  פחותה  נסיעה  ודאי  יש 
ודוק. א״כ אף לדיעה המחמירה ביותר שהוא 
שיש  נראה  הנה  ושריים,  אמה  שבעים  צריך 
לצרף לזה דיעה שמתירה לחשב ברכב והוא 

דבר גדול מאוד לענ״ד.

אמנם הגרי״ש אלישיב בקובץ תשובות הרב 
שלענין  העלה  קלא(,  )סימן  ה  חלק  אלישיב 
מכונית,  של  שיעור  על  לסמוך  אין  מגילה 
ולא כדברי הרב כף החיים ס״ק יו״ד שהאריך 
בזה והביא דברי מקור חיים שהורה כן הלכה 
למעשה, שהולכין לפי שיעור הרכבת, ושכ״כ 
בנחל אשכול ומסגרת זהב של קצוש״ע סימן 
ר״ד אות א’, ורב פעלים ח״ג חיו״ד סימן כ״ד, 
ע״ש. וכן סמך על זה הגר״ש משאש בתשובתו 
שהוא  אלישיב  הגרי״ש  לו  השיב  אמנם  שם, 
דמיון רק של הרב כף החיים לדין אבילות, ויש 
לחלק בזה חילוק גדול, והוא שלענין מגילה 
מגילה:  בהלכות  ראשון  בפרק  הרמב״ם  כתב 
הרי  אמה  אלפיים  על  יותר  ביניהם  אין  ״אם 
פרק  אבל  הלכות  לענין  משא״כ  ככרך״.  זה 
מהלך  שהוא  קרוב  במקום  היה  ״אם  שביעי: 
עשר פרסאות שאפשר שיבא ביום אחד״. הרי 
ובזה  שיבוא  אפשרות  הוא  אבילות  שלענין 
אמרינן שאפשר ברכב, משא״כ לענין מגילה 
וגם  לא,  לבוא  אדם  לבני  שייכות  לא  שהוא 
ונקטינן  דרבוותא  פלוגתא  הוא  באבילות 
להקל כדברי המיקל באבל. וע״ע מש״כ בזה 
ע״א,  נ’  בחולין  אלישיב  הגרי״ש  בהערות 
ע״ב,  כ״א  במו״ק  אלישיב  הגרי״ש  ובהערות 
ע״ש. וע״ע מש״כ בזה במקראי קדש סימן כ״ו 
שייכות  מענין  בסופו  בשדה  הררי  בהגהות 
לבני אדם בזה, שכתב חת״ס שהטעם שמוקף 
שיהיה  וישנו  היות  למוקף  נחשב  יומו  בן 
וכו’,  המגילה,  לענין  האדם  בבני  גם  אחדות 

ע״ש.

האם צריך שיהיה נראה כולו או 
מיסים או תחום שבת

ח״ז  ביב״א  העיר  נראה,  של  בדין  והנה  ז. 
)סי’ נח אות ג( שצריך שיהיה שטח כל הכפר 
נראה מהעיר ולא סגי במעט, שכ״כ במאירי, 

הרב עובדיה יוסף



במק

וכן דעת ציץ הקדש ועיר הקדש והמקדש וע’ 
בתשובות והנהגות ח״ג )סימן רלד(, ובמקראי 
קדש ובהר צבי ח״ב )סי’ קכג( טוען שיש ט״ס 
במאירי ואין צריך לראות את כל העיר, ודבריו 
יפים ונכוחים בדברי המאירי, אף שיב״א בח״ז 
ולא  דבריו,  לקבל  רצה  לא  ג(  אות  נט  )סי’ 
וז״ל  בזה,  הה״צ  של  היפה  נימוקו  את  קיבל 
הדברים  נראין  שכתב,  המאירי  וע״ד  ה״צ, 
היינו דנראה שהוא מאותו מחוז  דנראה עמו 
בחשבון  שאמרו  מה  ע״ד  כרך,  לאותו  וטפל 
לפרש  ויש  ובנותיה  שאן  בית  ובבנותיה 
להדיא  עמו  נראה  כפר  אותו  כל  כששטח 
המאירי  בלשון  וכפי שהתבוננתי  עכ״ל,  וכו’ 
שבעיקרו עסוק הוא כאן לפרש מה נקרא עמו, 
ומעיקרא רצה לפרש דאין המכוון נראה לעין 
ממש אלא כלומר שנראה שהוא שייך לאותו 
מחוז שהכרך בתוכו ושוב אומר לפרש כפשוטו 
דנראה לעין ממש קאמרי. הנה רהיטת לשונו 
אינו נוטה שרוצה כאן להזכיר נקודה חדשה 
כולו  נראה  דבעינן  ולחדש  עמו  נראה  בענין 
יהא דינם של  ולא מקצתו מבלי להודיע מה 
או  לכאן  הם  נגררים  אם  הנראים  התושבים 
לכאן, ואלו היה רוצה להשמיענו תנאי חדש 
זה באתא  היה משמיענו  לא  עמו  נראה  בדין 
קלילא בקצור לשון כ״כ, וקרוב לשמוע שיש 
כאן טעות הדפוס שנתחלף בדפוס תיבת של 
כפר  אותו  של  כששטח  צ״ל  וכן  כל  בתיבת 
של  זה  במאירי  הוא  רגיל  ודבר  עמו,  נראה 
אותיות  בחילופי  נלקה  שלו  שהדפוס  מגילה 
עכ״ד.  בו.  מעיין  לכל  כידוע  זב״ז  ותיבות 
אמנם גם הרב דביליצקי בספרו האגרת הזאת 

)ע’ 17(, לא קיבל דברי ה״צ בזה. 

י’(  אות  בהעלותך  )פרשת  בבא״ח  ע’  והנה 
ורב פעלים )ח״ג חיו״ד סי’ יט( שכתב שמצינו 
שר’ ירמיה כאן במגילה קאמר שיושבת בנחל 
אכילת  לענין  ולאידך  בט״ו,  קורא  וסמוך 

ע״ב(  )קיח  בזבחים  שלה  במשכן  שני  מעשר 
מצינו שהוי בעיא דלא איפשיטא לר’ ירמיה 
וכמש״כ  ר״פ,  איתא  הע״י  בנוסחת  )אמנם 
לחלק  מקבציאל  ובספרו  שם(,  קדשים  בצאן 
ע״ש.  יותר  שחמיר  שני  מעשר  ששאני  יצא 
שלה  למשכן  סמוך  האם  יל״ע  בזה  והנה 
שרק  נימא  ואי  ג״כ,  שני  מעשר  אוכלים 
הרואה ולא הסמוך הרי השאלה לא מתחילה 
כיון שבמגילה יש דין של סמוך, ובא ר’ ירמיה 

לבאר דין הסמוך.

ועוד כתב שם שאין צריך שיראה את כולו 
בברייתא  שמש״כ  קדשים  בצאן  וכמש״כ 
וכ״ה  ע״ש.  ט״ס  הוא  כולו  את  שיראה  צריך 
לענין  כ״ש  ולפ״ז  בגמרא,  דידן  בנוסחאות 
של מגילה שדמי זה לזה כמש״כ בבא״ח שם, 
וברוח חיים הביא ג״כ מגמרא זו כנ״ל. אבל אי 
נימא שבמשכן שלה אין כל הסמוך אין כאן 

כ״ש, ודוק.

)סימן  ישראל  יחל  בשו״ת  כתב  ועוד  זאת 
ל״ז אות ח’ בסופו(, שאפשר לפרש את דברי 
הוא  שהכפר  א.  אופן  אופנים:  בב’  המאירי 
מרוחק מאוד עד שאי אפשר לראות את כולו 
בדין  נכלל  אינו  דבכה״ג  נראה,  מקצתו  ורק 
אלא  כ״כ  רחוק  אינו  ב. שהכפר  אופן  נראה. 
כגון  כולו,  נראה  אינו  שהיא  כל  שמסיבה 
באופן שהר מסתיר את חלקו. ונראין הדברים 
שכוונת המאירי בדבריו היא לאופן הא’ היינו, 
כתב  בכה״ג  ורק  מאוד,  מרוחק  שהוא  לכפר 
דצריך שיהא נראה כולו. וזאת מב’ סיבות: א. 
מצד הסברא שאין סיבה שלא יהיה דין כפר 
הסמוך לכרך שהוא באותו מחוז וטפל לכרך 
ככרך, אך ורק משום שיש הר המסתיר חלקו. 
דבריו  שכל  משמע  עצמו  המאירי  מלשון  ב. 
של״נראה״  כן  לפני  שכתב  מה  על  מוסבין 
אין שיעור )ובא בדבריו לאפוקי דשיעור מיל 
זה קאמר דמ״מ  ועל  ״סמוך״(,  לדין  רק  ניתן 



גמק

צריך שיראו את כל שטח הכפר, וכמו״כ מיד 

אח״כ מוסיף ש״גדולי המחברים כתבו שעור 

תחום שבת אף לנראה״ ומסיים ״ואין הסוגיא 

מוכחת כן״. יוצא א״כ מרהיטות לשונו שבכל 

דבריו לא בא אלא לברר שיעור המרחק לדין 

במה  שגם  ברורים  הדברים  מעתה  ״נראה״. 

שכתב שצריך שייראה כל שטח הכפר, כוונתו 

לתת שיעור עד כמה דין ״נראה״, וכנ״ל באופן 

א’. עכ״ד. ודפח״ח.

לנידון  שייכים  המאירי  דברי  אין  ולפי״ז 

אם  )ובפרט  וכנ״ל.  השכונות  דין  לגבי  דידן 

נאמר כדעת המקראי קודש הנ״ל שצ״ל ״של״ 

מדברי  להסתפק  מקום  אין  ״כל״,  במקום 

המאירי, ובודאי השכונות רמת שלמה ורמות 

שרק  אף  נראה  דין  בגדר  הוו  להן  והדומות 

בזה  לפקפק  יש  אמנם  עכ״ד.  נראה(.  חלקן 

שכיון שהטעם של נראה לקרות להם למלחמה 

לא סגי במקצת, ויש לדחות כמו שאמר הרב 

רוזנטל שסגי במקצת. כנ״ל.

שהסמוכים  אפשרות  יש  בנ״ד  כאן  והנה 

שהוא  כיון  אחת  בבת  ירמות  כל  את  רואים 

מקום קטן יחסית, והשאלה האם הכרך צריך 

העיר,  כל  את  רואה  שהעיר  סגי  או  לראות 

והספק בלשון הר״ן לא מוכרע בזה, וע’ ביב״א 

גם מזה. ובקובץ תשובות ח״ה )סימן קלא אות 

א(, כתב שהכרך צריך לראות, ע״ש. 

ועוד נראה בכל זה שהלא המאירי במגילה 

)דף ב’ ע״ב( כתב, ונראין הדברים בנראה עמו 

שהוא מאותו מחוז וטפל לאותו כרך על דרך 

מה שאמרו בחשבון ובבנותיה בית שאן ובנותיה 

ויש לפרש בששטח כל אותו כפר הנראה עמו 

נראה להדיא. עכ״ד. הנה אומר שתי פירושים 

וטפל  המחוז,  שמאותו  הכוונה  שנראה  או 

לכרך, או ששטח כל אותו כפת נראה להדיא. 

לאותו  טפל  שהוא  הראשון  לפירוש  כן  על 

הכרך, כך גם לנ״ד סגי בזה ואין צריך שיהיה 

יראה כולו, רק לפירוש השני. ודוק )אמנם על 

שהוא  זה  מצד  י״א  אות  לקמן  עמש״כ  הטפל 

גדול בהרבה יותר מכל ירושלים(.

ויש לבאר את הדברים יותר, והוא שלשיטת 

והרשב״א  חננאל  ורבנו  רש״י  הראשונים 

והריטב״א והמאירי שנראה אע״פ שאינו סמוך, 

וכן נראה דעת השו״ע בזה יש לדעת מהו נראה 

עימו, ועל זה נחלקו הראשונים, ברשב״א כתב 

להדיא שאין לו שיעור, והמאורות כתב נראה 

עמו לאדם העומד מרחוק כאלו הוא דבוק לו 

אפילו לא סמוך תוך אלפיים אמה, וריטב״א 

עמו  ומשתתף  עמו  נראה  שהוא  כל  כותב 

בעניניהם, והר״ן כתב מתחשב מתחומי הכרך, 

והמאירי כנ״ל הביא לבאר מאותו מחוז וטפל 

לאותו כרך, ע״כ. 

עד  שמרחק  נראה  דין  לבאר  זה  כל  הנה 

כמה, אבל לסמוך מדוע נצטרך לומר כן, וכ״כ 

הגרי״ש אלישיב בקובץ תשובות חלק ה )סי’ 

ב(, אמנם מצינו על הר״ן שנחלקו  קלא אות 

על לשונו שכתב, אמר ריב״ל כרך וכל הסמוך 

לו וכל הנראה עמו נידון ככרך. מפרש בגמ’ 

דיתבא  כגון  סמוך  שאינו  פי  על  אף  נראה 

בריש טורא סמוך אף על פי שאינו נראה כגון 

דקאמר  וסמוך  דנראה  וי״מ  בנחל  שיושבת 

היינו דמתחשב מתחומי העיר דוקא ]ואפילו 

מופלג כמה[ והכי דייק לישנא דקאמר נראה 

מן  אותו  רואין  קאמר  ולא  וכו’  פי  על  אף 

אותו  דרואין  איתא  נמי  והא  הא  מיהו  העיר 

מן העיר בעינן. עכ״ד. וכן כתב לדייק מהר״ן 

הרב פרמ״ג , וכן הבין הרב משה לוי בתפלה 

למשה ח״ב )סימן נג(, ללמוד בדברי הר״ן.

בדעת  לאומרו  מופרך  הדבר  לענ״ד  אמנם 

הר״ן, כיון שבגמרא איתא נראה אע״פ שאינו 

ובזה  במיסים,  פירושו  נראה  ופירושו  סמוך, 

הרב עובדיה יוסף



דמק

נאמר אע״פ שאינו סמוך, ולאידך סמוך אע״פ 

שאינו נראה שלא מתחשב במיסים, ולא שייך 

דנראה  שאמר  בתחילה  אחת  מילה  לדייק 

וסמוך דקאמר וכו’, שקאי גם לסמוך שצריך 

ובאמת  ודוק.  העיר.  תחומי  מתחשב  שיהיה 

בהגהות א״י מחק מהר״ן תיבת סמוך.

עוד ראיתי להרב תפלה למשה שיצא לדייק 

במיסים,  מתחשב  שיהיה  צריך  לסמוך  שגם 

)דף  מגילה  מסכת  הריטב״א  חידושי  מדברי 

יהושע בן לוי  ומדינה מיותר לכדר’  ב ע״ב(, 

עמו  הנראה  וכל  לו  הסמוך  וכל  כרך  דאמר 

צרה  בשעת  העיר  בתוך  דמגנו  דכיון  וכו’, 

לענין  חשיבי  כדידהו  מילי  לכל  ומשתתפי 

צריך  לסמוך  שגם  הרי  ע״כ.  מגילה,  מקרא 

שישתתף ולא כמשנ״ב בשעה״צ ס״ק ה משם 

הר״ן והריטב״א להיפוך. ע״ש. 

המשנ״ב  שהנה  בס״ד  לדעתי  נראה  אמנם 

הלשון  מהמשך  והוא  מדייק,  שהוא  מה  ידע 

של הריטב״א שכתב שם, ועד כמה כמחמתן 

דשיעורא  קמ״ל  דהא  מיל  והיינו  לטבריא. 

ז״ל  פירש״י  ולדידן  לטבריא.  כמחמתן  דמיל 

אמה,  אלפים  מהלך  דמיל  ערובין  במסכת 

במיל  דמשערינן  הוא  סמוך  כל  רבותי  ודעת 

דכיון שאינו נראה עמו לא חשיב סמוך ביותר 

עמו  נראה  שהוא  כל  בנראה  אבל  ממיל, 

שיעורא,  ליה  לית  בעיניהם  עמו  ומשתתף 

וקי״ל כתנא דידן דבעי מוקפות חומה מימות 

יהושע בן נון. ע״כ. הרי שנאמר רק על נראה 

וכן החזו״א ראה את  ולמעלה לא דק לחלק. 

בנראה  שרק  והעלה  בזה  הריטב״א  דברי  כל 

הוצרך הדבר ולא על סמוך, ובצל״ח תמה על 

דברים הללו של משתתף וכו’ שאין אלו אלא 

הראשונים  דברי  ולהנ״ל שהם  נביאות,  דברי 

ולבאר דוקא ענין של נראה אתי שפיר. 

יותר  הכוונה  נראה  על  קאי  אם  גם  והנה 

והבית  הר״ן  לשון  פרסאות  כמה  עד  ממיל 

אם  אבל  שיעורו[,  ט  אות  לקמן  ]וע’  יוסף, 

שיעורו מיל ורק קו אוירי ולא קו קרקע ודאי 

שאין שום הגבלה נוספת לזה וכמש״כ הצל״ח 

נביאות. אף שלא ראה  שאין אלו אלא דברי 

את הראשונים, אבל מסתברים הדברים שלא 

נאמר אלא לזה, וכמדוייק בדברי הר״ן.

לומר  רוצה  שם  למשה  מה שבתפלה  ולכן 

בגלל דבר זה שסמוך שאינו במיסים יחד כמו 

תל אביב ובני ברק אין צריך לקרות כמו בתל 

אביב ויפו, הנה נפרכו הדברים ואין לדון על 

זה כלל ועיקר.

אמנם לענ״ד בהדיא לדייק שאפילו בסמוך 

דעת  בהסבר  יוסף  הבית  מדברי  נאמר  הוא 

)סימן  חיים  אורח  יוסף  בית  שכתב  הר״ן, 

תרפח(, וביאור דברי הר״ן כך הם יש מפרשים 

דנראה וסמוך דקאמר היינו דמתחשב מתחומי 

תחום  מכלל  נחשב  זה  שכפר  כלומר  העיר 

אינו נחשב מתחום אותו  אותו כרך אבל אם 

וגם  הכרך  מן  נראה  שהוא  פי  על  אף  כרך 

אינו רחוק ממנו מיל אינו נדון ככרך וכשהוא 

נחשב מתחום אותו כרך אם הוא סמוך דהיינו 

שהוא בתוך מיל או אם הוא נראה אף על פי 

שהוא רחוק ממיל כיון דנחשב מתחומי הכרך 

נדון ככרך, עכ״ד.

וכן דייק מדברי הבית יוסף בתפלה למשה 

מרדכי  מאמר  הרב  דברי  ראה  לא  אך  שם, 

שהרגיש בזה וכתב שודאי שאין כוונת הבית 

נראים  כוונתו  אלא  נראה  על  כן  לומר  יוסף 

דבריו, והוא דוחק גדול. וכמו שהקשנו לעיל 

מהו שנאמר סמוך אע״פ שאינו נראה, וראיתי 

בס״ד במחזיק ברכה שכתב לישב דברי הט״ז 

שאינו  החזו״א(,  וכמש״כ  ביותר  )התמוהים 

נראה  שברישא  לסיפא,  דרישא  נראים  דומה 

מתחומי  מתחשב  הוא  סמוך  שאינו  אע״פ 



המק

נראה  כאן  נראה,  שאינו  אע״פ  וסמוך  העיר, 
שיהיה  צריך  בסמוך  גם  אבל  כפשוטו,  הוא 

מתחשב בתחומי העיר, ודפח״ח.

אמנם אף בבית יוסף אינו אלא צידוד ואחר 
שמכל הראשונים בהדיא שלא נאמר דבר זה 
אלא על נראה אין לומר כלל על סמוך צורך 
בתחומי העיר. ועוד שמנלן שהוא מיסים הלא 
ד’ שיטות בדבר או תחום שבת וכ״ד החיד״א 
לשלישי  שנראים  כמאורות  או  במחב״ר, 
המאירי.  כשיטת  כולו  נראה  או  כסמוכים, 
סותם  קנג(,  )סי’  שהחזו״א  מה  ותמוה  ודוק. 
כשיטת  שהוא  הר״ן  בדעת  המשנ״ב  כדברי 

הריטב״א משום מסים וארנונה. ודוק.

ולפי זה לכאורה יש לנו בעיה לענין העיר 
למקום  נחשב  ירמות  כיון שהעיר  בית שמש 
לצורך  זמנית  והגנים  הטבע  רשות  של 
שיפוצים ולאחר מיכן יחזור לרשויות של בית 
שמש, אמנם היות ובהדיא בדברי הראשונים 
אין  סמוך  על  ולא  נראה  על  רק  נאמר  שלא 
לחוש לזה. ואי נימא שהוא גם על סמוך אין 
אלו אלא דברי נביאות כמש״כ הצל״ח שאינו 
ורק על הנראה שהוא רחוק עד  וכו’,  בגמרא 

כמה הוא יש לדון. 

]ויש להתפלא על מש״כ תשובות והנהגות 
מועיל  סמוך  שרק  נראה  רלד(,  )סימן  ג  כרך 
רחוק  נקרא  ממיל  ביותר  אבל  שמשתתפת, 
ולא מועיל השיתוף ליהוי ככרך. והוא טעות 

ברורה[.

העיר,  מתחומי  נחשב  של  בגדר  ועוד  זאת 
הנה בדברי הבית יוסף אפשר לבאר שהכוונה 
וארנוניות כמש״כ בפרי מגדים מש״ז  מיסים 
כתחום  שהכוונה  לבאר  נראה  אבל  ג,  אות 
ח״ב  למשה  בתפלה  וראיתי  זה.  לענין  שבת 
הפרמ״ג,  על  להשיג  שכתב  י(,  אות  נג  )סי’ 
ומהריט״ץ  יוסף  הבית  מדברי  כן  נראה  שלא 

)סי’ קכ( ומט״י )סי’ תרפח ס״ק ג(, וכן נראה 

הריטב״א  דעת  כן  אמנם  בזה,  המאירי  דעת 

שהוא לענין מסים נאמר. ע״ש. ומצאתי בס״ד 

הר״ן  שדעת  כתב  בהדיא  ברכה  שבמחזיק 

שהוא ענין של תחום שבת, ע״ש.

שישנה  שליט״א  קהלת  דוד  הרב  והעירני 

שיטת  והוא  העיר,  תחומי  מהו  חדשה  הבנה 

מהר״ם אלשקאר )סימן קי(, שכתב שהוא מיל 

היינו  וז״ל,  מיל,  שתי  יהיה  הכל  שסך  נוסף, 

דמתחשב מתחומי העיר והמתחשב מן התחום 

אם  ואף  כך  כל  רחוק  יהיה  לא  פנים  כל  על 

יהיה יותר ממיל יהיה באופן שנחשב מתחומי 

העיר ולא רחוק הרבה . . אף אם תימצא לומר 

שתהיה רחוקה יותר ממיל יהיה המרחק מעט 

דיותר   .  . המקום  מתחומי  שתתחשב  באופן 

עכ״ד.  אחר,  ממיל  יותר  מרבה  אינו  ממיל 

ולפי זה רמת אברהם בבית שמש אפילו שהיא 

יותר ממיל היות והוא פחות משני מיל בכלל 

נראה ממש הוא.

תנאי  שום  הביא  לא  בשו״ע  למעשה  אבל 

הראשונים  דברי  רואה  היה  אם  וגם  בזה, 

שבהדיא כתבוהו על ההסבר של נראה לא היה 

אומר כן. ודוק.

בזה,  שדנו  מהאחרונים  לאחד  ראיתי  ולא 

שמאחר שהשו״ע פוסק שנראה אע״פ שאינו 

מתחומי  שיתחשב  שצריך  נקט  ולא  סמוך, 

ועתה  ומאחר  כן,  סובר  שלא  משמע  העיר 

יודעים אנחנו שיש דעת הרשב״א שסובר כן, 

לכן מעיקר הדין גם בנראה אין צריך שיהיה 

ספק  הוא  ועכ״פ  העיר.  בתחומי  מתחשב 

ביותר. על אף שהמשנ״ב בשער  גדול  שקול 

הציון ס״ק ה הביא לחשוש לדברי הראשונים 

והחיד״א  והמאורות  ולא ראה דברי הרשב״א 

במחזיק ברכה שכתב שהוא עירוב של העיר. 

ודוק.

הרב עובדיה יוסף



ומק

והנה ישנה הגהה בכת״י על יב״א חלק ז )סי’ 
נח הערה 3(, וז״ל ולפענ״ד אף בכפר הסמוך 
הכפר  של  כשרובו  זהו  בט״ו  שקורא  לכרך 
רק  אם  אבל  לכרך,  אמה  אלפיים  תוך  סמוך 
איזה בתים סמוכים שאינם אלא מיעוט הכפר, 
סמוך,  להחשב  כולו  הכפר  את  גוררים  אינם 
וכדין נראה שצריך שיהיה כולו נראה )ורובו 
הרוב  אחר  נגרר  המיעוט  גם  ולכן  ככולו(, 
בשו״ת  ע’  תתגודדו,  לא  משום  בי״ד  לקרות 

הר צבי ח״ב )סי’ קכג(, ד״ה ומעתה, עכ״ד.

וע’ בסוף דברינו מענין לא תתגודדו, והדבר 
מפליא ביותר והלא כל ירושלים הסמוכה וכי 
רובו סמוך ודאי שלא, ומה בא לומר שצריך 
היחל  ]ולחילוק  וצע״ג  סמוך,  רובו  שיהיה 
א״ש  נאמר  מרחק  מחמת  שרק  בזה  ישראל 
ובהקדמה  ברובו[.  סמוך  שיהיה  צריך  שאין 
ליב״א שם, שההגהות כת״י היו לפעמים לפני 
ההדפסה והושמטו משום מה ומביאים אותם 
לדינא  זה  על  סומך  לא  כן  ועל  זאת,  בכל 

בשו״ת הראשון לציון ח״א )חאו״ח סי’ ס(.

סמוך לנראה

שמאחר  י״ל  עוד  רמות  שכונת  ולענין  ח. 
שלמה  רמת  הנקראת  שועפט  ומשכונת 
רק  והוא  ממיל  פחות  יש  רמות  לשכונת 
תש״ע,  ]בשנת  מטר,  חמישים  מאות  שבע 
ומאז התקרבה הרבה יותר[ יש בזה גם היתר 
שיחשב לקרות בט״ו, והוא שהנה בענין נראה, 
שיקראו  לומר  שיש  נראה  לנראה,  סמוך  אם 
)פלאג’י(  חיים  שברוח  ואף  בזה,  ט״ו  ביום 
הביא מנכדו ר’ משה להביא מזבחים קיח ע״ב 
לענין משכן שילה שאם נראה מעל הנחל ולא 
איזמיר  על  שם  דן  כן  על  תיקו,  הנחל  בתוך 
הסמוך  כפר  אבל  מספק  ימים  ב’  שקוראים 
אותו,  איזמיר  של  העיר  בגובה  רק  שרואים 
האם יחשב ושאל הנכד שלא יחשב, ומתשובת 

הגאון שם משמע שמצטרף, וציין לחמד משה 

ראובן  הרה״ג  להוכיח  וכ״כ  ועוד,  ומש״ז 

מרגליות בספרו נפש חיה על השו״ע מדברי 

דן  גם  רוזנטל  טוביה  והרב  בזבחים,  הגמרא 

)סי’ כג( ושם  בזה בקובץ של תורה מציון א 

הביא מעצמו מזבחים שם וכתב שאינו דומה 

להם,  הסמוך  כל  קוראים  כולם  אלא  לנ״ד, 

והסבר הדבר הוא בטעם של כל הנראה, כי כל 

וסגי שאחד  הרואים את שושן באו לעזרתם, 

רואה ומודיע לכולם ע״ש. וכן יש בזה הגיון 

שהרי בסמוך אפילו מרחק גדול קוראים בט״ו 

אף שאיך יקראו להם למלחמה, ודוק. ומקור 

הרשב״א  בחידושי  הוא  מלחמה  של  הדברים 

וכו’,  ריב״ל  דאמר  הא  בד״ה  ע״א(  ג  )מגילה 

משום  אליו,  והנראה  הסמוך  דכל  דטעמא 

דמיגנו ומיכסו בכרך הסמוך להם, שכל שהוא 

סמוך ונראה לכרך בשעת המלחמה מתאספים 

כאנשי  הם  הילכך  המבצר,  ערי  אל  ובאים 

הכרך ממש, והרי הם כמוקפים חומה מימות 

יהושע בן נון ע״ש. וכ״כ הריטב״א )מגילה ב 

טעם  ]ולכאורה  ע״ש.  קרא(  אלא  בד״ה  ע״ב 

המלחמה גם על נראה[ וע’ במאירי שהרגיש 

קורא  גם  הנחל  שבתוך  שכתב  ב  במגילה 

בט״ו, ע״ש.

עוד בדין הנראה בגדרו

)סימן  ישראל  יחל  בשו״ת  כתב  עוד  ט. 

חיה על השו״ע, שבסוגיית  בנפש  וקדמו  לז( 

הגמרא בבכורות )נד ע״ב( שאמרה ״קים להו 

עינא  ביה  שלטא  קא  מיל  דשיסתר  לרבנן 

דרועה״, היינו שהרועה יכול להשגיח על עדרו 

אף שהבהמות מרוחקות זו מזו מרחק של 16 

מיל13. ומטעם זה מצרפין למעשר בהמה את 

13( ועמש"כ בס"ד בהלכות קריעה על מקום המקדש 
בזה באריכות. וראיתי שהאריך בזה יפה בדף על הדף 



זמק

הדבר  וברור  זה.  מרחק  בתוך  שהם  הבהמות 

שכוונת הגמ’ היא גם אם מצדו האחד קרובות 

אחד,  ממיל  פחות  במרחק  הבהמות  אליו 

של  במרחק  הבהמות  רחוקות  השני  ומצדו 

יותר מחמשה עשר מיל, דהרי עינו של הרועה 

יכול  אם  מעתה  זה.  מרחק  על  אף  שולטת 

של  במרחק  בבהמה  ולהבחין  להביט  הרועה 

למעלה מ - 18 ק״מ לשיטת החזו״א, ולמעלה 

מ - 15 ק״מ לשיטת הגרא״ח נאה, ברור הדבר 

להבחין  וניתן  כמה  פי  קלה  מבנים,  שראיית 

בבית אף במרחק רב יותר. והנה המרחק בין 

רמות ורמת שלמה לעיר העתיקה קטן בהרבה 

בודאי שמבחינת הראייה  א״כ  ק״מ.   15  - מ 

)כשלא נתחשב בבתים שנבנו ובעצים שנטעו 

הנ״ל,  השכונות  לבין  העתיקה,  העיר  בין 

וכדלעיל( אפשר לראות את בתי רמות ורמת 

שלמה מהעיר העתיקה.

מפסיקים  שבינתיים  שההרים  לומר  ואין 

במפת  המובא  לפי  שהרי  לראיה,  ומפריעים 

יו"ט  התוספות  שדעת  שם  שהעלה  שם,  בבכורות 
לשאר  אבל  צד,  לכל  מיל  שמונה  שהוא  יחידאה  הוא 
וכן הוא פשט  הפוסקים הוא שיעור של ט"ז לכל צד, 
הסוגיא שמגיע גם לל"ב אמה משני כיוונים, והוא פלא, 
והדבר תלוי קצת גם בפירוש רש"י במשנה האם גורסים 
הבהמה רועה בקמץ שהבהמה דרכה לילך ט"ז אמה או 
רועה שסגול, שדרך הרועה ללכת, ורבינו גרשום חיבר 
קשה  והאמרות  הפירושים  ולכל  הפירושים,  שני  את 

מפשט הסוגיא שבהדיא הוא ט"ז אמה, ע"ש.

ושכדברי  בזה,  בחז"ל  מקומות  מכמה  האריך  ועוד 
חושש  והיה  זלזניק  הרב  לזה  חושש  היה  בהר"ן  הרב 
בעינים שלהם,  לעין בשר  במגדלת שנחשב  לתולעים 
)ס"ה  עירובין  יהוידע  בבן  חי  איש  הבן  שכתב  ועוד 
היה  הראשונים  דבדורות  סהרא,  אברי  לא  ד"ה  ע"א( 
חוש הראות שלהם חזק מאה ידות על דורות אלו ע"ש. 
אמנם אין ראיה כל כך מהבא"ח כי איירי כנראה למי 
עיניים.  בתי  בלשון  מזכירם  וכמו  משקפיים,  שצריך 
פה(,  )סי'  ח"ג  זה לא כאגרות משה חאו"ח  וכל  ודוק. 

שהוא שמונה מיל לכל צד.

ירושלים, גובה הגבעות שבין העיר העתיקה 
לשכונת רמת שלמה אינו עולה על 760 מטר 
שלמה  רמת  שכונת  ואילו  הים,  פני  מעל 
יש  וברמות  מטר,  כ-790  גובהה  עצמה 
מנוחתו  ומקום  מטר   806 הגבוהים  מקומות 
של שמואל הנביא )נבי סמואל( גובהו כ-900 
מטר מעל פני הים. לפיכך, אין לחשוש לדברי 
הטוענים שההרים שבינתיים מפסיקים, כיוון 
מהעיר  לראות  שניתן  מוכיחה  שהמציאות 
העתיקה לפחות חלק מרוב השכונות שמסביב 
דיסקין  מהרי״ל  לשי’  )וסגי  לירושלים 

וכדלעיל( עכ״ד.

הוא  כאן  הנידון  שהלא  כנ״ל  יל״ע  שוב 
בראיה  זה  דבר  שייך  ומה  המלחמה  בקריאת 
יציב  בדברי  ע’  ועוד  ודוק.  הרים.  בהפסקת 
עימו  שנראה  לבאר  שיש  שהביא  רצה(,  )סי’ 
את  שרואה  שלישי,  מקום  ידי  על  פירושו 
שני המקומות, וע’ במאמרו של הרב אלחדד 
בספרו בכורי אשר )סי’ א(, שכן דייק בדברי 
ט״ז  של  החישוב  כל  אמנם  ע״ש.  המאורות, 
שהוא  שלמדו  שיש  כיון  ברור  לא  הוא  מיל 

שמונה מיל מכל צד, ועוד ואכמ״ל.

לז(,  )סימן  ישראל  יחל  בשו״ת  כתב  עוד 
תיבת  המפרש  הא’  בפירושו  הר״ן  שכתב 
ומסיים  העיר.  בתחומי  שנחשב  עמו״  ״נראה 
היה  שאם  נראה  אינו  מקום  ״ומכל  הר״ן 
רחוק ״כמה פרסאות״ מפני שרואין אותו מן 
הכרך יהא נידון ככרך״ ע״כ. וביארנו ש״כמה 
קטנה,  הכי  במידה  נחשבם  אם  פרסאות״ 
שמיעוט רבים שנים, הרי לנו ב’ פרסאות שהן 
ח’ מיל שהם 9216 מטר להחזו״א, ולהגרא״ח 
יותר  גדול  במרחק  אולם  מטר.   7680 נאה 
מדין  ככרך עצמו  יתחשב  לא  אולי  זו  ממדה 
ניתן לפרש בר״ן ש״כמה  נראה. )אף שעדיין 
והנה,  ד’ פרסאות(.  או  לג’  הכוונה  פרסאות״ 
העתיקה  העיר  חומות  שבין  האוירי  המרחק 

הרב עובדיה יוסף



חמק

מטר,  כ-3300  הינו  שלמה  רמת  לשכונת 

מטר  כ-4500  הינו  רמות  לשכונת  והמרחק 

דברי  את  כשנצרף  ולפיכך,  אוירי.  בקו 

״נראה״ שמדידתו  הג’ לדין  הכס״מ בפירושו 

הר״ן  לדברי  רגילה,  במדידה  ולא  אוירי  בקו 

אינו  פרסאות״  מכמה  ״יותר  של  מרחק  שרק 

מצטרף לכרך, נוכל לומר בבירור שהשכונות 

רמת שלמה ורמות אינן רחוקות יותר מכמה 

פרסאות מהכרך. עכ״ד. והוא צירוף נחמד.

והנה בביאור דברי הר״ן שבבית יוסף הנה 

והלשון  ממיל,  יותר  על  שקאי  לומר  אפשר 

יותר  והכוונה  דוקא,  לאו  הוא  פרסאות  כמה 

שהוא  לומר  הדברים  מוכרח  ואינו  ממיל, 

יותר ממיל עד שתי פרסאות. אבל הוא יתכן 

לאומרו ואינו מוכרח.

לסיכום נראה יותר שא״צ לראות את כולו, 

ויש לצדד שנראה הוא אפילו מעיבור העיר, 

וגם לדעת השו״ע נראה הוא שלא רחוק מיל 

בט״ו,  קוראים  רבים  ולפ״ז  בט״ו.  קורא  ואז 

אמה  שבעים  שא״צ  יותר  נראה  לזה  ובנוסף 

ושיריים אלא סגי במיל.

ולענין הר חומה הנה אין שם נראה ויש שם 

רק ענין של סמוך ונחלקו אחרוני דורינו על 

הכבישים האם נידונים כנהר שאיננו מפסיק, 

ואם  תקופה,  באיזה  בזה  החמיר  זצ״ל  ומו״א 

נחשיבו כנהר אין אפילו שבעים אמה ושיריים, 

פחות  הפסק  יש  כנהר  נחשיבו  לא  אם  אבל 

ממיל. וכן נראה עיקר להקל ועי’ לקמן אות 

יז וטעם של עירוב גם לא עובד כל כך טוב 

ועל  גילה  משכונת  גדול  כיון שהמרחק  שם, 

הגרשז״א  מודה  ובזה  ובאים  הולכים  לא  כן 

שלא מועיל העירוב, הרי שהספק עומד רק על 

ענין של מיל לבדו בלא נראה ועל כן הספק 

שם הוא גדול. והרב שלמה משה עמאר פסק 

שיקראו בי״ד.

רצאבי  הרב  כתב  נראה,  נחשב  מה  והנה 

ביד  ופורסם  תשע,  באדר  שנאמר  )בשיעור 

בספר  טוקצינסקי  הרב  שהנה  מהרי״ץ(, 

לראות  צריכים  כותב,  והמקדש  הקודש  עיר 

מהשטח של הקרקע, כי אם נאמר שדין נראה 

מה  אז  מהמגדלים,  גם  לראות  שאפשר  הוא 

דבריך  נתת  כן  אם  יחרב?  המגדל  אם  יהיה 

בזמן מן הזמנים מגדל  יבנו  לשיעורין. שאם 

גבוה בתוך הכרך, הרי יתאפשר לראות דרכו 

את הכפר גם במרחק גדול מאד, וזה ודאי לא 

לפי  עמו  הנראה  דין  שישתנה  להיאמר  ניתן 

שינוי גובה מגדלי העיר וחומותיה. ולכן הוא 

לראות  צריך  נראה,  על  שכשמדברים  אומר 

מהקרקע. ונראה שהדבר מתמיה מאד, מדוע 

למדוד  אין  אם  ואף  מהקרקע?  למדוד  יש 

מהגג מכל מקום ניתן למדוד מאמצע הגובה 

וכיו״ב(,  השניה  שבקומה  החלונות  )כגון 

ממוצע.  בשיעור  למדוד  שצריך  נראה  לכן 

ולא ממגדלים, אלא לפי  לא מקרקע הרצפה 

בתים רגילים, לפחות בית ועליה, דהיינו שתי 

ועוד  ממיל  פחות  שיש  בצירוף  וזה  קומות. 

בצירוף חישוב ברכב, עכת״ד. וביב״א פשיטא 

מהרצפה  שהוא  טוקצינסקי  הרב  כדברי  ליה 

צריך להיראות. וכן העלה באור לציון חלק ד 

)פרק נה סעיף ב(.

האם צריכה כל העיר הסמוכה 
להיות מובלעת

הדינים  יתר  על  לדון  לנו  יש  עתה  י.   

יותר לדין של בית שמש מדין של  השייכים 

ירמות האם יש לו דין של כרך חרב מיושביו, 

והאם צריך שהסמוך יהיה מובלע בתוכו.

הנה הקשה הצל״ח על מסכת מגילה והלא 

טבריא סמוכה לחמתן ומדוע לא קראה בט״ו 

מכח חמתן, וישב שצריך גם סמוך וגם נראה 



טמק

ולכן לא הועיל היות ובטבריא בעמק, ומכאן 

יצא לרמב״ם שלא מספיק בסמוך שאינו נראה, 

ע״ש ]והנה בדעת הרמב״ם אין לומר כלום על 

וי״א שיסבור  זה,  כיון שלא דיבר על  טבריא 

שהוא בט״ו וכמש״כ בתשובה מאהבה ח״א סי’ 

רי, וע’ בתורת רפאל ולקמן באות י בסופו[.

קכג(,  )סי’  רפאל  בתורת  מישב  זה  ועל 

שצריך שיהיה כל חמתן בכלל התחום, ולכן 

רק  אם  אבל  לטבריא  מחמתן  וכמה  קאמר 

לא  טבריא  ולכן  מועיל,  לא  העיר  התחלת 

חלק  ביב״א  והב״ד  ע״ש.  בחמתן,  נבעלת 

הרב  נשען  זה  תירוץ  ועל  א(,  אות  נט  )סי’  ז 

)סי’  ח״ג  והמקדש  הקדש  בעיר  טוקצינסקי 

כז(, ויחידים קוראים בירושלים על פיו בי״ד 

במרחק מיל. וכך הביא גם משם הגאון ר’ יוסף 

לקרות  לירושלמים  הניח  אבל  זוננפלד  חיים 

כרצונם, ע״ש ]נראה שלא רק על זה מסתמך 

אלא בעיקר שצריך רק עיבור עד אלפים ולא 

יותר והסמוך טפל לכרך[.

]ובהערות של הגרי״ש אלישיב )בליקוטים 

בסוף  בישן  ובנדפס  ברכות  מסכת  שבסוף 

משמו  הביא  וכן  זו,  סברא  הביא  חגיגה(, 

מאה,  גליון  שדה  בהליכות  כן  ממנו  ששמע 

אמנם למעשה גם שמע ממנו שמועיל עיבור 

וגם עירוב לעיר, וכמו שהעלה בקובץ תשובות 

חלק ה סי’ קלא, וכן העירו בהערות שם, הרי 

שאין כאן לדינא דבר של ממש[.

יוצא אף לדבריהם שאם הוא גם סמוך וגם 

אבל  כולו,  שיהיה  להחמיר  לנו  אין  נראה 

בכה״ג שהוא רק סמוך בלא נראה בזה יש מי 

אפשר  שהרי  כולו.  שיהיה  שצריך  שמחמיר 

לבאר כשיטת הצל״ח שצריך שיהיה גם סמוך 

שמחמתן  ממה  ראיה  אין  ולכן  נראה,  וגם 

גם  היה  שלא  כיון  הצטרפו  לא  טבריא  עד 

נראה. וכנ״ל. ולפי השו״ע שסגי באחד אה״נ 

נבלע, אבל  יהיה  אפשר שצריך שכל הסמוך 
וצידד  היטב.  ודוק  לא.  בסמוך  ולא  בנראה 
אם  לסמוך  נראה  בין  לחלק  בתחילה  בזה 
סי’  )חאו״ח  יציב  דברי  בשו״ת  שיבלע  צריך 
שהפוסקים  שממה  כתב  למעשה  אבל  רצה(, 
לא חילקו בזה משמע שלא ס״ל הכי וסגי גם 
לסמוך וגם לנראה שיהיה רק בית אחד נראה. 

ע״ש.

זו  קושיא  מביא  יוסף  בברכי  חיד״א  והרב 
משם הרב סמיכת חכמים משם מהר״א שפירא 
והאריך לדחותו וכתב לבאר שבתחילה היתה 
הרב  באריכות  העלה  וכן  והתרחקה  קרובה 

חזו״א )סימן קנג אות א( ועוד ע״ש.

אהרן  רינת  בספרו  גבאי  אהרן  הרב  והנה 
יהודה  מהרב  מחקר  מביא  מגילה  מסכת  על 
ברלינסקי שבדק למעשה את עיר חמתן שהיא 
חמת והיא תוך אלפים מיל מטבריה, הלא״ה 
לא נקרא סמוך כיון שלא כל העיר מובלעת, 
להעמיד  האריך  א(,  אות  קנג  )סימן  והחזו״א 
ג’ אלפים  באוקימתא שחמתן רחוק מן העיר 
שהוא  בשטח  המציאות  מן  נסתר  וזה  אמה, 
בתוך אלפיים אמה, וגם הרב יהודה עדס שמע 
מכמה ת״ח מופלגים שתמוה מדוע העולם דחו 
דברי הרב טוקצינסקי, ע״ש. אמנם הנה לדעת 
הוא עצמו הספק,  היתה טבריא העתיקה  מה 
לשיטת הרשב״א שבזה נחלקו רבי ורבי יוחנן 
שברכו בט״ו לבין חזקיה שקרא ב’ ימים, ומה 
שהגמרא אומרת מצד שימה חומתה אינו אלא 
על דעת המקשה, אבל אין האמת כן והספק 
ועוד  ע״ש.  טבריא,  היתה  היכן  חזקיה  של 
ראיתי בספר הנפלא עלי תמר על הירושלמי 
שחמת  שהביא  ה״א(,  מגילה  ממסכת  )בפ״א 
של  בדרומה  חמתה  היא  הירושלמי  לדעת 
טבריה ואלו לדעת הבבלי חמת זו היא חמת 
אל  בערבית  היום  שנקרא  הירדן  בעבר  גדר 
חמה, ראה בספר הישוב ח״א ערך חמת. ע״ש. 

הרב עובדיה יוסף



קנ

מהמציאות  לחדש  ברור  דבר  לנו  אין  א״כ 

דברים בזה כלל ועיקר. וע״ע באריכות גדולה 

ובחלק  ע,  סי’  )חאה״ע  שפרן  הרב״ז  בשו״ת 

חו״מ סי’ פט(14.

וכל זה מלבד מה ששיטת הריטב״א במגילה 

ה ע״ב שבגמרא בערכין איתא שקוראת בטו, 

לריטב״א  היה  וכנראה  כזו,  גמרא  לנו  ואין 

מהדורה בתרא של מסכת זו, וכמש״כ בברית 

אברהם שני. ועוד שבכפתור ופרח פ״ח מביא 

בט״ו  קוראים  שטבריא  מתתיה  הרב  משם 

ופרח,  בכפתור  עימו  ומסכים  רבי,  כשיטת 

העיר  על  רנב(,  )סימן  א  חלק  הרדב״ז  ודעת 

טבריה שנזכר הספק שלה בגמרא קורין בי״ד 

אבל  כן  עושין  היו  חסידות  וממדת  ובט״ו 

מדינא קורין בי״ד דאזלינן בתר רובא דעלמא. 

וי״א דלעולם קורין בט״ו דמוקפת חומה היא: 

ימים.  בשני  וקורין  הגאון  דעת  אצלי  והנכון 

רי  סי’  ח״א  מאהבה  תשובה  ובשו״ת  ע״ש. 

העלה בדעת הרמב״ם שסובר שהוא ביום טו, 

הוקף  סובר  שהרמב״ם  משנה  הלחם  כדברי 

בהלכות  חומה  ערי  לענין  רק  ישב  ואח״כ 

שמיטה ויובל ולא למגילה, וימה של טבריא 

לדעת  לא  אבל  לישוב,  קודם  שהיה  ודאי 

השו״ע כיון שפסק דין שהוקף ואח״כ ישב לא 

מהני, ע״ש. ודעת הרדב״ז חלק א )סימן רנב(, 

בגמרא  שלה  הספק  שנזכר  טבריה  העיר  על 

קורין בי״ד ובט״ו וממדת חסידות היו עושין 

כן אבל מדינא קורין בי״ד דאזלינן בתר רובא 

דמוקפת  בט״ו  קורין  דלעולם  וי״א  דעלמא. 

וקורין  הגאון  דעת  אצלי  והנכון  היא:  חומה 

14( ומלבד זה עוד כתבו בהאוצר גליון מב ע' רמד 
שיעור האמה שמדבר עליו רב חייא בר אבא עד טבריא 
ברינת  אך  וחצי,  קילומטר  שהוא  רומי  מיל  הוא  מיל 
אהרן על מגילה )דף ג ע' 20(, הביא שזה מתאים לאמה 
דידן דוקא ולא כדבריהם, הרי במציאות יש כאן סוגיא 

בפני עצמה.

בשני ימים. ע״ש. ולא כמג״א סי’ תרפח ס״ק 

ד שהביא את ספק הגמרא לדינא.

 האם עיר גדולה בטלה 
לכרך קטן

בעלי  כתב  זו  לקושיא  יש  ביאור  עוד  יא. 

בפני  גדולה  היתה  וטבריא  שהיות  שם  תמר 

אפילו  קטנה  שהיתה  מחמת  יותר  עצמה 

שהיתה סמוכה מיל לא מתבטלת כלפיה, וכ״כ 

הרב משה לוי בתפלה למשה ח״ב )סי’ נג אות 

אברהם  ירך  בשו״ת  זה  מטעם  וקדמם  יא(, 

)אישטרושא סי’ י״א(, מטעם זה, וכ״כ ובשו״ת 

שיק  במהר״ם  וכ״כ  טו(,  )סימן  יעקב  חדות 

)חאו״ח סי’ קסא(, ומדייקו במילת כפרים של 

ימי  תורת  בספר  לדבריו  לכוין  וזכה  השו״ע, 

הפורים )סי’ ח(, וכן החמיר לדינא בספר עיר 

הקדש והמקדש, להגרימ״ט, כרך ג’ עמ’ תיד 

- תטו. וע’ בתורה מציון )סי’ טז(. ובמועדים 

ובא  ומודה  קפה,  )סי’  ח״ב  שטרנבוך  וזמנים 

כדבריו  לא  שהמנהג  קנ(,  ע’  קעד  )בסימן 

בירושלים(.

אמנם הדברים נסתרים מדברי החת״ס )סי’ 

של  שהטעם  הכי  לאו  בהדיא  שכתב  קצג(, 

סמוכים שקוראים ככרך משום שלא רצו שיהיו 

אלו שמחים ואלו עצובים, ואין הבדל בגודל, 

שדימה  נט  סי’  אלשיך  מהר״ם  על  והשיג 

למגילה שכל הסמוך בטל להלכות של תקנות 

ילמד שהוא  ויתכן שמהר״ם אלשיך  הציבור, 

משום ביטול ועיר גדולה לא בטלה, 

וכן בשו״ת מהר״ם אלשקאר )סי’ קי(, כתב, 

להיפוך  ולא  לו  הסמוך  וכל  כרך  שהלשון 

הסמוך לכרך, השמיענו חדוש גדול דלא תימא 

דאם יהיה סמוך לכרך עיר גדולה שיהיה הכרך 

נדון כמותה אלא לעולם הכרך וכל הסמוך לו 

באיזה אופן שיהיה נדון ככרך. עכ״ד. והב״ד 



אנק

י(,  הלכה  פ״א  מגילה  )הלכות  לארץ  המאיר 

]ולא כמש״כ להיפוך מזה בחדושים וביאורים 

באורייתא  כהנא  הגרמ״נ  וכן  ע״ב  ב  במגילה 

חלק יא ע’ קעג, וכמו שהעיר עליהם בקהלות 

הקדש על מגילה ב ע״ב אות לז[ הרי בהדיא 

ולא  גדולה,  עיר  כלפי  מתבטל  הכרך  שאין 

הבנתי מה הבין אחרת מדבריו בשו״ת תפלה 

למשה ח״ב )סימן נג, ע’ תקלד(, וחשיבותו של 

בבית  כנראה  ביותר  גדולה  מהר״ם אלשקאר 

דבריו  אחר  להרהר  ואין  פעמים  כמה  יוסף 

ובתחילה  ע״ב(,  )ה  הצל״ח  דעת  וכן  כלום. 

שאין  בו  וחזר  כפרים  מהמילה  לדייק  חשב 

לומר כן. ע״ש. וכ״כ מדעתו באור לציון ח״ד 

)פרק נה סעיף א(, שאין לדייק משו״ע ולחדש 

דין מחודש בזה, ע״ש.

ופשט דברי הרמב״ם שסובר שצריך שיהיה 

כן  ועכ״פ  שיטות  להרבה  ונראה  סמוך  גם 

הנה  ג  במגילה  לציון  לראשון  וכן  לצל״ח 

מתחילה  העיר  של  שמקצתו  שסגי  משמע 

במיל, וכמש״כ בפשיטות בדבריו בחזו״א.

וכן דקדקו האחרונים בדברי המאירי שכתב 

במשנ״ב  והב״ד  סגי,  לכרך  סמוכה  עיר  שגם 

כתב  וכן  גדולה,  עיר  ה משמע שאפילו  ס״ק 

ס,  ע’  ד  פרק  יצחק  ובשבות  הזאת  בהאגרת 

ובהערות על ברכ״י )סימן תרפח ס״ק ו(, אמנם 

ביב״א חלק ז )סי’ נח אות א(, כתב שאין הכרח 

ובאמת  ע״ש.  התחום,  בתוך  שהעיר  ומדובר 

בעיר של פעם היו קטנים מאוד ומסתבר לומר 

כן.

לקרות  אין  כיום  בירושלים  זה  לפי  אמנם 

בזה.  להקל  ההוראה  חזי שפשטה  ופוק  בטו, 

ח״ב  צבי  הר  אך  כן.  לבאר  כנ״ל  הכרח  ואין 

הכמות  שאין  לישב  כתב  רטו(,  ע’  קלא  )סי’ 

מימות  קטן  וכרך  החשיבות,  אלא  קובעת 

יהושע בן נון חשוב יותר מעיר גדולה, ע״ש.

כב(,  )סי’  ירושלים  של  בכרך  שכתב  ומה 

הרשב״א  חידושי  שכתב  הרשב״א  שמדברי 

)בדף ב:(, ק״ל עיר ועיר למה לי, וי״ל דדרשינן 

כעיר  נדון  לו  הסמוך  וכל  עיר  נמי  מיניה 

ליום  מקדים  שאינו  להקדמה  מינה  ונפקא 

ריד,  ותוספות  הריטב״א  וכ״כ  ע״כ.  הכניסה. 

ודייק שרק לענין כפר נאמר ולא לענין עיר, 

ברכה  יהודה  ובברכת  מרדכי  והב״ד במשאת 

כן  )סימן לג(, הנה לא נראה כלל לומר  ח״ד 

אלא בא לרבות גם לענין זה ולא שרק לענין 

זה. וכך פשוט לו לה״צ במקראי קדש )סימן 

כג דף קכ(.

ועוד כתב ה״צ שם שיש לישב על קושיא 

זו משם הרב יוסף כהן ]ובמקראי קדש בהררי 

הרשב״א  שלמש״כ  ששמע  כא[  סי’  בשדה 

שהטעם של סמוך משום שבשעת צרה יבואו 

לעיר המוקפת, בטבריא זה לא שייך כי היה 

לחמת,  ילכו  ולא  עצמם  בפני  ביצורים  לה 

ועוד.  לח  סי’  חסד  בתורת  וע״ע  ודפח״ח. 

ובמראה הפנים על הירושלמי שם מה שישבו 

בזה עוד.

כעין  כתב  הירושלמי  על  סופר  ובחתם 

עוד  אך  והתקרב,  שהתרחק  החזו״א  דברי 

הוסיף שהחולקים סוברים כדברי מהר״ם א״ש 

בתשובותיו שאם הסמוך הוא בשם אחר בפני 

ולנ״ד  ע״ש.  סמוך,  להיות  יכול  אינו  עצמו 

בענין ירמות שמו נשאר עליו במדה מסויימת, 

אין שמו  וא״כ  לו  סמוכה  נהיתה  ובית שמש 

עליו, ויל״ע. ועכ״פ הכל פירושים יפים אבל 

כה״ג  וששתי כשראיתי  לדינא.  הכרחיים  לא 

שכתב ה״צ במקראי קדש )סי’ כג דף קיט(.

ובדברי יציב והב״ד בתשובות והנהגות חלק 

ג )סי’ רלג(, כתב שאם הסמוך התחבר לכרך 

לא מועיל, וזה מה שהיה בטבריא, שר’ יוחנן 

קרא ואמר שזה טבריא הישנה, אבל אם סמוך 

הרב עובדיה יוסף



בנק

לא, וכן העלה שם לדינא, ע״ש. והנה מלבד 

זאת  הדברים,  להסבר  ישובים  הרבה  שיש 

ועוד כבר החזו״א ביאר לפי דרכו שהיה סמוך 

ונתרחק וכו’ ומה מקום לחדש דברים חדשים, 

בט״ו  לקרות  יש  שבכה״ג  בחזו״א  ובהדיא 

וכן  שאול.  גבעת  שכונת  על  ג  באות  וכנ״ל 

ראיתי שכתב הרב ברכת יהודה ברכה בחלק ו 

)סימן לג(, שכתב שבירושלים הוא קמא קמא 

בטיל והתפשט, אבל להיפוך אם הרוב התקרב 

לכרך לא, ע״ש. 

שמנלן  נביאות  דברי  אלא  אלו  אין  אמנם 

שזה הגדר לענין מקרא מגילה, ועלינו לברר 

לחפש  ולא  החיוב  יותר  באמת  מה  ולחשוב 

ספיקות פורחות באויר.

ג. דין כרך חרב

משאת  בשו״ת  מתרץ  זה  קושיא  ועל  יב. 

מיושב  שאם  ג(,  סימן  )חאו״ח  ח״ב  משה 

לו לא קוראים.  והסמוך  מגויים נחשב לחרב 

וחמתן היה חרב באותה תקופה ולכן בטבריא 

ברכי  החשוב  בספרו  חיד״א  והרב  קראו,  לא 

יוסף הב״ד ודן בהם, ובתחילה הגיע למסקנא 

לחלוק על השדה יהושע וקרבן העדה בביאור 

הירושלמי והעלה שהחרב והסמוך לו קוראים 

משם  הר״ן  דברי  מביא  מיכן  ולאחר  בטו, 

אין  בו  קוראים  לארץ  חוצה  שגורס  הרמב״ן 

קוראים, מלשון שאלה, ולפי זה גם כרך החרב 

דברי  בהמשך  אמנם  בהם,  קוראים  והסמוך 

הר״ן בדין עשרה בטלנים שהביא דברי הרמב״ן 

שקורא בי״ד, והביא הוכחה לזה מהירושלמי, 

ברור.  אינו  ופירושו  אף שהגירסא מתחלפת, 

עכ״ד. ולכאורה לפי גירסתו בירושלמי הנז’, 

ופירושו, לא זו בלבד שאין בו י’ בטלנים, אלא 

אף שאין בו אלא עכו״ם, ישראל דנמצא בו קרי 

בט״ו, ואיך כתב דהרמב״ן הוכיח מהירושלמי 

י’ בטלנין קרי בי״ד. ולבי אומר  דאם אין בו 

הירושלמי  אייתי  הרמב״ן  לפנים  זאת  כי  לי, 

והוה גריס בחוצה לארץ קורין, ולפ״ז הוכיח 

דמוקפין כי הדדי אף בח״ל, ושוב דחה גירסא 

ומזה  קורין.  לו  בחוצה  גירסתינו  וקיים  זו, 

הוכיח דאם אין בו עשרה בטלנים קרו בי״ד. 

הירושלמי  ואם  ברישא,  הר״ן  דכתב  והיינו 

מתפרש כך, רמז דזה לפי גירסא אחרת. עכ״ד 

הרב חיד״א, הרי לנו שהחיד״א חוזר בו וסובר 

שכרך חרב לא קוראים מכח זה שליבו אומר 

לו שיש גירסא אחרת לבסוף ברמב״ן, והעיר 

על דברי הרה״ג עמודי אש אייזינשטיין )סי’ ו 

לקראת סופו(, שלנו שיש את הרמב״ן רואים 

שלא איירי כלל הרמב״ן בדין עשרה בטלנים 

על ירושלמי זה, והחילוק הוא בלשון כפר או 

כרך, ע״ש. וכן העיר הרב חזו״א סי’ קנג והר 

שלא  הברכ״י  דברי  על  קלא(,  )סי’  ח״ב  צבי 

ע״ש.  בזה,  והריטב״א  הרמב״ן  דברי  ראה 

והדברים ברורים.

החיד״א  שדעת  הראשונים  דברי  לנו  והרי 

בכרך שחרב  שקוראים  והר״ן  הרמב״ן  בדעת 

מה  ולכן  בזה,  ספק  ואין  בטו.  לו  והסמוך 

שהמשנ״ב בבאה״ל מביא משם הברכ״י שכרך 

שחרב לא קוראים בט״ו אינו לדינא ואינו ספק 

כאן מחלוקת  אומרת שאין  זאת  ועיקר.  כלל 

הרב  של  הדברים  אלא  החיד״א  עם  חזו״א 

חיד״א נפרכים ואם היה יודע מדברי הרמב״ן 

לא היה חוזר בו מדבריו ופירושו בירושלמי.

ולמעשה יש בזה ירושלמי בשתי גירסאות 

כרך  הירושלמי,  וז״ל  פירושים,  ובשלשה 



גנק

אין  בו  חמי  אית  עכו״ם,  של  ונעשה  שחרב 

קורין בח״ל קורין, ע״כ. הרמב״ן גרס בחוצה 

חומה  מוקף  היה  שאם  וביאר  קורין,  לארץ 

בזה האם אמרינן  נון  בן  יהושע  מזמן  בחו״ל 

הגזירה  בזמן  שהרי  ופושט  בטו,  בו  שיקראו 

היתה ישראל חריבה ובו אין קורין אבל בחו״ל 

קוראים  יהושע  מזמן  מוקף  שאם  הרי  קורין, 

הביאו  הריטב״א  וכן  הרשב״א  אמנם  בטו, 

ולא  לו,  בחוצה  לגרוס  שצריך  אחרת  גירסא 

קוראים  האם  עדיין  ונחלקו  לארץ,  בחוצה 

סובר  והריטב״א  כפשוטו,  או  בתמיה  אותו 

הכרך  וחרב  שהיות  בתמיהה  אותו  שקוראים 

כתב  הרשב״א  אמנם  יקראו,  לו  בסמוך  איך 

אבל  קורין  אין  שבו  שאע״פ  כפשוטו  שהוא 

הגר״א,  דעת  וכן  קוראים,  שמיושב  בחוץ 

)וכן הוא לפי הבנת הרמב״ן שאינו בתמיהה(, 

אבל הריטב״א כתב שדוחק לומר כן. והעיקר 

וסיכם  לארץ,  בחוצה  שהוא  הרמב״ן  כדברי 

הירושלמי  של  משובש  מלשון  ללמוד  שאין 

בזה, ע״ש. 

ביותר  בקצרה  בירושלמי  השיטות  וסיכום 

לשני  מתייחסת  בירושלמי  שהאמירה  הוא15 

מצבים: 

כרך  או  החרב  הכרך  בתוך  לקריאה  א( 

לכרך  מחוץ  לקריאה  ב(  בו.  יושבים  שגויים 

כזה. 

שתי אפשרויות להסביר את האמירה בחלק 

הראשון של המשפט ״בו אין קורין״:

שהכרך  כזה  במצב   - הלכתית  אמירה  א. 

לעיר  אין  בו,  יושבים  שגויים  כרך  או  חרב 

מעמד הלכתי של עיר מוק״ח מימות יב״ן גם 

קדושת  שבטלה  מאחר  מגילה  מקרא  לעניין 

מגילה  בספר  ברורה  בצורה  שסיכם  וכפי   )15
במוקפות חומה ע' 122.

באדר  בט״ו  מגילה  לקרוא  המניעה  החומה. 

תיאור  ב.  הלכתית.  מניעה  היא  כזאת  בעיר 

שגויים  או  חרב  כשהכרך   - עובדתי  מצב 

יושבים בו, אזי העובדה היא שבכרך אין מי 

שיקרא מגילה בט״ו באדר.

האמירה בחלק השני של המשפט, משלימה 

את הנאמר בחלק הראשון - ״חוצה לו קורין״. 

ניתן להציע שלוש אפשרויות פרשניות:

א. משפט תמיהה שלילי - אם בתוך הכרך 

מניעה  בשל  באדר  בט״ו  קוראים  אין  החרב 

הלכתית או כתיאור מצב, הייתכן שמחוץ לכרך 

החרב, בסמוך ובנראה לו, יקראו בט״ו באדר? 

ב.  יקראו.  לא  שהם  שבוודאי  היא  והתשובה 

משפט תמיהה חיובי - אם מחוץ לכרך החרב 

שבכרך  הייתכן  באדר,  בט״ו  מגילה  קוראים 

החרב, אם יזדמנו לשם יהודים הם לא יקראו 

היא שבוודאי  והתשובה  מגילה בט״ו באדר? 

שהם יקראו. ג. משפט מוחלט - גם אם בתוך 

הכרך לא קוראים בט״ו באדר מסיבה כלשהי, 

בעיר  כמו  לקרוא  להמשיך  יש  לכרך  מחוץ 

מוק״ח מימות יב״ן.

והרמב״ן לא קאי אלא על  לנו שלר״ן  הרי 

הרב  וכ״כ  כלל,  לו  חוצה  על  ולא  חרב  תוכו 

משא״כ  הר״ן,  בדעת  כה(,  )סי’  קדש  מקראי 

ומעתה  דוקא,  לו  חוצה  על  שקאי  לרשב״א 

בבאה״ל,  המשנ״ב  דברי  את  להבין  לנו  יש 

הסמוך  כפר  להם,  שסמוכין  או  וז״ל,  שכתב 

שמם  הכרך  ונהיה  בט״ו  קורין  שהיו  לכרך 

עכו״ם  של  כרך  משה[  ]דבר  בי״ד  יקראו 

שאין בו ישראל כלל ישראל הנכנס לכרך זה 

בפורים קורא בט״ו. אם בכרך קראו בי״ד וט״ו 

מספק הכפרים הנראים וסמוכים קוראין בי״ד 

אפשרויות  שתי  שיש  הרי  עכ״ד.  ]ברכ״י[. 

חרב  בכרך  שמחלק  או  הבאה״ל  את  לבאר 

בין תוכו לחוצה לו, או שמחלק בין כרך חרב 

הרב עובדיה יוסף



דנק

צריך  והדבר  עכו״ם,  בו  יש  אם  לבין  ושומם 
עיון מנלן חילוקים הללו, וראיתי שכתב הרב 
עידוא אלבה שכתב שיש לישב דברי המשנ״ב 
קוראים,  לא  לו  שבחוצה  לומר  יתכן  איך 
מכיון שלא הולך כרשב״א אלא כרמב״ן והר״ן 
ודברו רק על תוכו, אבל חוצה לו באמת לא 
מסאטמר  לאדמו״ר  ס״ל  וכה״ג  ע״ש.  יקראו, 
ישראל  בארץ  כאן  שהחמיר  מהיחידים  והיה 
יד,  ביום  ולקרות  בברכה,  בט״ו  לקרות  שלא 
וכמש״כ משמו הגרמ״א פריינד בספרו כתבי 
קודש )ע’ פג – פו(, ואפילו אם הצליחו לישב 
דברי משנ״ב אין אלו אלא דברי נביאות שיתכן 
שלא דן על דברי הברכי יוסף ובמקורותיו על 
דברי הרמב״ן, והיות ועיקר מקורו הוא מדברי 
הברכ״י שאותו ראה, ורואים שלפני כן הברכ״י 
גם  כך  לו  לחוצה  תוכו  בין  חילוק  מוצא  לא 
החזו״א  וכמש״כ  לחלק.  ואין  כן  נשאר  עתה 
שבכדי לחלק צריך להביא ראיה. וכ״כ בהדיא 
ראיה  שצריך  קלא(,  סי’  )חאו״ח  צבי  בהר 

לחלק בין הסמוך לחרב, ע״ש.

בין  בזה  לחלק  מנלן שדעת המשנ״ב  ועוד 
בין  שמחלק  יותר  ונראה  לו,  לחוצה  תוכו 
אם יש בתוכו נכרים או שמם, ולזה שבשמם 
משה  המשאת  שנקט  ]ומה  בי״ד,  לקרות  יש 
חג״ב )סימן ג(, שעליו דן הברכ״י רק את דין 
הסמוך לו כי כך היתה השאלה, ולא שואלים 
על תוכו כי היה שומם לגמרי ע״ש[, משא״כ 
כשיש שם נכרים נחשב למיושב וקוראים בו 
אין  שלדעתו  חזו״א  הרב  כתב  זה  ועל  בטו, 
הפרש בין אם הוא חרב לגמרי או לא והוכיחו 
שחרב  מהו  ריב״ל  על  שדנה  הגמרא,  מדברי 
ומוקי מעשרה בטלנים, ולמה לא מוקי שחרב 
לגמרי,  חרב  ולא  נכרים,  שם  שגרים  פירושו 
עכו״ם  של  וחרב  לגמרי  שחרב  בהדיא  הרי 
שוה, אבל בדעת המשנ״ב הדבר צריך הכרע 
אם דעתו שחרב לגמרי לא קוראים. כי אפשר 

לפרש בכלל שאין זה החילוק.

בין  לחלק  שיש  המשנ״ב  שדעת  נימא  ואי 
נראה  הנה  עכו״ם,  בו  ליושבים  לגמרי  חרב 
הברכ״י  שהביא  ממה  הוא  זה  חילוק  שמקור 
יודעים  כיום  אבל  הרמב״ן,  משם  הר״ן  משם 
בזה  חילוק  ואין  גמורה  טעות  בזה  שיש 
יפה  לבאר  וכמש״כ  שוים,  ונכרים  ושומם 
63 ע’  בזה הרב עידוא אלבה בהאוצר )גליון 
מד(, שהחיד״א גם מעתיק העתקה לא נכונה 
מדברי הר״ן בשם הרמב״ן, שכתב בשמו ״כרך 
ונעשה  ישב  ולבסוף  בטלנים  מעשרה  שחרב 
של עכו״ם, מהו״, בעוד שברמב״ן גופו כתוב 
״הכרך שחרב או שנעשה של גויים זמן אחד, 
ונטלו ממנו י’ בטלנין, לכשיחזרו שם ישראל 
״דכרך  הר״ן  ובלשון  בט״ו״.  שיקראו  ]מהו[ 
שנעשה  או  ישב  ולבסוף  בטלנים  מי’  שחרב 
של נכרים מהו״. וכשאנו רואים את הרמב״ן 
ברור לנו שכוונת הר״ן או שנעשה של גויים 
עצמו,  הרמב״ן  שכתב  כפי  ישב,  ולבסוף 
של  הבעיה  ממש  היא  הרמב״ן  לפי  והשאלה 
ולבסוף  ריב״ל בכרך שחרב מעשרה בטלנים 
ישב, ודפח״ח, הרי שהיה הו״א לחיד״א שכרך 
של גויים נחשב מיושב ואינו כן כלל ועיקר, 
ובזה מיושב לדברי הרב חיד״א בדעת הרמב״ן 
איך קוראים בכרכים בחו״ל וכי רובם יהודים, 
והאמת  למיושב,  שנחשב  לומר  חשב  אלא 
לומר  וברור שאין  ופשוט  גמור  כחרב  שדינו 

בזה דין מיושב וע״כ שבחרב עצמו קוראים.

ובהבנה כזאת בדברי המשנ״ב כתב בשו״ת 
ואולי  קלא(,  )סימן  ח״ב  חיים  אורח  צבי  הר 
כוונת הביאור הלכה שנהיה הכרך שמם, היינו 
שנחרב  אלא  ישראל  מרשות  שיצא  רק  לא 
לגמרי ונהפך לשדה בור ״ולא ניכר כלל שהיה 
שם יישוב״, ובכה״ג אפשר דלכו״ע הסמוכין 
לו קוראים בי״ד דלא שייך בכה״ג גרירה בתר 
כרך, עכ״ד. אמנם להנ״ל שנכון שכך מחלק 



הנק

מקום  ואין  בטעות  נוסחא  זה  אבל  הברכ״י 
צבי  הר  בידי  היה  לא  בזה  ]וגם  זה.  לחילוק 
דברי הרמב״ן המקורי שיצא אחר הוצאת הרב 
מלצר בזה ובידיו לא היה כלל הנוסח שנעשה 
הר״ן  של  כאילו  הוספה  רק  והוא  נכרים  של 

לבסוף ולכן לא היה לו מה לבאר עוד בזה[.

עוד לשון דומה כותב שם בשו״ת הר צבי 
אורח חיים ב )סימן קלא(, לנסות לישב דברי 
התורת רפאל, וכתב, שהא דכרך וכל הסמוך 
קוראים בט״ו אין זה משום דהכפרים נגררים 
התקנה  שתחילת  אלא  הכרך  בתר  עכשיו 
יקראו  סביבותיו  כל  עם  שהכרך  כך  היתה 
״דכל שנחרב  גם לדבריו אפשר  אולם  בט״ו, 
לא שייך  עיר  ובטל ממנו שם״  לגמרי  הכרך 
בזה כרך וכל סביבותיה וכו’. ובזה מדוקדקים 
דברי הירושלמי שכתב חרב הכרך ונעשה של 
הכרך  חרב  לומר  ליה  סגי  לא  ולמה  עכו״ם 
עכו״ם  היינו שנעשה של  דחרב  לאמור  אלא 

ולא שחרב לגמרי, עכ״ד.

הנה חילוקי לשונות פעם אם בטל שם עיר, 
]וכך סובר הגר״נ קופשיץ כפי שאמר לי בשנת 
תשפ״ב[, ופעם אמר ההר צבי, אם ניכר שהיה 
דביליצקי  שריה  הרה״ג  סובר  וכך  עיר,  שם 
במגילה במוקפות חומה )ע’ 427(, אבל מאחר 
שכמש״כ בהר צבי קודם לזה שבהדיא בהר״ן 
הנוסחא חרב או נעשה של עכו״ם הרי שהם 
וכ״כ  ראיה.  ועל המחלק להביא  דברים  שתי 
הלוי  כברית  ולא  צא(,  ע’  )אדלר  סיני  בדבר 
ח״א )סי’ פה(, ועוד שברמב״ן הראשון שנדפס 
על ידי הרב מלצר כתוב רק כרך שחרב בלי 
שנעשה של גויים, ומבאר שהוא בלא ישראל 
של  מכת״י  וברמב״ן  בטלנים,  עשרה  משום 
מכון התלמוד הישראלי, כתוב שחרב ונעשה 
של גוים, פירושו שחרב או שנעשה של גויים, 
של  ונעשה  גורסים  אם  שאפילו  בהדיא  הרי 
לומר  קצת  שאפשר  ]אף  או,  הכוונה  גויים 

בטלנים  עשרה  ומצריכים  שהיות  לשיטתם 

בטלנים  מעשרה  וחרב  השו״ע[,  דעת  ]היפך 

בהגהות  וע’  נכרים,  של  ונעשה  חרב  וה״ה 

למעשה  אבל  ודוק.  הר״ן  על  עמוקות  מגלה 

אין מקום לחילוק זה כלל ועיקר[. אמור מעתה 

בגירסת הרשב״א חרב ונעשה של גויים, אין 

הכרח ויתכן ויודה שהם שני דברים, ועל אחת 

ללמוד  שאין  הריטב״א  שכתב  וכמה  כמה 

בענין  המשובשות  הירושלמי  של  מנוסחאות 

הזה. 

ומעתה במפורש רואים שגם אם חרב לגמרי 

ישנו אותו הדין. ואם היה יודע זאת לא היה 

מחלק כן. 

בכתובות  מהתוספות  הביא  הגר״א  והנה 

דף מה שכתבו שרוב עכו״ם גם נחשב לחרב 

ובטל ממנו קדושת ערי חומה, ותמה ברש״ש 

שם מנליה, והרב ברכ״י לא נחת ליה, אלא אם 

יש לר״ן אדם אחד או לרמב״ן עשרה בטלנים 

לענין  שגם  קצת  ומשמע  לקרות  יכולים 

אברהם  זרע  בשו״ת  וע’  כן,  הוא  חומה  ערי 

התוספות  כנגד  שיצא  יא(,  סימן  )לוטפביר 

איתא  בירושלמי  שבנ״ד  שמאחר  בכתובות, 

פירושו  שחרב  הרי  עכו״ם,  של  ונעשה  חרב 

אפילו  חומה  יש  אם  אבל  חומה,  לו  שאין 

שרובו עכו״ם יש בו קדושת ערי חומה, ע״ש. 

והוא הבנה שלישית מחודשת בכל זה, שחרב 

הוא החומה, ונעשה של נכרים הוא דבר נוסף, 

אמנם  לגמרי,  שחרב  כרך  על  מדובר  ולא 

פלא  דבר  הוא  התוספות  דברי  על  לחלוק 

שלענין  מגילה  שלענין  ואפשר  פשוט,  ולא 

חומה לא בעינן כדאיתא בדף ג ע״ב, השאלה 

גויים,  שרובו  כיון  כרך  דין  שיהיה  צריך  אם 

לנוסחא  גם  דברים  שני  שהם  לו  פשוט  אבל 

הפשוטה חרב ונעשה של עכו״ם. ודוק.

נשארו  אם  לחלק  ה״צ  של  שהחילוק  ועוד 

הרב עובדיה יוסף



ונק

בתים חרבים או לא, יש לתת לו מקום לסברא 

שם  שאין  חרבים  בתים  נשארו  שאם  לחלק 

חרב עליו לענין מגילה, הוא מסברת הרב בני 

דוד  הרב  בן  דוב  להרב  קיח(,  דף  )ח״ג  ציון 

שפירא שהעלה בכל זה בארוכה שבא״י אפילו 

חרבה, שהרי עיקר התקנה לקריאה בט״ו הוא 

יש  זה  ועל  וכו’ ע״ש.  הנס  בזמן  א״י החרבה 

מקום לטענה שצריך שיריים של בתים, וכאן 

]וחלקם  ממש,  בתים  בהדיא  ישנם  בירמות 

עתה כוסו בשביל לעשותו פארק[, וכן בבית 

שמש הישנה וכן בזנוח יש שאריות ממש. ולא 

תל עם חרסים בעלמא, אבל כנ״ל שמעיקרא 

לא נראה לחלק בזה.

בתשובה  בא  לא  צבי  להעיר שהר  יש  עוד 

לבאר מה דין חרב אלא דרך אגב ולישב את 

דברי הביאור הלכה בדרך ״אולי״ וכן את דברי 

התורת רפאל קאמר כן, וכן אמרו בדרך אפשר 

לחלק  התמוהים  באה״ל  דברי  לבאר  ואולי 

הבאה״ל  מקור  את  לעיל  ביארנו  וכבר  בזה, 

ושאין עיקר כן.

אמור מעתה שההבנה בדברי החזו״א בדעת 

דעתו,  זה  אם  הכרע  צריך  שהדבר  המשנ״ב 

אבל דעת החזו״א עצמו שכרך שחרב והסמוך 

הגר״ח  לדינא  העלה  וכן  בטו,  קוראים  לו 

הלכות שנחשב  שונה  בספרו  זצ״ל  קנייבסקי 

שריה  הרה״ג  אמנם  חומה,  המוקפת  לעיר 

על  תמה   ,)22 )ע’  הזאת  בהאגרת  דבליצקי 

דבריו שאין זה ההבנה בחזו״א, ע״ש. ולהנ״ל 

צדקו דברי הגר״ח קנייבסקי בס״ד.

גם  בזה  שגם  הוא  כאן  שקרא  מה  והנה 

בפנים התשובה  ראו  לא  החזו״א  וגם  באה״ל 

כלל, וגם טעו וכתבו דבר משה ששם אין שום 

דבר מזה, אלא מדובר על המשאת משה ח״ב 

הבאה״ל  והתרשם  בברכ״י,  שהזכירו  ג(,  )סי’ 

משם שבאמת יש חילוק בזה בין סמוך לתוכו 

או בין אם יושבים שם נכרים או שומם ממש, 
אבל כשרואים בפנים רואים שאין שום חילוק 
בזה כלל, והחידוש הוא שהיינו חושבים שאם 
גרים נכרים נחשב למיושב ולא לחרב, קמ״ל 
כבר השיג  בלא״ה  וגם  ודוק.  לחרב.  שנחשב 
עליו בברכ״י שלא ראה דברי הירושלמי כלל.

דביליצקי  שריה  הרב  לשיטת  ואפילו 
הנה  עצמו,  בדעת  בזה  הכריע  לא  שהחזו״א 
נראה שכל הפחד של החזו״א לא להכריע בזה 
הוא מהדבר משה שלא קיים כלל, על כן אין 
כאן מקום לספק כלל וברור הדבר שההלכה 
שבהדיא  וכנ״ל  מתכונתה.  על  נשארה 
נחשב  בגויים  שמיושב  והרשב״א  בריטב״א 

לחרב, ע״ש. 

שהאריך  קהלת  דוד  הרב  לידידי  וראיתי 
אין  איך  והרחיב  בזה  השלישית  במהדורה 
ישראלי  כהרב שאול  לא  זה  וכל  לזה,  לחוש 
בתחומין חלק א שהעלה כדברי המשנ״ב בלא 

לדעת את השיבוש שיש כאן במחי״ר.

סי’  קדש  במקראי  ]וגם  אומר  צבי  הר  וגם 
וכדומה  בתים  חורבות  נשארו  שאם  כו[, 
נחשב לקיים, והנה בירמות ישנם בתים וכפי 
שראיתי בעיני ממש וחלק מהם עתה התכסו 
לצורך עשיית פארק, וממה בתים עם קשתות 

וגם פסיפס.

שכתב  במכתב  דביליצקי  שריה  הרב  והנה 
חומה  מוקפות  בספר  והב״ד  אנקין,  להרב 
במגילה )ע’ 425(, כתב, שעיר חרבה פירושו 
שצריך שיהיה מסורת שבנו בית על גבי בית 
עד יהושע בן נון, ואם נשארו חורבות ישנים 
נשאר  לא  אם  אבל  בטו,  לקרות  להחמיר  יש 
ישובים  עתה  ובנו  בור  קרקע  אלא  חורבות 
אין להחמיר, ע״ש. וכאן בירמות עד היום יש 
בנוי,  ארמון  וכן  שהיו  העמודים  של  שיריים 
ושאריות ממש של בתים גדולים, וראיתי גם 



זנק

קשתות של בתים שהיום כוסו לצורך לעשותו 

הרב  בדברי  שהשתמשו  מה  ומעתה  פארק. 

בסמוך  נפוליון  גבעת  על  שאמר  דביליצקי 

בית  לענין  וכן  לו  לחוש  שאין  ברק  לבני 

יבינו  ולא  ידעו  ולא  א16,  חלק  בתחומין  אל 

טובא.  לו  לחוש  שיש  נ״ד  על  כתב  שבהדיא 

אפילו שלא נכנס שם שיש כאן אשכול אזורים 

שודאי מוקפות חומה. וכן הרב רבבות אפרים 

כתב שצריך לקרות בבית שמש יומיים, ע״ש.

וכבר תמה הרב בעריש ווייספיש, באוצרות 

התורה וירושלים )מד )תשס״ו( עמ’ 8( על מה 

שבבית שמש הישנה סמוך לתל בית שמש לא 

שכזה  לודאי  קרוב  ספק  ושעל  יומיים,  קראו 

צריכים  לא  לספיקות  שהסמוך  נאמר  לא 

לקרוא, כ״כ וכה״ג העלה הרב ישראל דייטש 

באוצרות התורה וירושלים, מה )תשס״ו(, עמ’ 

כו.

יש  גן  שנחשב  בירמות  בנ״ד  ועוד  זאת 

דין  ובנוסף  צבי,  הר  לשיטת  אפילו  לחלק 

של קשת כדלקמן אות טו. וכן יש להעיר על 

מש״כ בברכת יהודה ברכה ח״ו )סי’ לג(, על 

שגן  מכיון  לישוב,  נחשב  שלא  שמואל  קבר 

כשדה  נחשב  ולא  לישוב  נחשב  ארכיאולוגי 

בור. ובקבר שמואל הנביא עשו ממש גן יפה 

של ארכיאולוגיה שיש ללמוד משם מה היה 

בזמן המשנה והתלמוד ואכמ״ל.

למעשה אין לנו אחר דברי הראשונים כלום, 

ויש לקרות בכרך החרב וגם בסמוך לו. והדבר 

מוכח היטב ממה שהרמב״ם והשו״ע השמיט 

דבר זה ולא הביאו כלל ועיקר שהוא דבר הכי 

מצוי ואקטואלי שיש דין חרב וסמוך לו וממה 

שלא פירט בזה הרי שאין לנו לחלק בכל זה. 

16( אבל כיום אין שום ענין מבית אל שם שהתפרק 
כל המחנה צבא שם וכו'.

האם הביאור ברשב״א שצריך שקודם יהיה 

כרך קודם לחרב

וכן  יציב שם,  דברי  הנה בשו״ת  יג. אמנם 

מגילה  קריאת  לענין  במכתבו  נאמ״ן  הרב 

באשקלון, והגר״מ שטרנבוך במכתבו על בית 

שמש, וכן הרב שלמה זעפרני שליט״א כתבו 

שאין לומר שהוי דין של סמוך כיון שהלשון 

הירושלמי מצאתי  דבגירסת  הרשב״א  בדברי 

אית חמי חוצה לו קורין בו אין קורין, וחוצה 

לו  חוצה  פירושו  ונ״ל  בספרים,  ליכא  לארץ 

לוי דאמר  בן  יהושע  כר’  קורין מחמת הכרך 

והלכך  ככרך,  נדון  עמו  והנראה  הסמוך  כל 

״כיון דמעיקרו״ נתחייב הסמוך לכרך לקרות 

עכשו  אף  הכרך,  בתוך  דמיגנו  משום  בט״ו 

שנחרב הכרך, הסמוך לו והנראה עמו ״שלא 

וקורין  קיימי  במילתייהו  נשתנו״  ולא  נחרבו 

בט״ו כדינן הראשון, ומשו״ה קא מתמה חוצה 

הכרך  סמיכות  נתחייבו אלא מחמת  לו שלא 

קורין,  אין  עיקר  היה  שהוא  ובו  בט״ו  קורין 

כנ״ל פי’ אותה גירסא ירושלמית, ע״כ. וכה״ג 

הוא בלשון של הריטב״א.

בשעה  סמוך  של  דין  יש  שאם  משמע 

שיש את הכרך אז אמרינן שקוראים בסמוך, 

והסמוך תלוי בכרך, אבל אם הסמוך לא היה 

בזמן הכרך ועתה הכרך חרב לגמרי בזה אנחנו 

אומרים שאין הסמוך קורא ביום טו.

אמנם הסבר זה לדעתי אי אפשר ליהאמר, 

והוא שתחילת הלשון כיון ״דמעיקרו״ נתחייב 

הסמוך לכרך לקרות בט״ו משום דמיגנו בתוך 

הכרך, אין בו כלל ראיה וכלשון כעין זה כתב 

בדף הרשב״א בדף ב. שהסיבה שסמוך קורא 

בט״ו משום ״דכיון דסמוך לכרך מוקף ומיגנו 

בתוכו בעת צרה ובהדי הדדי קיימי ומשתתפי, 

והתם  ע״כ.  הדדי״,  בהדי  דליקרו  הוא  דינא 

איירי בזמן יהושע בן נון, ומיגנו הוא לא לשון 

הרב עובדיה יוסף



חנק

מגורים אלא לשון הגנה כמו בטבריא שבדף 
כן,  לפני  בלשונו  הרשב״א  וכמש״כ  ע״ב  ה 
וזה ברור כמש״כ בגמרא אשר לו חומה אע״פ 
שאין לו חומה עכשיו, וגם הכרך וגם הסמוך 
לא מוגן עכשיו כלל ועיקר, אפ״ה איירי על 
למוגן  נחשב  עתה  גם  לכן  מוגן  שהיה  זמנם 
סמוך  בזמנו  היה  אם  ולא משנה  הסמוך  וכל 
ממזרח ועתה הוא במערב ופשוט. והסיום של 
הרשב״א כאן שלא נחרבו ולא נשתנו, הכוונה 
פשוט  קיימים  שמאז  ולא  קיימים  שעתה 
וברור, כיון שגם הכרך יכול להתחדש לכו״ע 
מעתה, גם הסמוך יכול להתחדש מעתה, ולכן 
החרב.  בסמוך  וגם  החרב  בכרך  גם  קוראים 
והוא פשוט ונכון ביותר וכן הבין הרב חיד״א 
ומסכם  בהם  ודן  הרשב״א  דברי  את  שמביא 
הסמוך  וגם  הכרך  גם  שקוראים  לסיכום 

החרבים בט״ו.

בירושלים  גרוסברג  הרב  מש״כ  וראה  צא 
של מטה באגרת הפורים )ע’ מ, מא(, ללמוד 
שיקראו  שצריכים  השתנו  שלא  מהריטב״א 
שם מגילה קודם, אבל אם לא היה מנהג כזה 
וכו’  קטמון  שכונות  כמו  בסמוך  קדם  מימי 
לקרות  צריך  אין  בזה  הערבים  מידי  שבאו 
מגילה בסמוך, ע״ש. ולית מאן דחש ליה כלל 
בסמוך  בבית שמש שגרו  כאן  ]וכ״ש  ועיקר, 
כמו ברמה ג’ 1 ברחוב יחזקאל הנביא וכן בג’ 

2 ועוד, שבזמן בית שני וקראו כאן מגילה[.

על  הקדש  קהלות  בספר  בס״ד  ראיתי  וכן 
מגילה )דף ב ע״ב אות לו(, שכך הוא ההבנה 
בריטב״א והרשב״א ולא כמקראי קדש בהררי 
בשדה )סימן כג(, שנעלם ממנו דברי הריטב״א 
כ״כ  הריטב״א  וכדברי  ודפח״ח.  ע״ש.  לעיל, 
הרשב״א ותוספות ריד, שגם כפר הסמוך לעיר 
דינו כעיר ולא מקדים לכניסה הרי שהסמוך 
וכ״כ  בכרך,  תלוי  ולא  ממש  עצמו  דינו  הוא 
פה(,  )סי’  א  חלק  מחפוד  הלוי  ברית  בשו״ת 

הביא את הדברים וכתב שמרש״י לא משמע 
כן ובנראה ואינו סמוך ולא מתחשב בתחומי 
לישב  מש״כ  וע״ש  להחמיר,  צורך  אין  העיר 
לא  ובמחי״ר  החזו״א  מהשגות  החיד״א  דברי 
נהירא כלל. אבל בנ״ד שהוא סמוך וכו’ יודה.

זאת ועוד יש קושי בדבר לומר שכן דעתם וכן 
הוא בדברי החזו״א בזה, והוא שבאנו לשאלה 
זה  ולפי  בגלל המוקף  רק  קורא  האם הסמוך 
אין לסמוך דין בפני עצמו אלא מחמת המוקף, 
ולפי זה באנו לשיטת הרב טוקצינסקי שאחר 
הסמוך  שכל  כיון  המשך,  אין  מהחומה  מיל 
אינו אלא נגרר אחר העיקר שהוא הכרך, אבל 
נחשב  הסמוך  שכל  פשוט  שנוהגים  לדינא 
עד  אפילו  דבר  לכל  בפ״ע  לדין  סמוך  לדין 
דמשק, ורק נחלקו האם לאחר העיבור לעיבור 
החמיר  ובמנח״י  לא,  או  מיל  לתת  צריך  אם 
ימים  ב’  הצריך  ולחומרא  הדין,  לעיקר  בזה 
ולכן החמיר לענין רמות, והדברים מדוקדקים 
ג(,  דף  )במגילה  והריטב״א  הרשב״א  בדברי 
שהסמוך יש לו דין גמור של העיר ״וכאנשי 
אי  ולכן  חומה,  בתי  כערי  ולא  ממש״  הכרך 
אפשר מעתה לומר שהסמוך תלוי בכרך שאם 
לא קוראים בו מגילה או שהוא חרב ואין בו 
דין של קריאה כלל ועיקר למ״ד שבסמוך לו 
נגרר  מדין  לא  הוא  לסמוך  והלא  יקראו,  לא 
אלא דין בפני עצמו הוא, והתקשה בזה מאוד 
הרב מרדכי יחזקאל גולדיש בירחון בית אהרן 
ונדחק  נז(,  עמוד  עה  גליון  יג  )שנה  וישראל 
לא,  עיר הלא״ה  שצ״ל שאיירי בעיבורה של 

ע״ש.

]וראיתי בתשובות והנהגות שטרנבוך חלק ג 
)סימן רלג(, שכתב בדעת הרשב״א והריטב״א 
עיקר  לא  הוא  שהסמוך  שאלה  לשון  שהוא 
רק לגר״א, ע״ש. ולא זכר שבהדיא בדבריהם 
ארץ  הרב  בזה  שהאריך  מה  וע״ע  להיפוך[. 
שיח  ובספרו  לספרו  בפתיחה  פרומר  צבי 



טנק

יב ע’ קפ(. אמנם  השדה )שער הכללים כלל 
זה אלא  נראה שלאו דוקא הוא לשון  העיקר 
טעמים, שהרי  מעוד  מהני  לבד  סמוך  אפילו 
מה  בכתובות  התוספות  משם  הגר״א  כתב 
ע״ב שלענין בתי ערי חומה כתבו שסגי ברוב 
נכרים לבטל קדושתה, א״כ עיר של נכרים ויש 
מגילה  לקרות  שיכול  מנלן  אחד  ישראל  שם 
ירושלים  שהיתה  הזמנים  בכל  וכן  טו,  ביום 
ורובה עכו״ם  ולומר שהיות  יתכן לבוא  האם 
חרבה,  שהיא  כיון  בט״ו  מגילה  קוראים  לא 
והעירני בזה הרב דוד קהלת בספר חומת בית 
שמש, וע״כ כהבנת הרב חזו״א בזה שהסמוך 
הוא יסוד בפ״ע וכן נוהגים גם לענין הסמוך 
שהוא אפילו כמה פרסאות, ואי נימא הכי ע״כ 
כדבריהם  לא  והלכה  דעת  נגד  היה  המנהג 
בהבנת הירושלמי, אלא כדברי הרמב״ן שקאי 
או  דיון על חרב בעכו״ם,  לנו  ואין  חו״ל  על 
שהלכה כגר״א בביאור הירושלמי, או כדברי 
בזה  דבריו  בתחילת  בברכ״י  חיד״א  הרב 
אפילו  בסמוך  גם  שקורא  בפשיטות  שסובר 
הרמב״ן,  בדברי  שהוטעה  לפני  הכרך,  בלא 

ודוק. 

ועוד יש לדון בזה אי נימא שחרב לא קורא 
כלל ועיקר אלא מחמת הסמוך שהסמוך היה 
לפי  הנה  לשון הרשב״א,  קודם החרב כפשט 
עצמם  החרבות  לעיירות  הדין  יהיה  מה  זה 
כמו בזמן אחשורוש או בירושלים לפני אלף 
ואין לו סמוך שיקדש  שנה שהוא חרב ממש 
אותו וכי יקרא בט״ו כיון שאין סמוך שיקדש 
לקרות  יכול  ונראה שודאי שלא, אלא  אותו, 
בטו, וכן היה המנהג לקרות לפני שבע מאות 
וודאי  ופרח  בירושלים כמש״כ בכפתור  שנה 
שלא היתה מיושבת ברוב יהודי, וע״כ שדברי 
להלכה,  לא  שהם  או  דוקא  לאו  הרשב״א 
ודנתי בזה עם הרב זערפני ואמר שבאמת יש 
כאן שאלה מה יהיה עם עיר שכזו. אבל אם 

מספק  לקרות  צריכה  א״י  רוב  א״כ  כן  נאמר 
הרשב״א,  לשון  פשט  אלא  לנו  ואין  סמוך, 
שראה  מהחיד״א  שנראה  לו  ואמרתי  עכ״ד. 
את הרשב״א ולאחר מיכן כותב בהדיא שכרך 
והסמוך לו החרבים קוראים בט״ו ולא כהרב 
לומר  חושב  מיכן  לאחר  ]רק  יהושע  שדה 
כמש״כ  נכון  לא  וזה  אחרת,  ברמב״ן  שכתוב 
שלא  בפנים  הרמב״ן  את  ראה  שלא  החזו״א 

אומר כן[.

עוד טענה יפה טען לי הרב דוד קהלת שהרי 
לעיר חומה יש הגדרה של עיר עם ששה בתים. 
אולם לסמוך אין הגדרה של מקום בנוי. גם מי 
שיגיע וישן במקום הסמוך לכרך, אף על פי 
שאין שם בתים כלל, הרי מתחייב בדין מוקף. 
ואם כך, ההתמשכות של הדין של מוקף על 
הסמוך הוא על המקום ולא על בתים בנויים. 
חרבן  לאחר  נבנתה  שכונה  אם  גם  כך,  ואם 
למקום  היה  לבנייתה  קודם  גם  הרי  הכרך, 
דין מוקף כי החלות של הדין המתמשך שלא 
השתנה הוא על המקום ולא על הבתים. עכ״ד. 

ודפח״ח. 

יהוסף  זכר  שהרב  המקומות  כל  וראה  צא 
הקדש  עיר  הרב  אחריו  שהלך  )שווארץ( 
ספק  של  מקומות  שהם  שזכרו  והמקדש 
היו  וכי  ובט״ו,  בי״ד  לקרות  שצריכים 
נראה  מיושבים על המקומות החרבים ממש, 
שלא. מאחר שכותב הרב זכר יהוסף שהדבר 
ידוע שהישוב זז ולא נשאר במתכונתו ונחלקו 
למה זה קורא, אבל זה מציאות שכל ישובים 
בקובץ  וראה  וצא  הישנים,  ליד  הם  החדשים 
)סימן  א  חלק  אלישיב  הגרי״ש  של  תשובות 
הגרימ״ט  שכתב  חיפה  העיר  אודות  סח(, 
לקרות  שיש  והמקדש  הקדש  עיר  בספרו 
יומיים ושכן המנהג, ואין לזה שום הסבר אלא 
משום ״תל - שקמונה״ שעפ״י החוקרים היה 
ותקמ״ב  אלפים  כשלשת  לפני  מיושב  מקום 

הרב עובדיה יוסף



קס

שנה ואולי היתה מסורת שתל שקמונה בזמנו 
נהרסה  שהיא  ומכיון  חומה.  מוקפת  עיר  הי’ 
לפני כ-1300, והיות והיא חרבה לגמרי מדוע 
שכבר  ובפרט  יומיים  לעשות  יצטרכו  חיפה 
הגרי״ש  לו  והשיב  יומיים,  לעשות  הפסיקו 
אלישיב שחייבים להחזיר את המקום למנהגו 

הראשון ולקרות יומיים, ע״ש.

הרי שהמנהג גם לחשוש לסמוך לחרב, ולא 
שכן  אמרינן,  לא  לספיקות  שסמוך  אמרינן 
והמשנ״ב,  הברכ״י  כשיטת  אז  פוסקים  היו 
שבאמת  ]וראיתי  ודאי  דין  בחרב  שראו  הרי 
מתקשים על הגרמ״ט שסובר סמוך לספיקות 
מקום  כל  וסופר  מונה  ובפועל  קוראים  לא 
הרי  ימים,  שני  בו  לקרות  לספיקות  שסמוך 
שסותר דברי עצמו[, וכן העלה הרב גרוסברג 
ז )ע’ צה(, שסמוך לספק המנהג  בנועם חלק 
לנהוג  יש  הספיקה  בטבריא  ולכן  לקרות 
בשו״ת  אליהו  הגר״מ  אמנם  ע״ש.  לקרות, 
לעיר  העלה  כז(,  )סימן  ח״א  מרדכי  מאמר 
שהם  כיון  יומיים  לקרות  צורך  שאין  חיפה 
סמוך לספק וכדברי הברכי יוסף וגם הוא חרב, 
ע״ש. אך כנ״ל שאין זה המנהג וכנ״ל שהגר״מ 
אליהו עצמו בתחומין חלק ט הביא שהמנהג 
ועוד  לספיקות,  סמוך  גם  שקוראים  פשוט 
בי״ד  שקרא  ט״ו  שבן  ידעו  לא  בזמנו  עדיין 
לא יצא, זאת ועוד גם לא השגיח במחי״ר על 
וכו’  צירפו  שרק  בפנים  משה  המשאת  דברי 
וכדלקמן )אות יח(. ונראה בדעתו של הגר״מ 
אליהו זצ״ל בזה, שהיות ויש כאן שתי דברים 
ממש  דומה  והוא  היקל,  חרב  וגם  ספק  גם 
כספק  אותו  תדון  שאם  שמש  בית  של  לנ״ד 
זה  אין  לענ״ד  אמנם  להנ״ל.  באנו  חרב  וגם 
לעיין  ויש  יומיים  שקראו  בבגדד  המקרה 
ליד  שגרים  שהדרך  וכנ״ל  בשטח,  במציאות 
מספר  שמביאים  ראיתי  ועוד  הישן,  הישוב 
שמנהג  תר״ד  משנת  שכתב  ירושלים  חבת 

שכם שקוראים ב’ ימים בכל הסמוך לו, ע״ש.

לקרות  נהגו  לא  מדוע  שטוענים  ושמעתי 
צריך  ערבה  ערביך  הנה  שמש,  בבית  בט״ו 
להנהיג,  וצריך  נהגו  ולא  חדש  ישוב  שהוא 
וגם  היה,  לא  הוא  הגרמ״ט  בזמן  ואפילו 
כשהוקם היה רחוק באופן שאפילו לא נראה, 
בחלקו  בנוי  ואפילו  ונראה  סמוך  הוא  וכיום 
על גביו, זאת ועוד עד כיום בשנת תשפ״ב לא 
הגיעו  ולא  בית שמש״  ״תל  הצורך  די  נחקר 
ושרידי  ראשון,  בית  של  לשכבה  בחפירות 
או  יהושע  של  מזמן  הוא  אם  ספק  החומה 
לאחר מיכן, ולשיטת הרב יואל אליצור שהוא 
מתקופת יהושע, אבל לשיטת הרב דניאל לוי 
הוא מאמצע בית ראשון. ומנלן בכלל שהוא 
]כיון שהוא לא כתוב  המקום של בית שמש 
יהושע יחד עם הישובים של צרעה ואשתאול 

וכו’[.

מאוד  הגדולה  לסוגיא  באנו  שכאן  ועוד 
מזמן  חומה  מוקפת  היתה  אם  חברון  בדין 
והאריך  הלויים,  עיר  שהיתה  כיון  יהושע 
בזה מאוד הרב דוד קהלת בספרו חומת בית 
וכן  במינה,  מיוחדת  בצורה  בתחילתו  שמש 
בית  מתקופת  הוא  אם  נחקר  לא  זנוח  לענין 
לפי  שכן.  מאוד  שמסתבר  למרות  ראשון, 
שלל אשכול הערים באזור. צא וראה שבעיר 
וכל  בט״ו,  מגילה  רבות  שנים  קראו  לא  לוד 
ועל  הפוסקים החליטו לשנותו לקרות בט״ו, 
למה  אחרונות  שנים  על  טוענים  שלא  כרחך 
לא נהגנו. אלא יש לנהוג ולהנהיג, ומה שהרב 
כותב  לא  והמקדש  הקדש  בעיר  הגרמ״ט 
בט״ו,  לקרות  צריכים  וירמות  שמש  שבבית 
והישוב  בזמנו  ישוב  היה  שלא  פשוט  הדבר 
חודש רק לאחר תש״ח ולכן לא כותב ישובים 
שלא היו אבל הדבר ברור כשמש שלשיטתו 
היות  בירמות  וכאן  לט״ו,  לחוש  ודאי  צריך 
לזה  מסייע  הכתוב  וגם  ממש  חומה  שרואים 



אסק

שהיה להם מבצרים לכן יש לנו לקרות בט״ו 
לכל דבר וענין17.

קהלת  דוד  החשוב  הרב  עימי  ודן  שישב  וכפי   )17
והאריך מאוד יפה בירחון האוצר גליון סב מזה, ובספרו 
חומת בית שמש מהדורה שלישית, והוא שיש להקשות 

על שיטה זו בתרתי:

הוא  הטפל  הכיצד  מסברא:  החזו"א:  קושית   .1
מוקף  בדין  תלותי  שהוא  נאמר  אם  לכרך?  המלמד 
יוכל  לא  הוא  שלעולם  היא  הדבר  משמעות  שבכרך, 
להיות המקור המלמד. ואם בסמוך יש דין מוקף פשיטא 
שגם בכרך יש ואין צורך אפילו של לימוד ק"ו. ואם כך, 
על כרחנו סוברת הגמרא שדין הסמוך הוא עצמאי ולא 

תלוי בדין מוקף בכרך. 

כרך  על  שאלתה  את  שואלת  בירושלמי  הגמרא   .2
חרב ועל על של גויים באותה שאלה. הלימוד שלומד 
השאלה  שניהם. ומעתה  על  הוא  כן  אם  הרשב"א 
]כמו שהבינו  הסמוך  על  לא  הוא  והריטב"א  לרשב"א 

החיד"א וקרבן העדה[, אלא על הכרך עצמו, 

מוקף  דין  כזו,  שעיר  שכדי  היא  הגמרא  תשובת 
כי לה  גורם אחר שיסייע לה,  ימשיך בה, היא צריכה 
בפני עצמה אין כח להחיל דין מוקף על עצמה. הגורם 
ובו ממשיכים  ישראל,  שנותר של  הסמוך,  הוא  האחר 
עוד לקרות מהימים שהכרך היה של ישראל. זה התנאי 
ובלעדיו יש לקרוא בי"ד. ככה רואים בפשט הלשון של 

הרשב"א.

על הסבר מעין זה הקשה החזו"א: זה לא יתכן, כי אם 
לכרך אין כח להחיל על עצמו דין מוקף, מנין לסמוך, 
ומסקנתן היא  עצמו?!  על  להחיל  ממנו,  פחות  שהוא 
)על פי הגר"א( שהסמוך הוא עצמאי ולא תלוי במצבו 
כך,  ואם  מקרה.  בכל  בט"ו  דינו  כך,  ואם  הכרך,  של 
והוא  דינו  שנשאר  אומרת  שהגמרא  מה  שכל  מוכח 
דין  לו  יש  זה  בגלל  שרק  לומר  לא  הוא  השתנה,  לא 
מוקף אלא אומר זאת לצורך לימוד לכרך עצמו: כשם 
שימשך  לומר  יש  בכרך  גם  כך  דינו,  נמשך  שבסמוך 
מכח  בסמוך  שקוראים  שכתבו  מוקף. ומה  בדין  דינו 

הכרך על כרחך לומר שהוא לאו דוקא.

סמוך  היה  לא  שבירושלים  בשטח  וראה  צא  והנה 
כזה, ובכל זאת קראו 2000 שנה בט"ו אף שרובה ככולה 
נכרים, אמור מעתה שאם נאמר כדברי הרב דברי יציב 
והרב נאמ"ן וסיעתם שביאור הגמרא הוא שדין הכרך 
הוא בדין מוקף רק אם יש לנו סמוך שקיים עוד מימי 
משמעות  ישראלי,  שהיה  הכרך  מימי  או  הבנוי  הכרך 

הדבר היא שללא סמוך הנ"ל אין למקום הכרך עצמו 
דין מוקף )אא"כ באו והקימו מחדש שם ישוב( ואם כך 
הנכנס יחידי לכרך חרב או לעיר של גויים, ואין סמוך 
לכרך מקום שהתמשך ונותר מהימים שהכרך היה עם 
אזי  בנוי,  היה  החרב  שהכרך  מהימים  או  ישראל  רוב 

יקרא הנכנס לכרך בי"ד. 

הספקות  ערי  ובשאר  שבירושלים  היא  העובדה  אך 
קודם  מהימים  סמוך  התמשך  שלא  אף  על  בט"ו,  קרו 
החרבן. ומכיון ש"ההלכה והמעשה הם עמודי ההוראה", 
הרי שאין הלכה כרשב"א והריטב"א שע"פ ההבנה של 

הרב מזוז.

ואם כך ממאי נפשך: או שנאמר שמכאן רואים שיש 
דיו  ואז  החזו"א  כמו  והריטב"א  הרשב"א  את  לבאר 
לומר  תימצי  ואם  בודאי,  בט"ו  הוא  חרב  לכרך  סמוך 
בכל זאת כהבנת הרב מזוז הרי יש ראיה מהקריאה בט"ו 

בירושלים שאין הלכה כרשב"א והריטב"א.

א. הלכה כגר"א  יש לומר אחת מהשתים:  ואם כך, 
שהרי הלכה כבתראי, שהרי ראה את הרמב"ן ברן ובכל 
זאת חלק עליו, ומי לנו גדול כהגר"א וניתן לפסוק על 

פיו.

הראשונים,  אחד  כמו  לפסוק  זאת  בכל  נעדיף  ואם 
מקור  לנו  אין  הרמב"ן,  לפי  הרמב"ן.  לנו  נותר  הרי 
העוסק  מקור  רק  אלא  חרב  לכרך  סמוך  בדין  העוסק 
בעיר של גויים שדינה בט"ו. מה הדין כאשר אין מקור 
המגלה לנו מהו דין הסמוך במצב זה? זאת ניתן ללמוד 
זאת,  שאלתינו  בדיוק  מובאת  יוסף  בברכי  מהחיד"א. 
הסברא  כי  קבע  הוא  מקור,  היה  לא  ומכיון שלחיד"א 
נוטה לומר שאין לחלק בין כרך חרב לבין הסמוך לו 
חרבה  עיר  דין  שלרמב"ן,  ומכיון  אחד.  בדין  ושניהם 
אך  בטלנים,  עשרה  צריך  שלרמב"ן  )אלא  בט"ו  הוא 
יקראו  לו  בסמוך  שגם  הוא  דין  להלכה(  כן  נפסק  לא 
בט"ו.  וז"ל )ברכי יוסף או"ח תרפ"ח , ח(: "...ולפי זה 
מכריע קצת הצד אחר בנדון דידן, דכיון דאף שהכרך 
הוא  דין  בט"ו,  בו קורא  יהודי  איש  אתרמי  אי  חרב 
ישראל  דבכרך  הואיל  בט"ו,  יקראו  הסמוך  שהכפר 

שנטפל לו עובר אורח, והוא באחד, קרי בט"ו".

אומר  החיד"א  דבריו  בתחילת  הרי  נשאל:  ואם   
ואומר  זו  סברתו  משנה  ומדוע  שונה,  סברה  לכאורה 
שמכריע קצת לומר אחרת מדבריו הראשונים? התשובה 
שפקע  דרכו  בתחילת  שסבר  נראה  פשוטה:  היא 
יתכן  לא  טען,  הוא  כך,  ואם  החרב  מוקף מהכרך  דין 
בכרך.  נתלה  הסמוך  כי  מוקף  דין  ישאר  כן  שבסמוך 

הרב עובדיה יוסף



בסק

ובאמת דן בזה תלמיד הרב הגרי״ז מבריסק 

תשי״א  בשנת  בזה  שלזינגר  אליקים  הרה״ג 

עימו בנידון כפי שהביא בספרו בית אב )סימן 

בצורה  והצדדים  הספיקות  את  והביא  לד(, 

מיוחדת בלא לדעת את הרשב״א ואפילו בדברי 

הרב מבריסק שהגר״א  לו  ואמר  עצמו  הגר״א 

כשהוא  איירי  ולא  חרב  לכרך  סמוך  התכוין 

סמוך כשהיה מיושב, ואין על מה לדבר שכך 

דעת הרב חיד״א, והספק בזה היות והסמוך דינו 

שאין בו קדושת חומה כלל ועיקר ואפ״ה הוא 

על  הספק  רק  בכרך,  תלוי  שיהיה  למה  קורא 

ועתה אפילו  הכרך כשתלוי בקדושת החומה, 

אין בו חומה אם דינו גם בחרב לקרות בו בט״ו, 

ועל זה פושט בירושלמי שקורא בטו, ולמעשה 

לקרות  עימו  רק  בצינעא  מבריסק  הרב  נהג 

הירדנים  אצל  חורבנה  אחר  בירושלים  מגילה 

שארית  בספר  וע״ע  ע״ש.  ברכה.  בלא  בי״ד 

יעקב מורגנשטרן )על מסכת מגילה סימן יט ע’ 

אולם לאחר שהביא את הרמב"ן הסובר שיש דין מוקף 
שזוהי  בר"ן  הרמב"ן  את  שהבין  )לשיטתו  חרב  בכרך 
דעתו ועיין על כך בהר צבי או"ח סימן קלא שהסיג על 
הבנה זו(, אם כן הסברה משתנה ביחס לסמוך ודינו כן 

יהיה בדין מוקף.

לו  יש  כי  דבר  של  בסופו  סבר  יוסף  הברכי  ואמנם 
מקור  אולם  לו,  לסמוך  החרב  הכרך  בין  לחלק  מקור 
את  ראה  לא  יוסף  שהברכי  העובדה  עקב  נדחה  זה 
הרמב"ן במקורו )כמו שכותב בעצמו וליבי אומר לי(, 
ויש להעיר שרואים שראה דברי הרשב"א, ויש להבינו 
באופן אחר וסברא זו של הברכי יוסף מחוזקת בדעתו 
של החזו"א שחלק על החיד"א בחילוק שהוא עושה בין 
מקור  ללא  המסופק  הכרך  לבין  המסופק  לכרך  סמוך 

מפורש העושה חילוק זה.

ואם כך לסיכום: שיטת הרה"ג מזוז נדחית מסברא 
ומההלכה.

הרשב"א  שאין  או  החזו"א,  כמו  להבין  יש  כך  ואם 
כמו  או  הגר"א  כמו  הלכה  ואז  להלכה  והריטב"א 
הרמב"ן, וע"פ סברת החיד"א והחזו"א יש לכרך והסמוך 

דין אחד ואין לחלק. ודפח"ח.

פא והלאה מזה(.

שככה  לעיל  והוכח  מאחר  מעתה  אמור 

המנהג שחרב נחשב לעיר ודנו גם את הסמוך 

לו כמותו כך יש לנקוט מעיקר הדין.

חיד״א  הרב  על  לחשוב  יש  מקום  והנה 

חזקיה  על  הרשב״א  דברי  שרואה  בברכ״י 

רואה לכאורה מש״כ  לא  לענין טבריא, אבל 

הרמב״ן  דברי  את  רק  וחו״ל  חרב  כרך  על 

עדיין  הריטב״א  חידושי  את  ]אמנם  והר״ן, 

לדוד  מכתם  בספר  שנדפסו  עד  ראה  לא 

יצא  יוסף  וברכי  תקנ״ב,  בליוורנו  )חסאן( 

בתקל״ג, ולא כמו שתמה בשמע שלמה עמאר 

המשנ״ב  גם  כן  וכמו  נו[  דף  אות  ז  סי’  ח״ח 

והחזו״א רואים את דברי הריטב״א ולא דנים 

בזה  ההסבר  וכנראה  מה,  משום  דבריהם  על 

הדברים  את  מסיים  והריטב״א  שמאחר  הוא 

הרשב״א  וביאורו של  גירסתו  לו  נראה  שלא 

כדברי  והעיקר  משובשת  הגירסא  ולדעתו 

נחלקו  ובזה  מדוע,  והשאלה  יותר,  הרמב״ן 

הרב עידוא אלבה והרב דוד קהלת בענין זה 

בירחון האוצר )גליון 63(, ולדעת הרב אלבה 

וסמוך  חרב  כרך  שבאמת  סדק  כאן  יש  הנה 

לחרב לא קורא לא כרשב״א, אבל הרב קהלת 

של  הסברא  יותר  לריטב״א  שנראה  הסביר 

דמיון הירושלמי מדין של חו״ל לדין של חרב 

לתוך  לכרך  מחוץ  מאשר  גויים,  של  ונעשה 

הכרך, אבל אי אפשר להכניס מילים בריטב״א 

ולומר שלא ניחא ליה הבנת הרשב״א בזה.

סמך  לא  המשנ״ב  מדוע  ביותר  והנכון 

מש״כ  פי  על  נראה  הוא  בנ״ד  הריטב״א  על 

פט(,  אות  י  )מערכת  הגדולים  בשם  החיד״א 

הנוסחא  הוא  בלבד  מגילה  על  שהריטב״א 

הראשונה שחיבר ויש בו הרבה טעויות, וצריך 

להתבונן בהם, ע״ש. לכן כשמדובר על עשרה 

ויש  בדיבורו  הריטב״א  האריך  בזה  בטלנים 



גסק

נוסחא  על  מדבר  כשהוא  אבל  עליו,  לסמוך 

בשלש מילים שלא נראה לו, והלשון מסורסת 

הרי שאין לנו ללמוד מכאן כלום, וכן ראיתי 

חומה  במוקפות  מגילה  הנפלא  בקונטרס 

שהביא כן. ודפח״ח.

אבל היוצא לנו שהיות והריטב״א לא מוכן 

חזרנו  כן  על  הרשב״א  של  גירסתו  לקבל 

על  בכלל  ממנו  ראיה  שאין  הרמב״ן  לדברי 

חיד״א  הרב  לסברות  וחזרנו  לחרב,  סמוך 

והגר״א שקוראים, ובנוסף ישנו דעת הרשב״א 

לסמוך  כנ״ל  בדבריו  ספק  יש  רק  שקוראים, 

לחרב החדש, וכנ״ל מזה.

עוד יש סברא שעצם שמירת המקום לצורך 

המחקר וקדומת העיר חשוב כמיושב, וזה דרך 

הבניה בימינו שבונים מה שסביבות העתיקות 

לא בגלל זה המקום לא נחשב למיושב. וכה״ג 

כתב הרב דב ליאור בהסכמה לספר חומת בית 

שמש שהיות והוא משומר וכו’ נחשב לבנוי.

)אורח  יצחק  היכל  בשו״ת  כתב  הכל  ועל 

וברמב״ם  והרי״ף  סד(, שהיות  סג  סימן  חיים 

כלל,  הירושלמי  נזכר  לא  ערוך  ושלחן  וטור 

כדברי  לנהוג  לנו  ויש  הכי  ס״ל  דלא  ש״מ 

ידע  והגר״א  קוראים,  שבסמוך  הגר״א 

בחר  זאת  ובכל  הרמב״ן  משם  הר״ן  מפירוש 

והגר״א  והיות  לו,  חוצא  של  אחרת  בגירסא 

יש לו בקיאות מיוחדת בנוסחאות ורואה דברי 

ללכת  יש  כן  לגרוס  לא  ובוחר  הראשונים 

והר״ן  הרמב״ן  שלשיטת  וברור  דבריו,  על 

כלל,  לחרב  הגבלה  שאין  בסיכום  והריטב״א 

ע״ש. והרב עידוא אלבה בירחון האוצר )גליון 

63 ע’ מח(, דחה שאפשר שהרמב״ם וסיעתיה 

למדו כשיטת הרמב״ן וסיעתיה שקאי על חו״ל 

ואין דין סמוך לחרב בירושלמי כלל, וכן דחה 

)סי’ כה(, ואפילו  בדרך אפשר במקראי קדש 

לפירוש הרשב״א אינו מעכב את הפירוש אם 

נימא שהוא לא היה כשהיה הכרך, ע״ש.

אך נראה בהסבר הרשב״א שאי אפשר לומר 

ורק לאחר מיכן  כן שצריך שיהיה את הכרך 

של  הלשון  את  לבאר  ויש  הסמוך,  את  יש 

הרשב״א הסמוך לו והנראה עמו ״שלא נחרבו 

הכוונה  ע״כ.  קיימי,  במילתייהו  נשתנו״  ולא 

במילתייהו  בלבד  הסמוך  ולא  חרב  שהכרך 

קיימי שגם אם יעשה פורים בכרך החרב יהיה 

מעלה  לחרב  מעלה  ישנה  ובזה  טו,  דין  לו 

גויים, שבגויים רובם גויים ומה יעלה ויוריד 

אחד, אבל בכרך חרב אפילו אחד יש לו מעלה 

בזה.

בביאור  לשיטתו  הולך  כאן  הרשב״א  והנה 

וט״ו,  בי״ד  בטבריא  קרא  מדוע  חזקיה  דברי 

בצורה  בירושלמי  פירוש  מקבלים  ואנחנו 

והוא שכתב הרשב״א  ונפלאה.  לגמרי  אחרת 

במציאות  ספק  הוא  חזקיה  של  שהטעם 

שכל  הנד״מ  הרשב״א  בחידושי  וכמש״כ 

הסוגיא על דעת המקשה, אבל אליבא דאמת 

והספק  בט״ו,  קוראים  שטבריא  מודה  חזקיה 

שלו האם הוא אותו מקום של טבריא הישנה, 

בירושלמי  יוחנן  ולר’  שם  לרבי  משא״כ 

פשיטא להם שהוא יום ט״ו.

הרשב״א  לשיטת  להביא  הגדולה  והראיה 

הוא  טבריא,  זהו  אם  שלו  הספק  שחזקיה 

לאחר  א(,  הלכה  א  )פרק  הירושלמי  מדברי 

הדיון האם חמת הוא טבריא או רקת, מביאה 

דין של כרך שחרב שבסמוך קוראים ובו אין 

קוראים, חזקיה קרי לה בארבעה עשר ובט״ו 

כט[  כה  ]ויקרא  רשב״י  דתני  להיא  בו חשש 

פרט  חומה  עיר  מושב  בית  ימכר  כי  ואיש 

לה  קרי  יוחנן  רבי  לה  חומה  לטיבריא שהים 

עיקר  היא  הדא  ואמר  דכיפרא  בכנישתא 

דתני  להדא  חשש  ולא  קדמייתא  טיבריא 

רשב״י ״קל היקילו בקריאתה״ דתנינן תמן כל 

הרב עובדיה יוסף



דסק

ערי  כבתי  הוא  הרי  החומה  מן  לפנים  שהוא 

חומה חוץ מן השדות ר״מ אומר אף השדות, 

הוא  הרי  עמו  והנראה  לכרך  הסמוך  כן  ותני 

מדוע  מנמק  הירושלמי  הנה  ע״כ.  בו,  כיוצא 

לרבי ור’ יוחנן יש לקרות יום אחד ולא יומיים, 

ערי  כבתי  צריך  ולא  כרשב״י  סובר  לא  אם 

בגמרא, אבל  וכו’ כמש״כ  הגנה  לענין  חומה 

מה ממשיך שתנינן שרק לפנים מהחומה ולא 

שדות, אלא ההסבר הוא שהקילו לענין סמוך 

מה  אבל  החומה,  עצם  לענין  שהקילו  וה״ה 

נכנס כאן באמצע הדיון על טבריא שבסמוך 

קוראים, והאם בו קוראים.

פירושו  היקילו  שקל  לומד  הרשב״א  אבל 

שאפילו לא יהא אלא ספק אם זהו המיקום יש 

להקל שהקילו בו שבבתי ערי חומה רק מתוך 

חזקיה  על  חולק  וזה  סמוך,  גם  וכאן  החומה 

הישנה,  טבריא  על  נבנה  לא  אולי  שמסתפק 

בסמוך  הוא  שלפחות  רבי  לו  קאמר  זה  ועל 

ולא כמו בתי ערי חומה, ודוק היטב. והתקשה 

למשה  בתפלה  הירושלמי  את  להבין  טובא 

בט״ו,  לקרות  במגילה  שהקילו  מהו  ז,  אות 

ולהנ״ל שאפילו בספק וחרב קוראים בסמוך.

שגם  מזה  והיוצא  נכון  ביאור  הוא  ולענ״ד 

סמוך לחרב יכול לקרות. והדבר כפתור ופרח 

שחרב  כרך  של  בדין  מפסיק  הירושלמי  איך 

בו  קוראים  שלא  שאפילו  גויים  של  ונעשה 

הירושלמי  סוגיית  באמצע  לו,  חוצה  קוראים 

מסיימת  ומיד  וחמת,  טבריא  של  הזיהוי  על 

שהנידון  כיון  יומיים,  שקרא  חזקיה  בדברי 

והשאלה על טבריא היה על זה שנבנה אולי 

סמוך ולא על גבי טבריא הישנה, ולכן מסיים 

נפלא  והוא  בסמוך,  שסגי  שהקילו  הוא  קל 

ביותר בביאור הירושלמי על פי הרשב״א ז״ל.

זה  הכנסת  בית  על  יוחנן  ר’  שאמר  ומה 

טבריא הישנה, ודקדק בדברי יציב שם שדוקא 

אם הוא טבריא הישנה אבל לא אם הוא סמוך, 

ע״ש. ולא נראה כלל לומר כן, שא״כ מהו דין 

נראה  לו, אלא  קוראים בסמוך  כרך חרב אם 

היה מחוץ  שנודע שכל בתי הכנסיות שלהם 

]ולאחר  שבע,  מעין  ברכת  תקנו  ולכן  לעיר 

מיכן ראיתי שכ״כ לדקדק במקראי קדש )סימן 

הכנסת  בית  שרק  יוחנן  ר’  קאמר  וזה  כו(, 

נמצאת על גבי מקום טבריא הישנה, אבל כל 

ובית הכנסת לא מחשיבו  העיר סמוך לחרב, 

למיושב כלל ועיקר. ודוק. והוא כפתור ופרח. 

וכה״ג הביא במקראי קדש פורים )סימן כג דף 

כמדומני  צבי  הר  ובתשובות  כו,  ובסימן  קכ 

סי’ קכט(.

וראיתי לאחר מיכן דברי הרב חיד״א בברכי 

נכנס  מדוע  כן  לדייק  כתב  שגם  בזה  יוסף 

וכתב  שחרב,  כרך  של  דין  הסוגיא  באמצע 

להיפוך שרקת חרבה ולכן אמר רבי זה טבריא 

וחזר  לחמת,  הסמיכות  את  צריך  ולא  הישנה 

בו מחמת דברי הר״ן משם הרמב״ן שבהדיא 

רואים שבחו״ל קוראים אף שהוא חרב, ולכן 

גם דין סמוך לחרב בטו. ע״ש. ולא ישב מעתה 

א״ש  ולדברינו  חרב,  של  דין  כאן  נכנס  מה 

טובא. 

הרב  מסכם  האריכות  כל  אחר  ולמעשה 

בט״ו  קורא  לו  והסמוך  שחרב  שכרך  חיד״א 

דברי  בביאור  יהושע  שדה  הרב  כמש״כ  ולא 

הירושלמי, ע״ש.

והנה החיד״א הוא מהיחידים בעולם שהיה 

לו את הכת״י היחיד של הרשב״א וע’ במבוא 

לרשב״א מוסד הרב קוק, ואחר שרואה דברי 

לו  והסמוך  שהחרב  לבסוף  ומסיק  הרשב״א 

לשון  כפשט  הבין  שלא  הרי  בט״ו.  קוראים 

מאיזה  שיהיה  צריך  הסמוך  כאילו  הרשב״א 

ונכון  בס״ד.  לעיל  וכפי שהסברנו  זמן שהוא 

ביותר.



הסק

במוקפות  מגילה  הנפלא  בספר  וראיתי 
הפולמוס  מכל  גדולה  סקירה  שעשה  חומה, 
הגדול שהיה בירושלים בשנת תש״ח שנחרבה 
שעיקר הטעם שקראו בט״ו הוא בגלל סוגיית 
חרב שלא כמשנ״ב ע״ש. אך לא היה להם את 
הרשב״א אך כנ״ל שאינו משנה את ההלכה, 
ובשו״ת היכל יצחק הרצוג )סימן סד(, העלה 
והריטב״א  והר״ן  הרמב״ן  שלשיטת  שברור 
בסיכום שאין הגבלה לחרב כלל, ע״ש. וכנ״ל.

החשובים  הרבנים  בזה  מש״כ  הביא  ועוד 
בשו״ת משפטי עזריאל ח״ח )סימן סב( ובקובץ 
אורייתא חלק יא )תשנ״א מהדורה ב ע’ קעט 
– קפז ישנו גם בבר אילן פולמוס פורים(. וכן 
בעיתון המבשר ושכן העלו בתורת המועדים 
ירושלים תשנ״ח, עמ׳  וחודש אדר,  פורים   -
 - שלמה  הליכות  אויערבך,  הרש״ז  רו-רז; 
פורים, ירושלים תש״ס, עמ׳ שנה; הרב יעקב 
אריאל, ״קריאת מגילה בעזה״, שו״ת באהלה 
של תורה, חלק ב, כפר דרום תש״ס, סימן קד; 
פורים,   - עובדיה  חזון  יוסף,  עובדיה  הרב 
ירושלים תשס״ג, עמ׳ קי־קיא, שחרב קוראים 
בט״ו, ועוד הביא שלשיטת הרב סלונים בשערי 
הלכה חלק א )ע’ פח(, בכרך של עכו״ם לענין 
קריאת המגילה שאם יקראו בחרב גם הסמוך 
נגרר. ועוד צידדו הרבנים בתורת ספק ששאני 
והרב  הרצוג,  הרב  כמש״כ  צידד  ירושלים 
ישראל יעקב פישר בספר הזכרון נר שאול ע’ 
רחצ. ולדברי משפטי עזיאל ח״ח סי’ סב ששם 

העיר נקרא עליו נחשב אחד, ע״ש.

אך מה שמביא שהרב שטרנבוך והאדמו״ר 
ולא  בירושלים  בי״ד  לקרות  נהגו  מסאטמר 
נראה מתשובות  חרב, אמנם  לדין של  שמעו 
והנהגות חלק ג סי’ רלד שרק דעת האדמו״ר 
מסאטמר כן ולא הנהיג כן. וגם הרב שטרנבוך 
במועדים וזמנים ח״ב )סימן קפה(, לא חושש 
מצד חרב כלל ועיקר. ועתה בבית שמש נראה 

צירוף.  בתורת  אבל  לחרב,  חושש  כן  שהוא 

והוא פלא.

אמנם יש לעשות כאן ס״ס שמא סמוך צריך 

שיהיה מזמן הכרך, ושמא הכרך עצמו שחרב 

שומם  כשהוא  ולא  גויים  של  שהוא  מדובר 

סמוך  שמא  אחר  ס״ס  יש  ולאידך  לגמרי, 

ושמא  לרשב״א,  אפילו  לגמרי  לחרב  מועיל 

מהירושלמי  ראיה  שאין  והרמב״ן  כריטב״א 

ובאנו לדברי החיד״א והגר״א שקוראים תמיד 

ומה  מחברו  שהעירוב  מה  ושמא  בסמוך, 

לבנוי  נחשב  טיול  ומקום  גינה  להיות  שהפך 

לעיר.  יחשב  לנ״ד  וגם  תחומין  לענין  וכעיר 

מרדכי  גבעת  ששכונת  בירושלים  נהגו  וכן 

נחשבת למובלעת בקשת, וכן בתחילה לענין 

רמות.

 האם יש חילוק בין יש בו נכרים 
או חרב לגמרי

א  מרמה  גם  היטב  נראית  שירמות  ומעתה 

שמרמת  )רק  ברובה,  אברהם  מרמת  וגם  וג’ 

סומכים  כן  על  מיל(,  רחוקה  היא  אברהם 

בכה״ג לקרות בט״ו. חוץ ממה שהיא תוך מי 

לשתיהם.

על  דן  קלא(,  סי’  )ח״ב  צבי  בהר  והנה 

ירושלים בשנים תש״ח עד תשכ״ו שנפלה ביד 

הירדנים ולא היו יהודים נמצאים אלא במקום 

ח״ד  לציון  ]ובאור  ציון  הר  שהוא  ספק  של 

)פרק נה סעיף א(, כתב שסמכו על הר ציון[, 

וירושלים  היות  רק  הבאה״ל,  כדברי  העלה 

ככרך  נחשב  בזה  אחד  בשם  ונקראת  סמוכה 

עצמו וגם לענין עשרה בטלנים, ע״ש. וכתבו 

יותר בפירוש במקראי קדש )סימן כו(, וכה״ג 

 – סג  ס’  )חאו״ח  הרצוג  יצחק  בהיכל  העלה 

שמם  ולא  נכרים  שיושביה  על  וסמך  סה(, 

והב״ד  ע״ש.  בזה.  הבאה״ל  וכדברי  לגמרי 

הרב עובדיה יוסף



וסק

הם  כאילו  בקצרה  קי(,  )ע’  פורים  בחזו״ע 
החזו״א  מדברי  הביאו  ולא  אחד,  מטעם 
זה. אמנם בהררי בשדה על  והראשונים בכל 
המקראי קדש )סימן כו(, צידד שבעיר חריבה 
אולי צריך שיהיה עיבור של עיר, וצידד לפני 

כן מיד לא״ה, ע״ש.

ופשוט  מאחר  האלה,  הדברים  ואחר 
שבירושלים נהגו להקל בזה בין שנת תש״ח 
לשנת תשכ״ו, וקראו בסמוך לירושלים בברכה 
כדין ט״ו, כן הדין אצלנו שאפילו שהוא חרב 
יש לקרות בט״ו. מכל שכן, שהרי בנ״ד הכל 
עיר אחת ממש, ולענין ירושלים חמור יותר כי 
היה בגדר של שתי מדינות וחמור מענין של 
מיסי העיר ששוים, אף שבסמוך הוא לא נאמר 
רק על הנראה וכמש״כ גם החזו״א )סי’ קנג(, 
אבל לחילוק של הרב הרצוג כאן חמור שהוא 
במדה מסויימת שומם לגמרי, אמנם למעשה 
חילוקו קשה להיאמר וגם בנכרים ממש חשיב 

לשומם לגמרי וכנ״ל.

בזה״ז  ירושלים  של  דין  לענין  כיום  וגם 
מצד דין של חרבה, כיון שרובה של ירושלים 
העתיקה כיום בידי נכרים, ועמש״כ מזה בחזון 
עובדיה )ע’ קי(, והרב בצלאל לנדא באורייתא 
שהמנהג  שהעלה  והלאה(,  קעט  )ע’  יא  חלק 
היה לקרות בט״ו, ולהקל בזה, אך מה שסיים 
שאין נפק״מ עתה כיון שנכבש על ידי ישראל 
קנג  בסי’  שבחזו״א  להעיר  יש  והנה  מחדש, 
כתב בהדיא שלענין זה הוי רוב גויים נחשב 
לחרבה, וכן הוא בהדיא ברשב״א והריטב״א, 
וכנ״ל, וממילא ה״ה בזה״ז, וע’ בהר צבי )ח״ב 
חרבה  בין  לחלק  ס״ל  שהבאה״ל  קלג(  סי’ 
לגמרי לבין עכו״ם ע״ש. אבל בפשיטות אין 
וכנ״ל,  שוה,  גויים  ואין  לגמרי  וחרב  הפרש 
ישראל  שלטון  אין  שאם  בזה,  לחלק  וצריך 
צריך רוב ישראל, אבל אם יש שלטון ישראל 
גדול  חידוש  והוא  ישראל,  רוב  שיהיה  א״צ 

ביותר. ואולי כוונתו של מו״ז בחזו״ע שעל כן 

התיישבה מעט, ול״נ כנ״ל מהחזו״א.

כזו  מחלוקת  שמצינו  לי  אמר  זצ״ל  ומו״א 

)בהלכות  שחזו״ע  בחרבנן  יהודה  ערי  לענין 

שאין  ס״ל  תלח(,  ע’  ד,  אות  המיצרים,  בין 

זה  על  וחלק  ועוד,  לצי״א  זו,  קריעה  היום 

עג(,  )סו״ס  ח״א  שלמה  במנחת  הגרשז״א 

ימ״ש  ויש כנסיות של הנוצרים  וס״ל שהיות 

חשיב אף ירושלים לחרבה, מ״מ ספיקא דרבנן 

לקולא ואין חייב לקרוע, ע״ש. ולא דן בחזו״ע 

גרים  אבל  ישראל  שלטון  יש  אם  הדין  מה 

זולטי  להגר״ב  יעב״ץ  ובמשנת  נכרים,  שם 

ישראל  ע״י  מיושב  אין  שאם  ס״ל  מח(,  )סי’ 

העלה  כתלנו  אחר  בספר  אמנם  כחרב.  הוי 

סיבה  היא  נכרי  ישוב  על  ישראל  שבעלות 

שלא להחשיב את המקום כחרב, והב״ד בספר 

ובמשנ״ב   ,)90 )ע’  שווארץ  החרבן  אבלות 

זצ״ל שסגי  איש מצליח משם הרב משה לוי 

בשלטון ישראל. ע״ש. אבל לנ״ד מנלן שסגי 

בשלטון ישראל, ועכ״פ אף אחד לא השמענו 

כזאת ודוק. אמנם הרה״ג דב ליאור בהסכמתו 

לספר חומת בית שמש סובר שחשיב שילטון 

ישראל ישוב. 

וע’ בבני ציון )ח״ג דף קיח(, להרב דוב בן 

בארוכה  זה  בכל  שהעלה  שפירא  דוד  הרב 

התקנה  עיקר  שהרי  חרבה,  אפילו  שבא״י 

לקריאה בט״ו הוא א״י החרבה בזמן הנס וכו’ 

ע״ש. ואין אחר המנהג כלום שנהגו בירושלים 

לקרות בטו.

)סימן  ח״א  מרדכי  מאמר  בשו״ת  אמנם 

על  אמרו  רבים  שאחרונים  שאף  כתב  כז(, 

ירושלים שחרבה לקרות אנן סמכנו שהחומה 

ע״ש.  ציון עד מאה שערים,  הר  מגיעה מצד 

דיניה  ישראל  ארץ  בספרו  הגרמ״ט  וכן 

על  סמך  נ(   – מט  )ע’  וגבולותיה  מנהגיה 



זסק

מעבר  שמגיע  החומה  לענין  הארכיאולוגיה 

הכהן  ישוב  שאר  הרב  כתב  וכן  ציון,  להר 

)סי’  צבי  והר   ,)6 עמ’  תשס״ח   60 )אורחות 

קלא( הביאו בתורת ספק בעלמא, וכן בהיכל 

שכן  לספק  צירפו  ד(  אות  סג  )סימן  יצחק 

קבלה מהגר״ז בהר״ן שקיבל מחכמי הספרדים 

שחלק ממאה שערים הוא לפנים מן החומה, 

זה,  היו שחלקו על  ע״ש. אמנם בתוך המדע 

וכמש״כ בקובץ אורחות 50 )תשס״ח עמודים 

)ע’  והרב גרוסברג באגרת הפורים   .)10  – 6

מ – מג(, ובמועדים וזמנים שטרנבוך חלק ב 

)סי’ קפה(.

והנה לא דנו בזמנם על דברי הרשב״א בזה 

לחשבו  בלא  הריטב״א  את  שהזכירו  למרות 

שהוא  הרשב״א  בדעת  הנה  ולדידן  לעומקו, 

ויש הבנה  בזה שסמוך קורא בטו,  יחיד שדן 

לומר שלא יקרא אם לא היה מלפני כן הסמוך, 

מה שלא נראה לומר כן, אבל שאר ראשונים 

לא לומדים כן ואין ראיה לדין סמוך והגר״א 

והחיד״א ]בלא דברי הר״ן משם הרמב״ן שהם 

והכרך החרבים  טעות כנ״ל[, למדו שהסמוך 

שנחשב  לומר  ובצירוף  טו,  יום  כמו  דינם 

למיושב כדלקמן. לכן אין לנו מניעה מלומר 

שהוא יום ט״ו.

והנה ישנה חסרון בירושלים שהיה בכיבוש 

הירדני ואין שייך את הטעם של מוגנות בעיר 

דוד שלוש  והרה״ג  ביד האוייב,  ברגע שהוא 

ע’ קמט-קנה( כתב  )באורייתא תשנ״א חי״א 

שבטל הטעם לא בטל הדין, וכן משמע בהדיא 

שאין  אע״פ  שהרי  באמת  הוא  וכן  ברשב״א, 

לה חומה, וקוראים בסמוך, ובירושלים עצמה 

אין  בו  בגר״א  אחד  שלפירוש  נכרים  שרובה 

קוראים, התלבט הגר״ש סלאנט איך קוראים 

מגילה בעיר העתיקה שרובם גויים, וכמש״כ 

יתכן  אך  נג  סי’  ח״א  הקדש  ציץ  בשו״ת 

ולא  מציאות  הוא  קוראים  אין  בו  שהפירוש 

ובספר  שיקראו.  לו  בחוצה  קל  ויותר  הלכה. 

שכרך  סלאנט  לר״ש  רג(  )ע’  שמואל  אדרת 

שסמוך לעיירת גויים קוראים בי״ד, ע״ש.

על  ירמות  של  דידן  ובמקרה  היות  והנה 

כאן  שאין  חרב  של  שמדין  נראה  צדדיו  כל 

למעשה בעיה ויש לדונו כט״ו.

ד. חקירות נוספות בדין סמוך ונראה

 האם דין עירובין שייך 

להלכות מגילה

טוא. ויש עוד לצדד בזה על ירמות שהשקיעו 

המקום  את  להכשיר  מאוד  רבים  כספים  שם 

למקום של טיול של ארכיאולוגיה, ושפכו שם 

חצץ וכו’ יותר משנה וחצי עבודות ועדיין לא 

גמרו, והיות והמקום מוכשר לביקורים, באנו 

הגנים  שכל  עירובין  בהלכות  החזו״א  לדברי 

העירוב  את  פוסלים  אינם  בעיר  הנמצאים 

שיש  כיון  סאתים,  בית  בו  שיש  קרפף  כדין 

שם ״ברזיה״, נחשב המקום כמקום ישוב, וכן 

היות  כאן  וכן  זה,  על  לסמוך  פשוט  המנהג 

והוא מקום של ביקורים לאתר יש להחשיבו 

כישוב.

את  הבאה(,  )בשנה  לחשב  יש  לזה  ]ונוסף 

הקשת של הישוב של רחוב אביי שהוא גובל 

לצד המזרחי של התל, לרחוב השני שהוא גובל 

לצד הדרומי של התל והקשת שאין בה מרחק 

הרב עובדיה יוסף



חסק

כארבע  מחברת  אמה  אלפים  מארבעת  יותר 
אמות, והספק הוא האם מחשיבו כמקום ישוב, 
י״א שלא מחשיבו למקום  ולענין צורת פתח 
ישוב, אבל לענין קשת אולי כן יחשב כמקום 
של ישוב, ובקנה בושם ח״ג )סימן מה(, החמיר 
ג(,  סימן  ד  )פרק  פורים  יצחק  ובשבות  בזה, 
לא  העיר  שריבוע  כחזו״א  הגריש״א  סובר 
מועיל כי בעינן מהחומה, אבל קשת מועיל, 
אמה.  אלפים  תוך  יש  שמהקשת  וסגי  ע״ש. 
אמור מעתה כאן בנ״ד שיש דבר גדול שירמות 
לרחוב  חבקוק  מרחוב  לקשת,  נכנסת  כולה 
אביי ]וכיום הקשת הוא רק מוקף חומה, והנה 
לענין קשת נראה שצריך שיהיה דיורים שהוא 
בלבד,  מחיצה  של  דין  ולא  תחומין  של  דין 
את  יחשיב  הקשת  האם  מעתה  אמור  וצ״ע[. 
המקום למיושב, ולדין שהמוקף חומה בתוכנו 
את  לחשב  אין  אבל  וצ״ע[,  דבר,  לכל  ממש 
הקשתות של הרחובות אביי עם חבקוק ועין 
גדי כיון שיש פרצה בקשת של מאה תשעים 
מטר של כבישים בין רמה ג לרמה ד, ולענין 
קשת עם פרצות באמצע מסתבר שהם שבעים 
אמה ושיריים, לענין פירצה של גם אותו דין 
חצירות  ושלש  מאחר  אך  אמה.  שבעים  של 
נראה  כן  על  לעיר,  נחשבים  בתים  שתי  עם 

שאפשר לומר כאן קמא אמה בכדי לחברם.

ומנח״י  עה(,  )סי’  פולק  אליהו  במחזה  וע’ 
חלק ח )סימן לג(, שהקילו בפרצות בריבועי 
העיר, ושמעתי שבקרית אריאל החמיר, והנה 
עירובין  שני  של  ריבועים  על  מדובר  שם 
שיש  לנ״ד  קשור  שלא  ולענ״ד  שמצטרפים. 
משם  הביא  יצחק  ובשבות  בקשת.  הפסקה 
הגרי״ש אלישיב שריבועים לא עושים לענין 
זה  ולפי  למגילה,  קשת  עושים  אבל  מגילה, 

יועיל הפרצה בקשת, וצ״ע.

)ע’  הזאת  האגרת  כתב  הריבועים  ולענין 
דמי  שלא  ראיה  אין  החזו״א  שמדברי   ,)9

האלפים  את  מחשיבים  שלא  רק  לעירוב, 

ואין  אמה מהריבועים, אבל יתכן שמרבעים, 

בו הכרע, אבל נראה להחמיר, ובשבות יצחק 

בדעת  אלישיב  הגרי״ש  משם  החמיר  ד  פרק 

החזו״א בזה שלא מרבעים.

כתב  קנג(  )סי’  שבחזו״א  לעיין  יש  והנה 

בתחומי  שמתחשב  הר״ן  בדברי  לבאר  שיש 

ולא  עושים  בסמוך  ורק  ריבועים  הוא  העיר 

וחזר בו שאין לחדש הלכות חדשות  בנראה, 

משמע  וקצת  הר״ן  מדברי  כן  משמע  ולא 

שהגרי״ש אלישיב אזיל והולך בדרך זו.

באור לציון ח״ד )פרק נה סעיף ג(, שנוהגים 

להקל לשכונת גבעת מרדכי שלא סמוך ולא 

הרי  ע״ש.  לעיר.  שנחשב  שמובלעת  נראה 

שלומד לכאורה דין קשת להקל.

ובמדידות  בארוכה  בזה  שדיבר  וראיתי 

והלאה(,   37 עמוד  )בלייכר  צבי  זכר  בספר 

החזו״א  קנו(, שדעת  )ע’  יא  חלק  ובאורייתא 

גם  מגילה  קריאת  שלענין  א(,  ס״ק  קנג  )סי’ 

אומרים לרבע, ע״ש. ועוד ע’ בהערות )ע’ 117 

עד 119(.

הריוח מזה שמה שרמה ג’ קוראים הוא לא 

בגלל של אלפים אמה אלא בגלל הקשת ואז 

אפשר לחבר את שאר רמה ב’ שיש הפסק בין 

ג’ לרמה ב’ באמצע רחוב נהר הירדן.

והנה דין הקשת הוא מדין תחומין ולא מדין 

כן  ועל  חצירות,  עירוב  בלא  שמותר לטלטל 

הוא  שהגדר  ונראה  ההגדרה  מה  להבין  יש 

שהוא נחשב לישוב, ולכן צריך עדיין עירובי 

חצירות ]ובנוסף לזה שעשו שם עבודה גדולה 

בכדי שיהיה פארק למבקרים, ונחשב במידה 

בגדר  מגודר  והכל  ישוב.  למקום  מסויימת 

מיוחדת ויפה[. 

אבל כל זה לרווחא דמילתא בעלמא, כיון 



טסק

שלדינא הדברים ברורים שאין הפרש בין חרב 
לגמרי לבין יושבים שם נכרים.

והנה לאלו שחוששים לומר שצריך שיהיה 
הכרך מיושב וכשיטת הדברי יציב והרב נאמ״ן 
והרב זעפרני, הנה הקשת גורמת שיהיה מקום 
שאיך  זעפרני  הרב  שהקשה  מה  ולכן  ישוב, 
יתכן שהפרוז יתן למקום של החומה דין של 
קשת והלא הוא דין טפל, הנה החשיבות של 
לא  שהוא  זה  מצד  השאלה  רק  קיימת  הכרך 
מיושב קשת עושה כישוב, ודוק. וכמש״כ גם 
הכרך  של  שהחשיבות  קכו(,  )סי’  צבי  בהר 
נשארת אפילו אם הוא קטן לעומת גדול ודוק.

לדין  באנו  בכבישים  הפסק  לענין  והנה 
ע’  כנהר,  הוא  הרי  שכביש  אמרינן  האם  של 
בסימן שצב הנה לא נאמר אלא אם יש מצבה 
הוא  נהר  ולענין  הכביש.  קודם  אמות  ד’  של 
לדינא לא מחיצה כשיטת רש״י אלא כשיטת 
הרמב״ם והרי״ף שהוא שפה לפיו, ולפ״ז יהיה 
וכה״ג  אביי,  לרחוב  עיר  של  עיבורה  ירמות 

כתב בברית אברהם דניאל מזה.

]אמנם כתב במשיב דבר שמעיר לעיר לא 
קי  )סי’  בחזו״א  כתב  וכן  ומצבה  נהר  מועיל 
ס״ק כז(, שלא נאמר דין של נהר לחבר בתים 

זה לזה, והב״ד בהאגרת הזאת ע’ 10[.

בגמרא בעירובין סא ע״ב שעיר חרבה ויש 
לה חומות שנחשב לעיר ונחשב כארבע אמות 
לענין עירוב תחומין לדינא. וכ״ה בסימן תח 
סעיף ב. ואף שהוא מחלוקת ראשונים כמש״כ 
והנה בנ״ד לא דמי לזה ששם הוא  בבאה״ל. 
ככולו,  נידון  שאז  בו  עירובו  הניח  לענין 
לדין  יותר  דומה  כאן  אבל  במערה,  ואפילו 
של סימן שצח שמערה לא מועיל אם אין על 
גבה דיורין. ואם בעיר רגילה הסתפק החזו״א 
אם הוא ע’ או קמא’ אמה, וכמש״כ בהאגרת 
אמה  קמא  לעשות  שאין  לנ״ד,  כ״ש  הזאת, 

באנו  ובזה  חרבה  עיר  על  מדובר  שכאן  כיון 

לגמרא בעירובין )בדף נז עמוד ב(, נפק אחוי 

בדגלת  דמבלעי  דשורא  אטמהתא  הנך  ליה 

בשבעים אמה ושיריים, ע״ש. הרי שמחשיבים 

בכה״ג שבעים אמה ושיריים.

ידידי  לי  אמר  וכן  לומר  סברא  ישנה  אבל 

קי״ל  מגילה  ולענין  שהיות  קהלת  דוד  הרב 

הסמוך  נחשב  חרבה  כי  כמיושבת  שנחשבת 

סברא  והוא  אמה.  קמא  יועיל  אולי  לטו,  לה 

נפלאה.

)ע’  הזאת  בהאגרת  דביליצקי  הרב  והעלה 

לדין  מדמים  אמה  קמא  לענין  שלכו״ע   ,)14

הדברים,  שאר  לגבי  המחלוקת  וכל  עירובין, 

את  נחשיב  אם  ומעתה  ע״ש.  מדוע,  וצ״ע 

בסמוך  ישוב  ישנו  קמא  וצריך  כנהר  הכביש 

בעיבורה של עיר.

שיש  מראים  הנתונים  בשטח  למעשה 

מחומת ירמות עד הבית כשמונים מטר, אבל 

תמידי  ושימוש  כנהר  הכביש  את  נחשיב  אם 

לישוב שאין כאן שום הפסק הרי יהיה פחות 

שלשים  כאן  אין  ועדיין  מטר,  עשרה  כחמש 

וחמש מטר, ובאנו לדין הזה האם לעיר חרבה 

מועיל קמא אמה לענין מגילה. ודוק.

אבל אין כאן נפק״מ גדולה כיון שיש כאן 

אלא  עיר  של  עיבורה  שמענו  ולא  מיל  תוך 

שיעור מיל, ועל כן גם רמה ג מחוברת ישירות 

לחומה ממש, מרחוב נריה עד החומה של זמן 

 771 הוא  הראשונה  החומה  אבינו  אברהם 

הוא  אוירי  בקו  לא  ולהגיע  אוירי,  בקו  מטר 

לא משמעותי כיון שאין צורך לעלות ולרדת 

הרים וגבעות, ומלבד שהוא גם נראה מגבעת 

ירמות ושם גם יותר קרוב במאה וששים מטר. 

סבירות  רק  חומה  שיש  ודאות  אין  ששם  רק 

גבוהה מאוד. 

הרב עובדיה יוסף



קע

או  בנין  יש  אם  הנראה  לענין  לחקור  ]ויש 

עצים שמסתירים וכי אינו נראה, ובאור לציון 

לנראה,  שנחשב  שפשוט  כתב  ב  סעיף  ח״ד 

ירמות  של  בגבעה  שהרי  לחקור  יש  ועוד 

נעשתה גבעה מחמת המגורים שגרו שם שבי 

ציון כמש״כ בנחמיה ועד אחרי החרבן, ולכן 

יש שם שבע שכבות של מגורים ולכן נעשתה 

היה  יהושע  ובזמן  היות  גבוהה, אמור מעתה 

ואינו  מלאכותית  גבעה  נעשה  ועתה  נראה, 

נראה האם מסתכלים על הנראה בזמן יהושע 

וצ״ע[.

ו  )פרק  פורים  דרזי  יצחק  בשבות  והנה 

הפרוץ  על  מרובה  עומד  שאם  כתב,  פג(,  ע’ 

מחיצתה,  ומבטלי  רבים  שאתי  אמרינן  לא 

פרצה  שאין  שסובר  הרמב״ם  לדעת  ואפילו 

יותר מעשר, מודה שאפשר, וגם לאור לציון 

שעירוב לא מועיל בצורת פתח שהוא ספק אם 

נידון כמחיצה, אבל בזה יודה, ולענין מגילה 

שיהיה  צריך  שאין  שכיון  הגריש״א  אמר 

את  לעשות  אלא  לטלטל  המתירות  מחיצות 

ועוד  ע״ש.  בזה,  להקל  יש  אמות,  כד’  העיר 

סגי  אלישיב  שלגרי״ש  סא  ע’  ד  בפרק  כתב 

בקרפף פחות מבית סאתים שמותר לטלטל בו 

אזלינן כעירובי  כי  שיהיה תוך אלפים אמה, 

תחומין. 

א״ע  יצחק  בשבות  סותר  לכאורה  אמנם 

שלענין  פא(,  )בעמוד  מזה  לעיל  שכתב 

מחיצות  וצריך  עירוב  כענין  הוא  מגילה 

תחומין  של  כענין  ולא  ויציבות,  קבועות 

שרק  לומר  וצריך  עראי,  מחיצות  שמספיק 

כאן  שהרי  צירפו,  לא  עראי  מחיצות  לענין 

קבע  של  דין  שיהיה  שצריך  למגילה  מדובר 

כתחומין  הוי  דברים  לשאר  אבל  עראי.  ולא 

העירוב  שאם  וס״ל  אמות.  כארבע  שיחשב 

התבטל בטל הקשר ולא כגרשז״א.

סמוך לספק אם קוראים

וז״ל,  משה  במשאת  עוד  סיים  אמנם  טוב. 
לצדד״  בראש  יש  ״מקום  דאעיקרא  וכ״ש 
נידונין  למתא שסביבותיה  יקרא  פלגינן  דכי 
כמוה היינו לענין קריאה בט״ו דוקא, דאילו 
אף  חמיסר  או  ארביסר  בר  אי  במסופקת 
מפני  ימים  בב’  בה  קוראין  דבדידה  גב  על 
הספק אין הסמוכות לה בכלל הספק, דלמאי 
קריאה  לענין  דהיינו  ועיר  ממדינה  דאתרבו 
בט״ו אתרבו טפי לא, ויש מקום ״לסמוך״ בזה 
וק״ל. עכ״ד. הנה כתבו בלשון ספק של לצדד 
וגם שיש לסמוך על הטעם הקודם שלו שהוא 
עיקר הטעם של כרך שחרב לא נחשב לקריאה 
כלל  הירושלמי  דברי  ראה  שלא  )כיון  בט״ו 
שלא  וכ״ש  יוסף  בברכי  עליו  שהשיג  וכמו 
אבל  בזה(,  והריטב״א  הרשב״א  דברי  ראה 
ההפרש  מה  ספק  של  רק  שהיא  עיר  יש  אם 
יש בין הסמוך לבין הספק, וכן ראיתי שהעלה 
בזה בשו״ת יד נתן ח״ג )סימן ל(, לענין לוד 
שגם בסמוך לו יש להחמיר וכמש״כ בקונטרס 
כתב  שלא  דנציגר  מהרב  דמוקפין  ספיקא 
שספק  בחו״ל  עיירה  על  אלא  משה  המשאת 
רחוק, שאינו אלא משום  מוקפת שהוא ספק 
בזה,  להחמיר  יוסף  הבית  שהביא  המנהג 
אין  שלשיטתו  חרב  של  הספק  זה  על  ונוסף 
קוראים בו, ולכן היקל בסמוך, אבל לא בארץ 
ישראל ובמקום שיש ספק אמיתי יותר וכגון 
המרוחקים  במקומות  שגם  המנהג  בטבריא 
סמוך ונראה קוראים יומיים וכמש״כ רבה של 
טבריא הרב אברהם דב אוירבאך זצ״ל ועל פי 
ודפח״ח,  ע״ש.  טבריא,  אב״ד  קלירס  הגר״מ 
וכן   ,)69 ע’   100 )גליון  בהליכות שדה  וכ״כ 
אברהם  הרב  מדברי  הביאו  שלמה  בהליכות 
אליהו  הגר״מ  הביא  וכן  בזה.  אוירבאך  דב 
העלה   ,)4 הערה   129 )ע’  א  בתחומין  בזה 
שכך נוהגים למעשה בטבריא, על פי הוראת 



אעק

היא  ארבע  ובקרית  זצ״ל,  קלירס  משה  הג״ר 

הקדומה  העיר  לתחומי  מחוץ  לקרוא  חברון 

סי’  בפאה״ש  כתב  מזו  וגדולה  הימים,  בשני 

סמוך  נראה  מכח  ימים  ב’  קורין  שבצפת  ג’ 

בנגוד  זה  ומנהג  עוד טעם(.  )ועי״ש  לטבריא 

משנה  בד״כ  המקובלים  המלקטים  לפוסקים 

ברורה וכף החיים ולוחות הרי״מ טוקצינסקי[. 

שהביא  ח  פרק  ופרח  בכפתור  מצינו  אמנם 

משם הרב מתתיה שטבריה יש לה דין מוקפת 

כן  ולפי  ע״ש.  ה.  במגילה  רבי  כדברי  חומה 

כתב שקוראים בי״ד ובט״ו, ע״ש.

סימן  א  )חלק  שלמה  מנחת  בשו״ת  אמנם 

יט ד״ה לענין אורח( הביא המשנ״ב בבאה״ל 

בי״ד  שקורין  דבכרך  מהברכ״י  תרפח(  )סי’ 

הנראים  דהכפרים  שפיר  אמרינן  מספק  וט״ו 

בי״ד,  רק  וקורין  לו  נטפלין  אינם  וסמוכים 

גם בטבריא  נוהג  הזה שפיר  וחושבני שהדין 

מ״מ  ספק  שהוא  בגמרא  עלה  דקבעו  דאע״ג 

לא נוהג בה להברכ״י הדין של נראה וסמוך. 

ע״ש. וע’ באור לציון שם שהשיג על החזו״א 

שהחמיר בזה, ע״ש.

ובמנחת יצחק ח״ח )סי’ סא(, לענין לוד אף 

משם,  יותר  רחוקה  לוד  שמא  ספק  בו  שיש 

יוסף  בבית  כמש״כ  איסורא  איקבע  הוי  מ״מ 

סי’ תקפח להשיג על הרב אביוב, ואי אפשר 

שכל  הגאונים  לשיטת  אפילו  ולומר  להקל 

עיירות הספיקות הם ב’ ימים רק מכח חסידות 

יודו כאן שהוא מן הדין ממש, ע״ש. ולכן גם 

להחמיר  ויש  לספיקות  סמוך  הוי  לא  בסמוך 

מן הדין ממש.

וחזקם  משה  המשאת  הב״ד  ובברכ״י 

בסברא שכן עיקר שסמוך לספק לא קוראים, 

והנה  והבאה״ל,  האחרונים  והעתיקוהו 

אלא  חריפא  בסכינא  פסק  לא  משה  במשאת 

שם,  הדברים  לשאר  וצירפו  בזה  הסתפק 

ציץ  ובשו״ת  לודאי,  דבריו  הפך  והחיד״א 
הקדש ח״א )סימן נד אות ה ו(, פקפק בדברים 
אלו לפי מ״ש הרשב״א והריטב״א במגילה ב’ 
ע״ב, שגם כפר הסמוך לעיר נדון כעיר לענין 
כפרים מקדימים ליום הכניסה, דכל שסמוכים 
עליהם  נפשך  ממה  א״כ  יקדימו,  לא  לעיר 
ולקרוא  הלזה,  המסופק  הכרך  אחר  להגרר 
הוא  אם  ובין  עיר  הוא  אם  בין  שהרי  כמותו 
כרך הרי הסמוך לו נגרר עמו. ע״ש. וכן ראיתי 
בתשובות והנהגות שטרנבוך ח״ג )סימן רלד(, 
שבאנו למחלוקת הגדולה האם הסמוך יש לו 
דין ודאי או רק נגרר, ולהרב טוקצינסקי הוא 
רק נגרר משא״כ לחזו״א ולכן אומרים עיבור 
דעיבור, ע״ש. ולאחר שראינו בדברי הרשב״א 
אלא  נגרר  אינו  שהסמוך  בהדיא  והריטב״א 
מרדכי  הרב  וכמש״כ  ממש  הכרך  כמו  חיוב 
וישראל  אהרן  בית  בירחון  גולדיש  יחזקאל 
)שנה יג גליון עה עמוד נז(, על כן אין הפרש 
בכלל  וכולם  עצמו  הכרך  לבין  הסמוך  בין 
וסובר שצריך  בזה  ולכן החזו״א חלק  הספק, 
שגם הסמוך יעשה ספק פורים וכן הנהיג בבני 
ברק באחרונה כשהחלה להתחבר לת״א, ע״ש.

בט״ו  גם  שקרא  אביב  בתל  מו״ז  נהג  וכן 
ומה שהביא הרב שטרנבוך בסימן רלה שמנהג 
העולם לקרות בתל אביב רק בי״ד ולא בתל 
הגדולים  החכמים  בין  המחלוקת  הנה  אביב, 
היתה עוד לפני קום המדינה וכמו שכתב בזה 
מגילה  ריש  הירושלמי  על  תמר  עלי  בספר 
בשנת  לא״י  לבואי  הראשונה  ובשנה  וז״ל 
מחולקות  ערים  שתי  ויפו  ת״א  היו  תרצ״ד 
ויפו  היהודית  לת״א  נפרדות  עיירות  בשתי 
ז״ל,  הגרש״מ  חו״ז  לפני  אז  ודנתי  הערבית. 
אחרי  הנ״ל  מטעם  סמוך  דין  לה  אין  שת״א 
ליפו  טפילה  ואינה  בהחלט  עצמאית  שהיא 
והיא עיר יותר גדולה מיפו. אולם בביהכנ״ס 
שייכת  שהיתה  פלורנטין  בשכונת  שלי 

הרב עובדיה יוסף



בעק

שהיתה  מפני  בט״ו  גם  קראתי  יפו  לעירית 
המשותפת.  העיריה  ע״י  אחת  לעיר  נחשבת 
והנה אחרי מלחמת השחרור שנעשה ת״א ויפו 
לעיר אחת בשם ת״א יפו נראה שאין לחשוש 
ויהיו קורין  יפו גדולה  שתהיה נחשבת כעיר 
ת״א  נחשבת  היתה  שמקודם  אחרי  בט״ו  בה 
לעיר מיוחדת אף שנתמזגה עם יפו הרי אינן 
אחת אלא שתי ערים שנתחברו ואחרי שת״א 
יותר מיפו אינה  ורבתי עם  היא עיר מרכזית 

נגררת אחריה וכנ״ל.

רי״מ  הרה״ג  מאת  לא״י  בלוח  שו״ר 
הספקות  ולעיירות  שכתב  ז״ל,  טוקצינסקי 
אין נותנין סמוך ונראה כמ״ש בשו״ת משאת 
משה והברכי יוסף וכו’. והשכונות שנתחברו 
שלום  נוה  לטבריה  אחוה  שכונת  כמו  לעיר 
ת״א  בעיר  כמו  היום  נוהגים  ליפו  צדק  ונוה 
בראשונה כשנתחברה ליפו כשכונה לה נהגו 
בת״א כיפו ועכשיו נוהגים בת״א כעיר חדשה 
שנתחברו  והשכונות  שכתב  מה  והנה  ע״כ. 
שלום  נוה  לטבריה  אחוה  שכונת  כמו  לעיר 
נוהגים היום כמו בעיר, אינו  ונוה צדק ליפו 
מובן אחרי שכתב מקודם שלעיירות מסופקות 
אין נותנין דין סמוך ונראה. ואולי ה״ק שאין 
נוהגים בזה כדעת משאת משה והברכ״י. ומה 
שכתב ועכשיו נהגו בת״א כעיר חדשה צ״ב, 
סמוך  דין  חדשה  בעיר  גם  נאמר  לא  ולמה 
ונראה, אם לא שכוונתו כמו שכתבתי שמאחר 
יותר מיפו אינה  וחשוב  שהיא עיר רבתי עם 
הרב  והנה  ממנה.  הקטנה  יפו  אחר  נגררת 
קורא  בפה  רב״ד  הלוי  צבי  יוסף  רבי  הגאון 
גם היום בביהכנ״ס הגר״א בת״א בי״ד ובט״ו 
כמו  ובמתנות  ובמ״מ  בסעודה  גם  ונוהגים 
ביפו ולדעתו גם ת״א נדון כסמוך ליפו. אולם 
בת״א  שקורין  שלו  והמנין  בדבר  יחידי  הוא 
בט״ו עושים רק לכבודו אבל שום רב אחר לא 
נהג כן. וגם חו״ז הרב הגאון ז״ל קרא בת״א 

שכתב  ומה  הנ״ל  בלוח  עוד  ועיין  בי״ד.  רק 
ונראה  שהסמוך  החדשה  לירושלים  בנוגע 
עכ״ד.  שם.  עיין  וכו’,  העתיקה  לעיר  לכרך 
שיטתו  ברור  לא  טוקצינסקי  הרב  שגם  הרי 
בכל זה, ובסמוך והפך להיות עיר אחת דעתו 
ומש״כ  בטו.  וגם  בי״ד  גם  שיקראו כספיקות 
גדולה מתבטלת לעיר קטנה, הוא  עיר  שאין 
אבל  וטבריא,  חמת  על  שיש  התירוצים  אחד 
אין לו הכרח כלל וכנ״ל באות יא. והנה הרב 
יוסף צבי הלוי החשיבות שלו גדולה עד מאוד 

כנודע.

על  מנהג  שייך  מה  שבכלל  העיר  ומו״א 
דבר שהוא בעשרות שנים אחרונות וכתב כבר 
הגר״ח פלאג’י בסמיכה לחיים חיו״ד סימן ד 
שאין תוקף למנהגים שבדורו, ע״ש. כ״ש לזמן 
שכתב  לציון  אור  על  מו״א  בזה  והשיג  הזה, 
לעשות  להחמיר  נוהגים  העירוב  שלענין 
עירוב פנימי בין השכונות הרי שלא סומכים 
אחרונים  מנהגים  שייך  שמה  העירוב,  על 
האור  דרכו של  נודע  מנהג, אבל  ממש לשם 
לציון שהכל הולך אחר המנהג ממש באחרונה 

לכל דבר. ואכמ״ל.

והנה כתב בחזו״א סי’ קנג אות ג ד״ה במ״ב 
שהטעם לחלק שבסמוך לספק לא אמרינן כי 
אין  ועדיין  יצא,  בי״ד  שקרא  טוב  שבן  ס״ל 
עכ״ד.  שוים,  הם  וסתמא  מקור  בלי  לחלק 
ראיתי  כך  דמיתי  שכאשר  לראות  וששתי 
בשיטת  קאי  בברכ״י  חיד״א  הרב  דברי  שכל 
ולכן  יצא  בי״ד  שקרא  ט״ו  שבן  האומרים 
נגד מרן  ואינו סמוך  גם החמיר בדין הנראה 
כדבריו, ומה מקום לחומרא זו אם נימא שבן 
ואנו  ומאחר  ודוק.  יצא.  בי״ד לא  ט״ו שקרא 
וכנ״ל  יצא  לא  בי״ד  ט״ו שקרא  יודעים שבן 
לכן מעשה אין לחלק בין הסמוך לכרך עצמו. 
סג  גליון  האוצר  בירחון  קהלת  הרב  אמנם 
בין  מחלק  שהחיד״א  שהטעם  לומר  צידד 



געק

מדעתו  מהמשך  באה  בספיקות  לתוכו  סמוך 

לחוצה  תוכו  בין  חילוק  שרואים  חרב  לענין 

לו, אבל אחר שיודעים שלא היה לו את דברי 

הראשונים  דבריו  וחזרו  בזה  וטעה  הרמב״ן 

שאין חילוק ולכן אין לחלק בזה. ודפח״ח.

ויש חידוש בשו״ת זבחי צדק החדשות ח״ג 

)סימן י(, משמעות שכל דברי החיד״א בסמוך, 

יש  לגמרי  אחת  בעיר  רצוף  הוא  אם  אבל 

לעשות יומיים מספק, אך הדברים לא ברורים 

שם כיראה למעיין.

זו להגר״נ קופשיץ שסובר  ושאלתי שאלה 

הבאה״ל,  כמש״כ  קוראים  לא  לספק  שסמוך 

והלא לחזו״א שכל הסמוך לספק לא יצא רק 

כיום  יצא,  לא  בי״ד  שקרא  ט״ו  שבן  בגלל 

שיודעים שבן ט״ו שקרא בי״ד לא יצא, והשיב 

שזה  בתורה  תקרא  לא  אתה  מדוע  א״כ  לי 

לא תברך שתי  מדוע  וגם  ג״כ?  דרבנן  תקנה 

כרחך  ועל  גלויות,  של  שני  יו״ט  כמו  ימים 

יומיים אינו  שמה שאמרו שהספיקות עושים 

אלא מנהג אבל אין כאן שום דין. ומאחר ויש 

מ״מ  חולק  שהחזו״א  אף  המשנ״ב  דברי  כאן 

לו  וטענתי  עכת״ד.  כלום,  לעשות  צריך  אין 

מדברי הגר״א שדן למה לא מברכים כדין יו״ט 

אמרינן  לא  דרבנן  שבתקנה  גלויות  של  שני 

לברך, וע״ע בדע״ת מש״כ בזה ועוד במפרשי 

השו״ע.

 האם צריך עשרה מישראל 
שיגורו שם

ח״ה  מזרחי  שלום  דברי  בשו״ת  והנה  טז. 

שדעת  שאפילו  החזו״א  על  השיג  צ(,  )סימן 

השו״ע שאין צריך עשרה בטלנים אבל צריך 

וכן  עובד,  בית  הרב  כמש״כ  מישראל  עשרה 

הביא בכה״ח )ס״ק יב(, ובברכת יהודה ברכה 

הרב  משם  הדברים  את  והביא  לג(,  )סי’  ח״ו 

שצידד  כמו  ולא  ג(,  )סי’  ח״ב  משה  משאת 

הנה  אמנם  ע״ש.  יוסף,  בברכי  בתחילה 

במשאת משה לא כתוב עשרה מישראל וכתב 

״אין רבים מבני ישראל בוקעין בה ולא דיירין 

מקום  שהוא  התשובה  מדברי  ונראה  בגוה״, 

חרב לגמרי אבל לא ברור כל כך בדבריו. איך 

עשרה  שם  שיהיה  שצריך  כתוב  לא  שיהיה 

מישראל כלל ועיקר ואין זכר מזה, רק דן על 

שלא  בברכ״י  עליו  שהעיר  וכמו  חרב,  מקום 

ראה דברי הירושלמי והראשונים.

)באות  לעיל  כנזכר  משה  משאת  הרב  וגם 

הקושיא  על  הסבר  איזה  בדעתו  שיער  יא(, 

הסמיכות  מחמת  קראה  לא  טבריא  מדוע 

כו(,  )סי’  קדש  במקראי  כמש״כ  הנה  לחמת, 

הכרח  שום  ואין  רבים  דנו  זו  קושיא  שעל 

לדברים וכמסקנת הרב חיד״א.

המשאת  אמרו  אילולי  ]גם  הטענה  ובעצם 

משה[, לא נראה כן לענ״ד לדינא, ועמדי היתה 

כן  הבין  שלא  בהדיא  רואים  וגם  ושילחתיה, 

המשנ״ב, שהרי הבית יוסף הב״ד הר״ן שכתב 

בישוב דעת הרמב״ן שסגי במתפללים שחרית 

דוקא  וא״צ  לבטלנים,  נחשב  וזה  וערבית 

בהדיא,  הרמב״ן  בחידושי  הוא  וכן  בטלנים, 

ועל זה מרן כותב שאין צריך עשרה בטלנים, 

שיש  ובמשנ״ב  אפרים  ביד  וחלק  תמה  ולכן 

שצריך  נימא  ואי  בזה,  השו״ע  נגד  להחמיר 

עשרה מה מקום לתמיה זו. ודוק.

מדברי  משמע  שכך  עובד  בבית  ומש״כ 

לדידן  אבל  בטלנים  עשרה  שצריך  הרמב״ן 

גם  שהרי  ליתא  בטלנים,  ולא  ישראל  סגי 

וסגי  ממש  בטלנים  שא״צ  הרמב״ן  מסקנת 

על  שחולקים  כולם  זה  ולפי  ערבית,  במנחה 

הרמב״ן וכמש״כ באריכות גדולה הרב חזו״א 

צריך  שאין  להו  וסבירא  א(,  אות  קנד  )סימן 

במשנ״ב  כמש״כ  ]ולא  ועיקר.  כלל  ישראל 

הרב עובדיה יוסף



דעק

עובד  בית  הרב  דברי  להביא  מצליח  איש 
ראיה  שאין  בהדיא  החזו״א  וכמש״כ  בזה[, 
דקדק  וכן  פשוטים,  והדברים  מהרמב״ן  כלל 
מהרמב״ן במקראי קדש )סי’ כה(. ואחר דברי 
הרב  דברי  צדקו  בזה  והרשב״א  הריטב״א 
וכה״ג ראיתי  ולא כבית עובד.  חיד״א היטב. 
בירחון  אלבא  עידוא  הרב  דבריו  על  שהשיג 

האוצר )גליון 63 ע’ מח(.

ובעצם קושיית היד אפרים בזה, שהשיג על 
עשרה  צריך  שאין  להקל  שפסק  יוסף  הבית 
עליו  והשיג  הר״ן,  מדברי  ומקורו  בטלנים, 
צריך  שלא  להקל  סובר  לא  שהר״ן  שמכיון 
עשרה בטלנים אלא סובר שנחשבים בטלנים 
גם אם הם עשרה שמתפללים, ולכן יש לקרות 
משמע  משנ״ב.  והב״ד  ע״ש.  בי״ד,  לחומרא 
כספיקות  אותו  שדן  ולא  ברכה,  בלי  בי״ד 

מוקפים חומה. וע’ לקמן אות יט.

יוסף  הבית  שכוונת  ברור  לענ״ד  אמנם 
]וכיום  מתפללים,  העשרה  בגלל  לא  הוא 
יודעים שהם הם דברי הרמב״ן עצמו כמש״כ 
כן  לפני  ממש״כ  הכוונה  אלא  בחידושיו[, 
לקרות  רוצים  שאם  מחוור  שהיותר  הר״ן 
בט״ו קוראים או יום הכניסה, ]אבל לא יד[. 
ודוק. ולכן פסק מרן לקרות בטו, ונכון ביותר. 
וכדברי החזו״א בזה שהרמב״ן דיעה יחידאה 

שמצריך עשרה בטלנים. ע״ש.

בזה  הנה  שמש  שבבית  ירמות  ולענין 
עיר  שגרים מחוץ בסמוך עשרה בטלנים עד 
שכמעט כולה בטלנים כן ירבו בזה בסמוך סגי 
וכמש״כ בהר צבי חאו״ח סי’ קלא. וזה אפילו 
אם תחמיר שצריך עשרה מישראל או בטלנים 
ישנו בסמוך. אבל למעשה אין צריך כלל וכמו 
שרק  באריכות  קנד(  )סימן  בחזו״א  שהאריך 

דעת הרמב״ן שצריך עשרה בטלנים, ע״ש.

בן ט״ו אם יוצא בי״ד

האחרונים  שכתבו  הטעם  עיקר  ובאמת  יז. 
ביב״א  גם  בי״ד  לקרות  רמות  שכונת  לענין 
שאם  משום  כתבו  אול״צ  וכן  דבריו  בסוף 
קרא בן ט״ו בי״ד יצא, וזה הסיבה שספיקות 
קוראים בי״ד ולא בט״ו בברכה, ולא רק ע״פ 
וע״כ  והגר״א,  הט״ז  משם  משנ״ב  ע’  הרוב 
הטעם  זה  הנ״ל  החזו״א  ולדברי  ע״ש.  כנ״ל, 
שהסמוך לספיקות לא צריך לקרות, כיון שבן 

ט״ו שקרא בי״ד יצא.

והאמת שאין הדבר ברור כלל שאם בן ט״ו 
שלא  שודאי  יודעים  וכיום  יצא,  בי״ד  קרא 
יצא, והוא שבשו״ת יביע אומר חלק א אורח 
חיים )סימן מג אותיות ט״ו טז(, הביא מש״כ 
דמגילה(,  ופ״ק  דשקלים  )פ״ק  בירושלמי 
הכל יוצאים בי״ד שהוא זמן קריאתה, נמצא 
י״ח.  יצאו  בי״ד  שקראו  כרכים  בני  שאף 
כיון  בזמנה,  לקראה  צריך  דלכתחלה  ונהי 
שום  כאן  אין  בי״ד,  י״ח  יוצאים  דבדיעבד 
פה  )כגון  כרך,  לבני  לבטלה  לברכה  חשש 
מבעו״י  ולקרוא  להקדים  עה״ק(,  ירושלים 
אחר פלג המנחה, והדרינן לפסק הראשונים 
מבעו״י.  לאנוסים  לקראה  להקל  ז״ל,  ומרן 
כ’, כרך שהוא ספק  ס״ד(  )בסי’ תרפח  ומרן 
יהושע אם לאו  אם הוא מוקף חומה מימות 
יברך כי אם בי״ד  ולא  ובט״ו,  קוראים בי״ד 
וכתב  ע״כ.  העולם.  לרוב  קריאה  זמן  שהוא 
ע״ז בביאורי הגר״א, משום שאף בני כרכים 
יוצאים בדיעבד בי״ד. וכמ״ש בירוש’. ע״ש. 
ודון  הירוש’.  ע״ד  להלכה  דסמכינן  נמצא 
הפר״ח  כי  אמת  והן  באתרין.  ואוקי  מינה 
על  פליג  דידן  דהש״ס  כתב,  תרפח(,  )ר״ס 
הירושלמי בזה, וס״ל דמוקפין אינם יוצאים 
בי״ד. והביא מ״ש בגמ’ )ב ע״ב( ואימא פרזים 
בי״ד, מוקפין אי בעו בי״ד אי בעו בט״ו, אמר 



העק

קרא בזמניהם זמנו של זה לא כזמנו של זה. 
ומשמע דלעיכובא הויא. והכי נקטינן. ע״כ. 
וכן משמע בהדיא משו״ת מהרי״ל )סי’ קלז( 
בזא״ז,  ור״ת  רש״י  שכ’, דהמניח תפלין של 
כוותיה,  ונהגינן  הואיל  רש״י,  של  על  יברך 
ושל ר״ת אינו אלא לצאת ידי כולם. וכן מאן 
דקרי מגילה בי״ד וט״ו, כתב ר״ת לברך בי״ד, 
כרובא דעלמא, אע״ג דהתם ספק גמור, וט״ו 
חשיב לדידיה כמו י״ד. וכ״ש בנדון זה. עכ״ל. 
ואם איתא דקי״ל כד’ הירוש’ דבן ט״ו שקרא 
בי״ד יצא י״ח, מאי כ״ש דקאמר, ק״ו פריכא 
הוא, דהתם אי נמי בן כרך הוא הרי כבר יצא 
בקריאתו בי״ד, ומש״ה אין לו לחזור ולברך 
ולהכי  יוצא,  שאינו  ודאי  אלא  ט״ו,  ביום 
דמסייע  תנא  והוא  הוא.  גמור  דספק  קאמר 
שמח  האור  כמ״ש  דס״ל  א״נ  להפר״ח.  ליה 
בחידושיו למגילה )ד( בד״ה ירושלמי, שלפי 
בדיעבד  אף  בי״ד  הקורא  הירוש’  מסקנת 
לא יצא. שאם אתה אומר כן שבדיעבד יצא 
אחד  ביום  כולם  לקרות  קלקול  מזה  יצא 
וכ״ה  כלל,  הכרכים  זמן של  ניכר  יהיה  ולא 
לגירסת הגר״א ודלא כתקלין חדתין, ע״ש18. 
]ולדבריו אפילו אי נימא שאם רוצה מקדים 
כשו״ע שהחמיר  ולא  הכניסה  ליום  ככפרים 
בי״ד  יצאו  שלא  חומרא  יש  כאן  הנה  בזה, 
זוין  הגרש״י  למש״כ  לדמותו  ויש  ודוק, 
קצט(  )עמוד  בהלכה  המועדים  בס’  זצ״ל 
שכ’ בזה״ל: ואמר ידידי הגר״י קלמס ]ז״ל[, 
מענין,  חידוש  לא״י,  הראשית  הרבנות  חבר 
לקרותה  להתיר  הפוסקים  )שכ’  זו  שהלכה 
במוקפים,  ולא  בפרזים  אלא  אינה  מבעו״י(, 
זמנו  בזמניהם  ע״ב(  ב  )מגילה  אמרו  שהרי 

ה(  סעיף  רכח  )סימן  דעה  יורה  יוסף  בבית  וע'   )18
לשון הירושלמי משונה לפעמים וכל שכן בדבר פשוט 

שהוא סומך על המבין. עכ"ד.

הוא  הרי  ומבעו״י  זה,  של  זמנו  לא  זה  של 
ע״ד  והעיר  עכ״ל.  פרזים.  של  זמנם  עדיין 
ביב״א שם בסו״ד, ע״ש. ולהנ״ל חמיר יותר[. 
א״נ כמ״ש המאירי )בריש מגילה( בד״ה ויש 
לקרות  שהקדימו  כרכים  שבני  מפרשים, 
בי״ד לא יצאו י״ח וחוזרים וקוראים, ואע״פ 
בי״ד,  יוצאים  הכל  שבתלמוד המערב אמרו 
לא נאמר זה אלא על הספקות. עכ״ד יב״א. 
וכן הביא בקצירת האומר ביב״א ח״ו )חיו״ד 

סי’ יב אות א(.

במהדורא  בתחילה  שם  א  חלק  יב״א  והנה 
ראשונה היה יותר פשוט לו שיצא, ולאחר מכן 
מרובעות  בסוגריים  הוסיף  בתרא  במהדורא 
בזה,  להחמיר  ואו״ש  ועה״ש  המאירי  דברי 
וביחו״ד ח״ד )סי’ מ(, הביא משם האור שמח 
שאם קרא בי״ד יצא, והוא פלא. ובהערה שם 
כתב, שהמאירי סותר א״ע בזה שדעת המאירי 
כלל  בד״ה  ע״א(  י״ט  )מגילה  הבחירה  בבית 
ב’  פרק  )ירושלמי  המערב  שבתלמוד  ידוע, 
דמגילה הלכה ג’( שאלו בן עיר מהו שיוציא 
בן כרך, והשיבו שאינו מוציאו, שכבר נפקע 
חייב  שאינו  וכל  מגילה,  מקרא  חיוב  ממנו 
בן  אבל  חובתם.  ידי  אחרים  את  מוציא  אינו 
כרך מוציא בן עיר, אף על פי שלא הגיע זמנו 
עדיין, מכל מקום חיוב מקרא מגילה מוטל על 
שם  ובירושלמי  ע״כ.  י״ד.  ליל  מתחלת  הכל 
מבואר טעם הסיפא משום שהכל יוצאים בי״ד 
ומבואר שהמאירי  ע״ש.  קריאתה.  זמן  שהוא 
אמנם  בזה.  הירושלמי  כדברי  שהלכה  סובר 
פי  על  אף  בד״ה  כתב  מגילה(  )ריש  המאירי 
שהקילו באותם זמנים לכפרים להקדים ליום 
הכניסה, מכל מקום בני כרכים שקדמו לי״ד 
לא יצאו, וחוזרים וקוראים, ובני עיירות שלא 
יוכל  לא  מעוות  בכלל  הם  הרי  בי״ד  קראו 
לא  זה  של  זמנו  אמרו  בפירוש  כי  לתקון, 
ואף על פי שבתלמוד המערב  זה,  כזמנו של 

הרב עובדיה יוסף



ועק

אלא  זה  נאמר  לא  בי״ד,  יוצאים  הכל  אמרו, 

ונראה שמה שכתב שבני  ע״כ.  הספקות.  על 

י״ד  ביום  שקראו  היינו  לי״ד  שקדמו  כרכים 

עצמו, ואף על פי כן לא יצאו ידי חובתם, וזה 

סותר למה שכתב המאירי עצמו במגילה )י״ט 

סי’  ח״ד  ביחו״ד  בקצרה  ]וע״ע  הנ״ל.  ע״א( 

המעילי  מאיר  לרבינו  עוד  ועיין  בהערה[,  מ 

ג’ ע״ב עמוד שי״ז(.  בספר המאורות )מגילה 

מגילה.  )ריש  הריטב״א  בדברי  היטב  ועיין 

ושם דף ה ע״ב בד״ה גופא(. ודו״ק. עכ״ד. הרי 

שאין הדבר פשוט כלל ועיקר לדינא. בביאור 

)חלק  יוסף  זכרון  בשו״ת  וע״ע  הירושלמי 

אורח חיים סימן יח(.

והנה מש״כ מו״ז שיש כאן סתירה במאירי, 

הנה כתב להשיג בזה באריכות הרב חקל יצחק 

מספינקא בסימן לח נגד מהרש״ם בהסכמתו 

ונדפס מחדש  מגילה,  מסכת  על  יצחק  לבית 

בבית יצחק שם אחר הסכמת מהרש״ם. ע״ש. 

בן  שאין  הוא  בירושלמי  שהביאור  והעלה 

שבן  מהו  אמרינן  זאת  ובכל  בי״ד  יוצא  ט״ו 

כרך יוציא בן עיר, היות ועדיין לא יצא י״ח, 

שחיוב  הוא שכתב  יט  בדף  במאירי  והביאור 

קריאת מגילה מוטל על הכל בתחילת ליל יד, 

ע״כ. ואין הפירוש שאז יש לו את החיוב, אלא 

כולם מתחילים חיוב פורים מיום יד אבל לא 

שבפועל הוא יוצא ביום יד, ע״ש. והביא עוד 

מדברי הרשב״א והריטב״א וכו’ ע״ש. ודפח״ח, 

אמנם הרב משה לוי בתפלה למשה ח״ב )סימן 

נג(, ישב באופן אחר לומר שיצא, אבל העיקר 

כנ״ל ובפרט שאין ראשון אחד שיסבור כן.

]ואולי יוצא חידוש מדברי המאירי שבן ט״ו 

גם מקום חיובו הוא בליל יד היכן הוא נמצא 

ואכמ״ל[.

והנה כיום מצאנו שדעת רוב ככל הראשונים 

ט״ו  שבן  אחרת  שיגיד  מהם  מי  מצאנו  ולא 

שקרא בי״ד לא יצא, וכן דעת הרשב״א )כמה 
 81 בהערה  וע’  ע״ב  ב  דף  במגילה  פעמים 
והערה 113 וביבמות דף יד.(, והב״ד הריטב״א 
ברכות  בהלכות  כמש״כ  ]ולא  מגילה,  בריש 
פ״ה הלכה ג, ויש לומר שהוא דעת הריטב״א 
מדברי  הוא  ואם  הרשב״א,  דעת  ולא  שם 
קי״ל  בריטב״א  סתירה  כאן  ויש  הריטב״א 
בכה״ג דל דעתו מהכא, וכמו ששמעתי מדודי 
הרה״ג אהרן בוטבול משם מו״ז[, וכן המאירי 
ביבמות יד הב״ד. וכ״כ בתוספות רי״ד תנינא 
סי’  ושאילתות  ו  סי’  מגילה  הגאונים  ואוצר 
208 ומאירי בדף ב ע״ד  סז ומחזור ויטרי ע’ 
בהדיא  לדייק  לדעתי  ויש  ע״ש.  ע״א.  ד  ודף 
מהר״ן שבן ט״ו שקרא בי״ד לא יצא, שכתב 
אין בכרך עשרה  לענין עשרה בטלנים שאם 
ויכול גם להקדים  בטלנים יכול לקרות בטו, 
להקדים  שיכול  כתב  לא  אבל  הכניסה,  ליום 
ליד ]ולאחר מיכן הביא דברי הרמב״ן[, והוא 

דיוק נכון ביותר.

מג  )סי’  א  שבחלק  יב״א  בגליון  הביא  וכן 
הערה 15(, מדברי הר צבי חאו״ח חלק ב )סי’ 
קכא אות ב דף קצד ע״ב(, שלדברי הריטב״א 
מה  וצ״ע  ע״ש.  לחומרא,  הירושלמי  מסקנת 
התוספות  דברי  נגד  שהוא  ה״צ  שם  שכותב 
הרשב״א  שגם  ראה  ולא  ביבמות,  והרא״ש 
דברי  ומעתה  ודוק.  בזה.  האריך  ביבמות 
הפר״ח לומר שתלמוד דידן לא ס״ל כן מצד 
שזמנו של זה לא כזמנו של זה, הם הם דברי 
בזה״ז  להקדים  אפשר  אם  אפילו  הרשב״א 
ז  יב״א חלק  בגליון  וכן  ודוק.  הכניסה.  ליום 
)סי’ נח בסופו(, הביא שכדברי הפר״ח רואים 
למפרע  המגילה  את  הקורא  בדברי  בהדיא 
עשיה  מה  ונעשים  נזכרים  דכתב  יצא,  לא 
לא  בי״ד  חומה שקראה  דמוקפת  לא  למפרע 
זכירה דהיא קריאה הראב״ן מגילה  יצאו אף 
)סי’ תנא(,למפרע לא. ע״כ. ולהנ״ל הוא דעת 



זעק

ראיתי  וכן  המפורסמים.  הראשונים  ככל  רוב 
פ״ו  )פורים  דרזי  יצחק  בשבות  בזה  שכתב 
הערה כח(, שדעת הראשונים שבן ט״ו שקרא 
הגאונים  בדעת  נראה  גם  וכן  יצא,  לא  בי״ד 
בי״ד,  קורא  המסופקות  שבעיירות  שכתבו 
כי  וביאר הר״ן את דבריהם שפטור משניהם 
ספיקא דרבנן לקולא, ולבטל לגמרי אי אפשר 

לכן קורא בראשון ונפטר בשני, ע״ש.

יודע  היה  ביב״א שאם  מו״ז  וכן העירו על 
רמות,  לענין  פסקו  את  אומר  היה  לא  מזה 
כרכים  בספרו  מועלם  שמעון  הרב  וכמש״כ 
ומוקפים, ובשו״ת הראשון לציון ח״א )סי’ ס(, 

וילקו״י פורים )תשע״ו ע’ 47(. 

וכן דעת הגאון מהר״י טייב בערך השלחן 
)סי’ תרפח סק״א וג’(. ע״ש. ושם כתב להוכיחו 
ולמה  ימים,  ב’  שקוראים  ספיקות  של  מדין 
צריך ב’ ימים יצאו כבר בי״ד ודיו, וע״כ שלא 
לציון  הראשון  בשו״ת  ]וע’  י״ח,  בו  יוצאים 
ח״א סי’ ס אות א שהרגיש גם מזה[, ולא כט״ז 
יעבור אם  ולא  אין לומר שיש  וגם  ד  בסעיף 
יקרא בט״ו מספק, )וע’ בב״י ס״ס ל״ד שהביא 
הביאו  ולאידך  הנ״ל(.  מהרי״ל  תשו’  דברי 
בש״ס מתיבתא את דברי רבינו משולם ורבינו 
שמואל בן רבינו שניאור, וכן כתבו הפני זקן 
ופני משה, שיצא בי״ד, וכן העלה בשו״ת ציץ 
שהכל  הגר״א,  ע״ד  שסמך  נד(  )סי’  הקדש 
יוצאים בי״ד, ומ״ש זמנו של זה לא כזמנו של 
זה, אינו אלא לענין לכתחלה, ודלא כהפר״ח. 
סק״ב(,  מש״ז  תרפח  )סי’  הפמ״ג  וכן  ע״ש. 
לשיטתו  שהחמיר  הפר״ח  על  לחלוק  כתב, 
בן  שיוציא  מהו  כרך  בן  הירושלמי  בבעיית 
עיר, )כיון דהכל יוצאים בי״ד, מחוייב בדבר 
שלבבלי  כיון  לחומרא  שנקטינן  ביה(.  קרינן 
לא יוצא, וחלק ע״ד שהעיקר להקל, ע״ש. הרי 
שאין הדבר פשוט כלל ועיקר לומר שאם יש 
לקרות  שיכולים  בט״ו  שיקראו  ספיקות  רוב 

דברי  נראה  וכן  ביותר,  הקטן  מספק  בי״ד 
הראשונים המאירי והמהרי״ל בזה, ודוק.

 האם לקרות לחומרא בי״ד 

מפריע לברכה בט"ו

בי״ד  גם  שכאלה  במקום  לקרות  והנה  יח. 

כיון  גדול,  חסרון  בו  יש  הספק  את  להרויח 
שלבסוף יברך על ט״ו יש לצרף לספק מש״כ 
הרב הט״ז ס״ק ט׳ דמשמעות השו״ע דגם בן 
י״ד שלא קרא בי״ד קורא בט״ו בברכה. וע״ע 
העדה  קרבן  ובפירוש  ה״ג  פ״ב  בירושלמי 
בט״ו.  יוצא  י״ד  בן  אם  דפליגי  משה,  והפני 
לספק,  אפילו  להכניסו  אין  לענ״ד  אך  ע״ש. 
למרות שהרב שבות יצחק )בפרק ה סימן ה(, 
בברכה  לקרות  שיכול  להוכיח  יפה  האריך 
מאחר  מופרך,  הדבר  אבל  הט״ז,  כשיטת 
שקרא  ט״ו  שבן  וכנ״ל  מזה  לעיל  והעלה 
בי״ד לא יצא, א״כ קשה למה שבן יד שיקרא 
יצא  שיצא,  שסוברים  נימא  ואם  יצא,  בט״ו 
זה לא בזמנו  שיש לנו ראשונים חולקים אם 
בנהר  מזה  והרגיש  לעיכובא,  הוא  זה  של 
של  מדין  תרפח  מסו״ס  שהוכיח  ומה  שלום. 
ההולך בספינה ושיירה שלא קרא בי״ד וקורא 
בא״ר  להשיג  כמש״כ  בברכה  והכוונה  בט״ו, 
בברכה,  הלקט  בשבולי  שבהדיא  המג״א  על 
ומש״כ ומי שמפקפק בדבר יקרא בלא ברכה, 
שבולי  של  קיצור  שהוא  התניא  בספר  הנה 
למעשה.  בברכה  שהוא  בהדיא  כתב  הלקט 
וכל הטענות  וכו’,  ראשונים  הרבה  כתבו  וכן 
של האחרונים נדחו, אמנם כתב הרמ״א כבר 
בסעיף ה ואם הוא במדבר או בספינה, קורא 
ביום י״ד כמו רוב העולם )כל בו(. ע״כ. הנה 
שהם  לירושלים  יגיע  שהוא  יודע  הוא  אם 
מוקפים בט״ו א״צ לעשות בי״ד וכ״פ הגר״ח 
פלאג’י, מו״א זצ״ל. והטעם משום שלא תקנו 
תקנה מיוחדת ליורדי הים מתי לקרות, אלא 

הרב עובדיה יוסף



חעק

שהיות ואין להם זמן אמרינן שכרוב העולם, 
בים  א״צ  למוקפין  ט״ו  ביום  יגיע  אם  אבל 
לעשות פורים כי אין שם דין של פרזים, כן 
נאמר משמו של הגרבצא״ש. ולמה יצא לחדש 
זאת נראה שבא לבאר דין שלנו, שמדוע כאן 
בן יד קורא בט״ו היות והיה בים ולא היה לו 
חיוב ממש של יד אלא אין לו שום גדר של 
חיוב, ולכן קורא בט״ו ג״כ, אבל בן י״ד באמת 
לא קורא בט״ו כלל ועיקר. ולפי זה הכל על 
מקומו יבוא בשלום שאפילו אם תאמר כדברי 
הט״ז וא״ר שהוא בברכה הוא רק בים ובמדבר 

ולא כשהיה בי״ד במקום ישוב. 

וראיתי סמוכין לזה בס״ד מהגמרא בפסחים 
)נב.(, ופסקו מרן בסימן תצו בסופו, בני ארץ 
ישראל שבאו לחוצה לארץ, אסורים לעשות 
דעתו  אפילו  ביישוב,  שני  טוב  ביום  מלאכה 
לחזור; וכל זמן שלא הגיע ליישוב, אפילו אין 
הוקבע  לא  שעדיין  לפי  מותר,  לחזור,  דעתו 
ואין  ליישוב,  הגיעו  אם  אבל  כמותן.  להיות 
דעתו לחזור, נעשה כמותן ואסור בין במדבר 
נותנין  אין  לתחום  חוץ  וכל  ביישוב.  בין 
והוא  עכ״ד.  לשם.  שהלך  מקום  חומרי  עליו 
מאורחות חיים ומקור דבריו המאור בפסחים 
נב. משמע שבמדבר אין שם ישוב עליו ולכן 
שאם  ראיה  ומכאן  עליו.  שני  יו״ט  חיוב  אין 
מתחייב  לא  יד  ביום  בפורים  במדבר  נמצא 
ועתיד  בירושלים,  מושבו  אם  בפורים  עדיין 
אמנם  הגרח״פ.  כמש״כ  לירושלים,  להגיע 
הרב  כתב  לחזור  דעתו  אין  אפילו  מש״כ 
המגיד משנה )בהלכות יום טוב פרק ח הלכה 
דרב  הא  שמפרשים  הרבה  שראיתי  אלא  כ(, 
דעתו  אין  אבל  לחזור  בדעתו  דוקא  ספרא 
ומשמע  עכ״ד.  אסור.  במדבר  אפילו  לחזור 
שכתב  כיון  הרמב״ם  בדעת  כן  למד  שלא 
״אלא״, וכ״כ בשו״ת מהרשד״ם חאו״ח סי’ טו, 

ועכ״פ מהשו״ע כך משמע19.

ולמעשה כתב הגרשז״א בתשובתו לענין עין 
בברכה,  בט״ו  לקרות  שדעתו  שלמרות  כרם, 
שאין  הרי  ברכה.  בלא  בי״ד  גם  בעצמו  קרא 
וכן  ודוק.  ט״ו בברכה.  על  בזה חסרון לספק 
לענין  תרפח  סימן  בתחילת  אפרים  ביד  הוא 
עשרה בטלנים ופסקו במשנ״ב שקוראים בי״ד 

בלא ברכה ובט״ו בברכה.

איך להתנהג כשיש מחלוקת בענין 
 מוקפים האם אומרים ספק 

ברכות להקל

במשנ״ב  שכתב  מה  להקדים  יש  והנה  יט. 
בסי’ תרפח סעיף א בדין עשרה בטלנים משם 
חולקים  ראשונים  והרבה  שהיות  אפרים  היד 
אינו  בטלנים  עשרה  בלא  שכרך  וסוברים 
לחומרא,  בי״ד  גם  ולקרות  להחמיר  יש  כרך 
היוצא לנו חידוש גדול מהיד אפרים שפסקו 
במשנ״ב שלמרות שחושב לחלוק על השו״ע 
אבל  בטלנים,  עשרה  ושצריך  הר״ן  בהבנת 
החמיר לקרות בי״ד בלא ברכה, והשאיר את 
ט״ו בברכה. ולכאורה למה לא באנו לדין של 
יהושע  מימות  חומה  מוקף  שספק  הספיקות, 
בן נון שצריך לקרות בי״ד בברכה, ועל כרחך 
שבספק בדין לא נאמר דין זה, ועלינו לחקור 

ר"ח  שיטת  והוא  בזה  חדשה  שיטה  יש  אמנם   )19
שעושים  ממקום  בא  שאם  לבאר  שכתב  שם  בפסחים 
שני ימים ועולה לא"י ששם עושים יום אחד, בישוב לא 
עושה מלאכה ב' ימים טובים כדין חומרי מקום שיצא 
משם, אבל במדבר יעשה רק יום אחד ולא נותנים עליו 
מחודש  פירוש  והוא  ע"ש.  משם,  שיצא  מקום  חומרי 
לא  )ולר"ח  ודוק  לעניננו.  ממנו  ללמוד  ואין  ביותר, 
המחלוקת,  שינוי  מפני  עבידנא  לא  ביישוב  גרסינן 
וכמש"כ בעוז והדר שם שבכ"י וכמה ראשונים ל"ג לה. 
ולכן  וכן אנן דידעינן בקביעא דירחא, פירושו בחו"ל 

הוי חומרא מה ששומרים ב' ימים טובים(.



טעק

לעיקר הדין היכן הדין נוטה, ולכן כאן החמיר 
שרק יקראו בי״ד בלא ברכה.

לענין  חיד״א  הרב  כדברי  לא  לכאורה  וזה 
נראה ויותר ממיל, שסובר שיש להחמיר נגד 
מרן כדבריו שצריך שיהיה גם מיל, ולא סיכם 
מדבריו  שמשמע  כה״ח  וכתב  לעשות,  מה 
הרב  אמנם  בטו,  וגם  בברכה  בי״ד  שיקרא 
כתב  נג(,  )סי’  ח״ב  למשה  בתפלה  לוי  משה 
וכן כתבו בהערות על אור  שיקרא רק בי״ד. 
לציון חלק ד )פרק נה אות ז(, שיש כאן טעות 
בדברי כה״ח שהרי עיירות הספקות שסמוכות 
לחיד״א בברכ״י לא צריכים לנהוג כספיקות, 
ע״ש. ואין ממש בדבריהם כלל ועיקר שאפילו 
שכן דעת החיד״א אבל כאן שהוא דעת מרן 
מאלפיים  יותר  אפילו  סמוך  שאינו  שנראה 
מיל חייב, אין מקום לומר שלא יקרא יומיים 
הוא  שכאן  גדול  הבדל  והוא  לחיד״א  בכה״ג 

ספק בדין ונגד מרן, 

ב(,  הלכה  )בתחילת  לציון  האור  ודעת 
לשיטתם הוא לא כחיד״א ואפילו יותר ממיל 
הוא בקריאה בברכה, והדברים סותרים ממש, 
עד שאתה משיג על כה״ח, חולק על החיד״א 
וסובר בברכה בטו? ונראים הדברים שיש כאן 

טעות דמוכח.

וכנ״ל באות טוב שהחזו״א כתב שכל דברי 
הברכ״י שסמוך לספק לא קורא כי ס״ל שבן 
ט״ו שקרא בי״ד יצא, וגם בזה צריך ראיה לומר 
נראה  ולדינא  מאחר  למעשה  א״כ  ע״ש.  כן, 
שאחר שהיום יודעים שבן ט״ו שקרא בי״ד לא 
יצא אין כאן שום מקום לומר שדינו כדין י״ד, 
והשאלה אם נידון אותו כספק ויברך בי״ד או 
לדונו כספק שיהיה אפשר לקרות בי״ד בלא 
ברכה כדברי היד אפרים, ומנלן לדונו כספק 

מוקף חומה בכה״ג.

שכל  בזה  הברכ״י  בדעת  לומר  יש  ועוד 

לדברים  בהמשך  הוא  החיד״א  של  דבריו 
ולמה  הראשונים, שסמוך לחרב לא אומרים, 
שהעלנו לעיל בס״ד באות יב מדברי הריטב״א 
אין  לכן  קוראים,  לחרב  שהסמוך  והרשב״א 
כי הספק הוא כודאי להסבר  מקום לזה כלל 
רק  משה  המשאת  שקאי  וע״כ  שם,  הדברים 
כשאין עשרה בטלנים וכו’ כנ״ל. ובהגהות על 
הברכ״י לחלק יצא שיש הפרש בזה, ולא נראה 
כל כך לענ״ד. וכן החמיר בזה מאוד בחזו״א.

ח״ג  והמקדש  הקדש  עיר  בספר  והנה 
משה  משאת  הרב  מדברי  שלמד  תיט(,  )עמ’ 
שסמוך לספק לא קורא בי״ד וטו, שגם בספק 
שמתעורר ב״דין״ סמוך ונראה יש להם לקרוא 
יצחק  מנחת  בשו״ת  וכ״כ  ע״ש.  בי״ד.  רק 
ח״ח סי’ ס״ב ובאור לציון ח״א סוף סי’ מ״ה. 
לא  משה  המשאת  שדברי  מלבד  והנה  ע״ש. 
הרב  משם  וכמש״כ  לספק  סמוך  על  רק  קאי 
גם  אלא  כאן.  הפתיחה  בסיום  וכנ״ל  נתן  יד 
לדבריהם הוא סמוך לספק, אבל כשיש ספק 
אין  סמוך  דין  ומהו  מהו  עצמו  בט״ו  בהלכה 
ואפילו  ספיקות.  דיני  שהוא  בזה  לומר  כלל 
לא  אבל  נראה  בענין  החמיר  חיד״א  שהרב 
ידעינן מה הכוונה ובהדיא ביד אפרים לא״ה, 
ואפשר מאוד לומר בדעת הרב חיד״א שסבר 
וכאשר דמיתי כך  יצא  שבן ט״ו שקרא בי״ד 
ראיתי שכתב החזו״א בהדיא )בסימן קנג אות 
ג ד״ה במ״ב(, שלברכ״י צ״ל דס״ל שבן ט״ו 

שקרא בי״ד יצא, ע״ש.

אמנם כיום יודעים היפך מזה לא היה אומר 
ברכה  בלא  בי״ד  גם  שיקרא  או  אלא  דבריו 
יתכן  שאיך  לדינא.  עיקר  וכן  מידי.  לא  ותו 
לבוא ולומר שיקרא בי״ד בשעה שעיקר הדין 
לקרות בט״ו ואיך יברך בי״ד הלא הם ברכות 
ממש לבטלה ואין כאן שום חומרא בזה. ודוק. 
לענין  החיד״א  לזה שלא החמיר  ראיה  וקצת 
עשרה בטלנים שיקראו מספק בי״ד וט״ו. ולא 

הרב עובדיה יוסף



קפ

]חוץ מזה שאם  ודוק.  והיד אפרים,  כמשנ״ב 

הנראה  בשיטת  ראשונים  שהרבה  יודע  היה 

הרב  וכ״כ  בשעה״צ  וכמש״כ  סמוך  ואינו 

משאש בקובץ תשובות חלק ה )סי’ קלא(, לא 

היה אומר דבריו[.

מרן  הנה  באחרונים  מתעסקים  שאנו  ועד 

עצמו שהיקל בדין של עשרה בטלנים למרות 

ועוד להחמיר, הרי  שידע שיש דעת הרמב״ן 

שמיקל בדין זה שלקרות בט״ו ולא לומר על 

לתור  לנו  ויש  כספיקות  לקרות  מחלוקת  כן 

בשבות  העלה  וכן  הדין.  עיקר  אחר  ולחפש 

שיש  אלישיב  הגרי״ש  משם  פורים  יצחק 

לנקוט כעיקר הדין ולעשות ס״ס שיקראו בט״ו 

ואין לומר שיקראו בי״ד, ע״ש. ]ולא ברור אם 

דעת הגרי״ש גם שבן ט״ו שקרא בי״ד לא יצא 

כמו שהעלה שם בהערה[.

זאת ועוד הנה בבירור דעת הרמב״ם מדוע 

בי״ד  קוראים  המסופקות  שעיירות  ס״ל 

בברכה משא״כ בט״ו, וכך פסק בשו״ע סימן 

רק  לברך  ס״ל  הגאונים  כשיטת  ולא  תרפח 

הב״ד  והריטב״א  והרשב״א  והרמב״ן  בי״ד, 

וז״ל  לחו״ל.  שבא״י  עיירות  בין  לחלק  ס״ל 

הריטב״א )במגילה דף ה ע״ב(, ושמעתי מפי 

הרשב״א נר״ו שאין כל הדברים האלו אמורים 

הקרובים  במקומות  או  ישראל  בארץ  אלא 

נביאים  תקנת  בשעת  ידוע  דינו  שהיה  לשם 

אם היה בן ט״ו או בן י״ד שהיו יודעים היטב 

מתחלה  דינם  שנגזר  וכיון  היקפן,  בשעת 

בודאי כשנשתנו דינם אח״כ ראוי לנהוג מדת 

חסידות לקרוא בב’ ימים כי היכי דלקרי ביום 

לארץ  בחוץ  אבל  נפשך,  ממה  עליו  שנגזר 

שלא היו ידועות וכו’ עכ״ד.

בספק  שהולכים  הרמב״ם  של  הטעם  והנה 

מוקף חומה אחר הרוב יש לעיין בו טובא כאן 

ככל  רוב  ישראל  בארץ  והלא  ישראל,  בארץ 

הלבוש  וכמש״כ  חומה,  מוקפות  היו  העירות 
״דמסתמא ערי ארץ ישראל רובם היו מוקפים 
בימי יהושע בן נון״, ע״כ. וכ״כ בכה״ח משם 
העיירות  שרוב  )שווארץ(  יהוסף  זכר  הרב 
לענ״ד  הנה  חומה,  מוקפות  ישראל  בארץ 
הוא לכאורה פלוגתא של אביי ורבא בערכין 
)דף לב ע״ב(, אמר אביי הכי קאמר עד גמלא 
רוב  זה  ולפי  הירדן.  בעבר  גדוד  עד  בגליל 
הארץ מיושבת משא״כ לרבא שם, ודוק. וכן 
ראיתי שהעירו כן בויען שמואל ח״ח )סי’ לז 
ע’ תקא(, שא״כ מדוע הרמב״ם ומרן אומרים 
חומה  מוקפים  אם  המסופקות  שבעיירות 
קוראים בי״ד שהולכים אחר הרוב, ואם הרוב 
בא״י מוקף חומה מה שייך לומר כן, ומדברי 
הרמב״ן בחידושיו משמע שרוב א״י היה בלי 
הרמב״ן  שכוונת  לדחות  ויש  ע״ש.  חומה, 
בעיירות  אבל  מיושבת  היתה  לא  א״י  שרוב 
שהיו היו מוקפים, ודוק. וכנ״ל ראיה מדבריו 

להיפוך. וצ״ע.

וע’ להרב שלמה משה עמאר בשו״ת שמע 
שלמה ח״ח )סימן ז(, שהעלה שרוב הארץ לא 
היתה מיושבת בחומה, ע״ש. אך מה נעשה גם 
מגילה  בתחילת  בהדיא  שכתב  הר״ן  לדברי 
לזמן  ולא  יהושע  לזמן  שתיקנו  שהטעם 
כפרזים,  א״י  רוב  יהיה  שלא  כיון  אחשורוש 
דברי  הרב  דברי  כסתמות  בהדיא  הרי  ע״ש. 
וכאן  מוקף.  הוא  א״י  שרוב  )שווארץ(  יהוסף 
לענין ירמות מציאות שיש חומה בנויה בשתי 
וימות יהושע. ומיקל  שלבים של ימות משה 

עלינו את המלאכה. 

אחר  הולכים  מדוע  אעיקרא  להקשות  ויש 
לענין  חומה  מוקפות  שאינם  עיירות  רוב 
לברכות,  גם  מינה  נפקא  יש  והלא  פורים20 

20( ואף שי"ל שהיות ואין אפשרות לבטל את המצוה 
לגמרי וכמש"כ בר"ן והב"ד גם במל"מ בפ"ב מהלכות 



אפק

יב(,  סימן  )חיו״ד  ו  חלק  ביב״א  בזה  והאריך 
שברוב במציאות הולכים אחר הרוב21 משא״כ 

הרמב"ם  אבל  בזה.  מיוחדת  תקנה  הוא  כן  על  מגילה 
ודאי לא סובר טעם הזה.

21( ומו"א זצ"ל עשה בזה מערכה גדולה והביא עוד 
שבעה עשר מקומות שיש בזה דיבור ונפקא מינא, וחלק 

ממנו מובא ביבי"א ח"ו )חיו"ד ס' יב(. 

1. כתב מהר"ם מינץ )ס' טו( הנודע לו שנולד לו בן 
אחר  מיד  לפדותו  חייב  מביתו,  רחוק  שהוא  אף  בכור 
לבטלה,  ברכה  והו"ל  היה,  שנפל  לחוש  ואין  יום  ל' 
שהרי בכל התורה קיי"ל שיש ללכת אחרי הרוב, ורוב 
נשים ולד מעליא ילדן וכמ"ש ביבמות )לו:( ולכן אין 
לו לעכב המצוה כלל. והב"ד פדיון נפש )דכ"ה ע"א(. 
סי'  )יו"ד  שמואל  בית  רצה(,  רצד,  )סי'  בחת"ס  וכ"כ 
דגול  אך  כא(,  ס"ק  סי"ב  ש"ה  סימן  )יו"ד  פ"ת  כט(, 

מרבבה מסתפק בזה.

בשם  ממהר"ם  הוא  הדין  ומקור  מהר"ם  כתב   .2
אביאסף, וכ"פ בגליון הש"ס ביבמות קכ"א.( האלקים 

אכלוהו כוורי לחסא.

3. והוכיח השואל ומשיב ממה שנשבע דוד )שמואל 
א' כ"ה ל"ד( חי ה' אלקי ישראל כי לולא מהרת ותבאת 
לקראתי כי אם נותר לנבל עד אור הבוקר משתין בקיר. 
חוגר כמפתח,  יתהלל  והלא כתוב אל  כן,  נשבע  ואיך 
לו עד  ואת כל אשר  נבל  ידע שיוכל להרוג את  ואיך 
אור הבוקר, א"ו שיכול להשבע ע"פ הרוב, ומכיון שהיו 
עמו ד' מאות איש ודוד שקול כנגד כולם בודאי שע"פ 
הרוב היה יכול לעשות כן ]ויש להקשות הלא בפועל 
חסרון  שייך  ומה  מגיעה  היית  לא  אילו  אלא  הרג  לא 

בשבועה זו, עינ"י[.

)תרפח ס"א(, שסתם  והרמ"א  וכיו"ב כתבו הר"ן   .4
ישבה.  ולבסוף  הוקפה  מסתמא  חומה,  מוקפת  עיר 
והולכים אחרי הרוב. ]אך מג"א השיג עליו שאין העיקר 

כן[.

5. כתב הרמב"ם עיר שהיא ספק ואין ידוע אם היתה 
הואיל  בלבד  בי"ד  קריאת  על  מברכין  חומה  מוקפת 
)או"ח  הטוש"ע  וכ"פ  העולם,  לרוב  קריאתה  זמן  והא 
ס' תרפ"ח ס"ד(. אך בערים המסופקות "רובא דרובא" 

אינם מוקפות חומה, ואין ראיה להכא.

ימים  ג'  זה  גוסס  בעלך  ראינו  לה  שאמרו  אשה   .6
צריכה להתאבל שרוב גוססין למיתה, מהר"ם, הרא"ש, 
וטוש"ע )של"ט ס"ב( אף דקיי"ל דהלכה כדברי המיקל 

באבל גם כנגד הרוב. 

7. היה מהלך חוץ לכרך וראה אור, אם רוב עכו"ם 
מחצה  על  מחצה  מברך.  ישראל  רוב  אם  מברך,  אינו 
המאירי  וכתב  שם.  הריח  בברכת  אמרו  וכיו"ב  מברך, 
דשמא של יהודי ושמא הדליק בהיתר, ששבת ממלאכת 
עבודה, שהדליקו מישראל, והו"ל רובא להיתרא, וכ"פ 

פר"ח ראשון לציון ותורת חסד.

הוא  אם  לברר  וא"צ  לולב,  לקנות  אפשר  ועפ"ז   .8
זכר, או קנרי, ש-99% מהלולבים כשרים. שהרי ספק 
להבדיל,  מומחה  כשיש  ורק  קבוע  כודאי  אינו  קבוע, 
אך  ציציות.  לבדוק  שחייב  כמו  דסב"ל  לישאול  צריך 
התם הוא למיעוט המצוי, כי במיעוט המצוי א"א לברך, 
דהא על גוסס הנ"ל כן מתאבלים לאחר ג"י, ואילו על 
ילד תוך ל' לא מתאבלים הגם שרוב נשים ולד מעליא 
דהוי  התם  דשאני  ל"ו:(  ביבמות  התוס'  דתירצו  ילדן, 
מיעוט המצוי. וא"כ ה"ה לחשש ברכה לבטלה במיעוט 
המצוי לא מברך )והיינו קרוב למחצה וכמ"ש הריב"ש 

בס' קצ"א(.

9. מברך על השחיטה, ולא חיישינן למיעוט טרפות, 
וקשה דא"כ איך מברך על השחיטה, והא איכא מיעוט 
המצוי בטרפות הסירכא, כמיעוט המצוי בבדיקת ציצית 
כשאפשר  דהתם  וי"ל  לבדוק?  ח  בסימן  מרן  שחייב 

לבדוק חייבו משא"כ הכא שא"א לבדקה מחיים.

10. לדינא בטבילת כלים אם א"א לבדוק מה תוצרת 
יב?(  ס'  יו"ד  )ח"ו  יבי"א  ע'  חוץ.  תוצרת  ומה  הארץ, 
וי"ד )ח"ג ס' ס'( שמברך על טבילת כלים, כשיש רוב 
לביהח"ר גויים. אבל בכוס אפשר לקרוא בתחתית הכוס 
המצוי  דמיעוט  יעקב  למשכנות  אף  ולפ"ז  הוא.  מאין 
הוא 10% גם לאשכנזים אפשר לברך, אין לומר דהוא 
קבוע, כיון שיש ספק אם יש ביח"ר לכלי כזה של יהודי, 
ובזה הוי כל דפריש וכמ"ש, מהר"ם ב"ח, וקהל יהודה.

ברך  ברכת  מברך  תולדות  בפרשת  למדרש   .11
שפטרני, איכא מיעוט המצוי שלא מביאים ב"ש ולכן 
חזקת קטנות. אבל   ... ואיכא  וכמ"ש  לברך בשם,  אין 

היות והוא רוב במציאות יש לדחות משום טעם זה.

רוב  שע"פ  כיון  "בברכה"  ז'  ביום  טובלת  כלה   .12
וכמ"ש  ס"ד(  קצ"ז  )ע'  למפרע  תסתור  ולא  תראה  לא 
וע'  וע' מש"כ שם דה"מ בזמנם  ס'  יו"ד  )ח"ה  ביבי"א 

טה"ב ח"ב (.

13. ולפ"ז י"ל דה"ה בבעילת מצוה, ולא ראתה דם, 
שטמאה שמא היה דם, וחיפהו ש"ז וכמ"ש, האשכול, 
וסיים  )קצ"ג(  והטוש"ע  הרוקח  הרא"ש,  הרשב"א, 
האשכול וע"פ רוב היה דם, )ע' יו"ד ס' קצ"ג שהטיה 

הרב עובדיה יוסף



בפק

אחר  אזלינן  אמרינן  לא  בדינא  ספק  לענין 

הרוב, ולכן כשיש מחלוקת אם קריאתו בט״ו 

או בי״ד אי אפשר לומר לקרות יומיים. וקשה 

כנ״ל מה נאמר על א״י שרובה מוקפת חומה.

שאין  העיר  מה(,  )סימן  ח״א  לציון  ובאור 

לומר שרק בספק במציאות של מוקפת חומה 

אמרינן שהולכים אחר הרוב ומברך בי״ד, ולא 

בספק בדין, שהרי כל מה שכרך שהוא ספק 

אם הוקף חומה מימות יהושע ילפינן מדין של 

בטבריה  והלא  ע״ב,  ה  דף  שבמגילה  טבריה 

לא מצויה(, א"כ יכולה לברך על הטבילה.

ימים,  ח'  לפני  חמור  פטר  פדיון  על  ומברך   .14
וכמ"ש וע' אור לציון )יו"ד ס' כא( ולא חיישינן לנפל. 

חיישינן  ולא  הקן,  שלוח  על  מברך  להרשב"א   .15
לבצים מוזרות )וע' ביו"ד ס' רצ"ב ס"ז(.

16. כתב החת"ס )ס' רנ"ג( שמברך במילת גר קטן, 
כיון  שימחה.  חיישינן  ולא  הגרים,  את  למול  אקב"ו 
רס"ח  ס'  )יו"ד  פ"ת  והב"ד  ימחה,  לא  הרוב  שע"פ 
ואף  לברך,  יש  שומרוני  בגיור  ולפ"ז  סק"ח(,  ז  סעיף 
סי(  מ"ד  ס'  )באה"ע  והשו"ע  התשב"ץ,  חסדאי,  שלר' 
אם קידש, קדושיו קדושין, ע"ש. כתבו הלק"ט, ברית 
איש  דאשת  חומרא  משום  שרק  וערוה"ש,  יעקב, 
החמירו להצריך גט, והתם חששו למיעוטא, שהתגיירה 
"רובא  בתר  אזלינן  הכא  אבל  היונה.  את  עבדה  ולא 

במציאות" גם בברכות. 

גשמים  התחילו  שאם  מכאן  ללמוד  יש  ולכן   .17
בליל ט"ו תשרי, ועדיין לא סרחה המקפה בא"י אפשר 
לברך לישב בסוכה, משום: שבא"י ע"פ רוב "אין רבוי 
 )2 גשם" וע"פ רוב הגשם יפסיק ולא תסרח המיקפה, 
ושמא בליל ט"ו מצטער חייב 3( ושמא הלכה כהרא"ה 
שדעתו  כיון  לבטלה,  ענט"י  ברכת  שאין  והריטב"א, 
דאורייתא  במצוה  וס"ס  הכא,  וה"נ  כביצה,  לאכול 
מברך. וע' שד"ח )ח"ה ע' 383( וח"ע ח"א ס' י"ג. עכ"ד 

מו"א.

וכן העלה ידידי היקר הרב דוד קהלת בספרו החשוב 
יושר  השערי  משם  ד  פרק  תחילת  שמש  בית  חומות 
)שער ג(, שיש לנו ללכת אחר הרוב של סבירות, ועוד 
יעזור לענין ההשערה  זהו  האריך בכה"ג, ע"ש. אמנם 
לא  במציאות  קטן  ספק  יש  אם  אפילו  ירמות  שהוא 

נתחשב בו, ודוק.

לא,  או  כחומה  חשוב  ים  אם  בדין  ספק  הוא 
לחלק  שאין  וע״כ  במציאות,  ספק  משא״כ 
נט,  סימן  ז  חלק  ביב״א  כתב  וכן  ע״ש.  בזה. 
אך לפי זה יש כאן סתירה לדברי עצמו שכתב 
ביב״א ח״ו חיו״ד סי’ יב ועוד שבספק בדין לא 
אמרינן שהולכים אחר הרוב, ועל כן אין לומר 

כאן שיברך בי״ד בכה״ג. וצ״ע.

של  מדין  ראיה  שאין  לדחות  כרחך  ועל 
בדין  ספק  שהוא  נימא  אם  אפילו  טבריא 
כשהספק  זה  שכל  כיון  הרוב  אחר  הולכים 
דמעיקרא  ספק  והוא  יהושע,  בזמן  גם  בדין 
מוקף  מגילה  לענין  נחשב  שכזה  במקרה  אם 
השאירוהו  וברכה  יומיים  חייבו  ובזה  חומה 
נולד  שהספק  בנ״ד  משא״כ  העולם,  כרוב 
הכרעה המכרעת  על  לילך  צריך  מכן,  לאחר 
יותר, ולא להשאירו על דיני ספיקות גרידא, 
ודוק. אמנם לומר שמחלוקת בדין לא נחשב 
ודאי שכן,  המחלוקת שקולה  אם  הנה  לספק 
ואם לא שקולה אמרינן שיקרא בטו, מכל זה 
ע’  ד  )סימן  ו  פרק  דרזי  יצחק  בשבות  העלה 
פח(, שרק בעיירות המסופקות קוראים בי״ד, 
לקרות  יש  בט״ו  לקרות  נוטה  הדין  אם  אבל 
העלה  ולכן  בי״ד.  שיקרא  אמרינן  ולא  ט״ו 
ששכונת רמות קוראים בט״ו אף שיש ספיקות 
ככל  אותו  ודנים  בי״ד,  שיקראו  לומר  לצד 

האיסורים. ע״ש.

שמברכים  מזה  בזה  מו״ז  ראיית  ובעיקר 
לומר  צריך  אין  הרוב,  אחר  הולכים  כי  בי״ד 
אחר  מטעם  לא  סב״ל  בו  אין  שרוב  מטעם 
שיש להוסיף מש״כ האחרונים שאחר שנפסק 
שספיקא דרבנן לקולא וכדומה ברכה נגררת 
ביחוה דעת חלק  בזה  וע’ באריכות  זה  אחרי 
בעירוב  להקל  לדינא  שהעלה  לא(,  )סימן  ו 
בביה״ש והיות ואמרינן ספיקא דרבנן לקולא 
זה, אמנם הביא  ג״כ לברך על  בדין, אמרינן 
ועוד,  גרמיזאן,  צדק  משפטי  נגד  שהוא  שם 



גפק

ע״ש. וע’ בשד״ח מזה. אבל כאן יותר קל כיון 
שהוא בא לענין שאין בו ברכה, על עצם דין 
פורים ועל הניסים וכו’, ולא שבאותו ענין הוא 
דין  ויש לעקוב אחר כל  ודוק.  נגרר הברכה. 

של הצטרפות אם אומרים סב״ל. ודוק.

לא  הרמב״ם  לדעת  אתינא  אם  ועוד  זאת 
ברור בכלל שדעת הרמב״ם בדין של טבריא 
שהוא יומיים ולא ט״ו שסתם ולא פירש, ואולי 
שכותב  הריטב״א  לשיטת  כשיטת  בזה  סובר 
במסכת מגילה )בדף ה ועוד(, פעמים שהגמרא 
בערכין העלתה שקוראים בטו. וכפי שהעלה 
בברית אברהם שני שהיה לריטב״א מהדורא 
בתרא של התלמוד בבלי ערכין. מה שלא היה 
וע״ע בהקדמה לספר  ודוק.  לשאר ראשונים. 
וע״ע בתורת רפאל  עלי תמר מזה באריכות. 
)סימן קכג( ובאגרת הפורים )פ״ד סעיף כד(, 
לומר בדעת הרמב״ם שס״ל שטבריא הוא ט״ו.

ועוד שמנין לומר שהספק של טבריא הוא 
לא ספק במציאות ג״כ והוא מדברי הרשב״א 
ספק  לומר שיש  הסוגיא  ע״ב(, שכל  ה  )בדף 
דעת  על  קאי  החומה  מצד  מהי  בטבריא 
מודה  חזקיה  דאמת  אליבא  אבל  המקשה, 
האם  שלו  והספק  בט״ו,  קוראים  שטבריא 
הוא אותו מקום של טבריא הישנה, ולכן קרא 
יוחנן  ולר’  שם  לרבי  משא״כ  יומיים,  מספק 
בירושלמי פשיטא להם שהוא יום ט״ו, ע״ש. 
ולא  במציאות  מחלוקת  שהוא  זה  לפי  הרי 
האם  בקבלתן  שנחלקו  ס״ל  והרמב״ן  בדין. 
ספיקות  זה  שכל  הרי  חומה,  מוקפת  טבריא 

במציאות ולא בהלכה.

לספק  בדין  ספק  לדמות  לנו  שאין  ועוד 
אם  אבל  שקול,  ספק  הוא  ששם  טבריא  של 
יש ספק בהלכה ויש דעת נוטה העיקר כדעת 

נוטה בזה.

והנהגות  בתשובות  שטרנבוך  הרב  והנה 

בהם  שיש  שמקומות  העיר  שמח(,  )סי’  ח״ב 

להם  אין  ט״ו,  או  כי״ד  דינם  האם  מחלוקת 

לקרות בי״ד מדין של כל הספיקות מכיון שכל 

שהוא  שחזקתו  אמרינן  ספק  בו  שיש  מקום 

לומר  שייך  במציאות  ספק  כי  בי״ד,  קורא 

משא״כ  י״ד,  שהוא  וחזקתו  רוב  על  תעמיד 

לומר  מקום  מה  בהלכה  ספק  בו  שיש  בנ״ד 

ועוד  החו״ד  שכתבו  וכמו  חזקתו,  על  העמד 

שבדבר שהוא ספק בדין לא שייך לומר העמד 

על חזקתו, ולאחר מכן סיים, שהיות ובתחילה 

כיון שהיה רחוק, ממילא העמד על  י״ד  היה 

לא  דבריו  כל  אמנם  ע״ש.  י״ד  שהוא  חזקתו 

יעזרו לנו לנ״ד לירמות שבית שמש התקרבה 

להשתנות,  שעומדת  חזקה  שזהו  כיון  אליו, 

אם נעשה קרוב והיה מרוחק, ודוק.

 חקירה בספק דרבנן לקולא 

למי שקרא בי״ד

כ. ומה שעוד צריך להבין מדוע לא אמרינן 

והלא  בט״ו  יקרא  למה  בי״ד  שקרא  שאחר 

ומדוע מצריך הרמב״ם  ספיקא דרבנן לקולא 

לקרות פעמיים.

וראיתי שבאמת היקל בזה בחידושי הרמב״ן 

)מסכת מגילה דף ב עמוד א(, ונראין הדברים 

בכך,  נוהגין  היו  חסידות  מנהג  בזה  שגם 

שאלו מן הדין כל שקרא בראשון ושמא יצא 

ידי חובתו הוה ליה בשני בספק של דבריהם, 

שנינו  שלימה  משנה  לקולא,  דרבנן  וספיקא 

)טהרות פ״ה מ״ז( ששה ספיקות התירו חכמים 

מדינא  כל  ואדרבה  סופרים,  דברי  של  ספק 

בכל  כדאמרינן  בתרווייהו  למימר  לן  הוה 

ספקי דרבנן זיל הכא לקולא וזיל הכא לקולא 

כדאיתמר בפרק במה מדליקין )ל״ד א’( דל״ל 

לחיוביה אלא בוודאי דרבנן, אלא שאם תאמר 

כן נמצאת פוטרו בשניהם ומבטל ממנו בודאי 

הרב עובדיה יוסף



דפק

מקרא מגילה, לפיכך קורא בראשון ופטור מן 

השני, ואפילו בספק דקבלה מדינא בתר רובא 

דעלמא אזלינן, )ולא( ]אלא[ לחומרא בעלמא 

]לחוש[  )לחדש(  יראו  מה  בח״ל  אבל  היא, 

לא  מברך  ]אינו[  ודאי  ברכה  ולענין  כלל, 

בראשון ולא בשני דקי״ל )שבת כ״ג א’( ודאי 

בעי  לא  דדבריהם  ספק  ברכה  בעי  דדבריהם 

ברכה, שאפי’ בספק מילה הורו הגאונים ז״ל 

שלא יברכו, אא״כ נסמוך על רוב זה שהזכירו 

ונאמר די״ד חובה וט״ו מנהג חסידות, עכ״ד. 

מה  מהגאונים  היפך  שסובר  לרמב״ם  אך 

ההסבר בזה.

גבורים במגילה  ראינו שבשלטי  ועוד  זאת 

דף ה מביא: ולענין ברכה בעיירות המסופקות 

ז״ל:  יחיאל  ה״ר  כתב  חומה,  מוקפות  אם 

מסתברא שיקראו בלא ברכה בב׳ ימים, ביום 

חומה,  מוקפת  אינה  דשמא  יברכו  לא  ט״ו 

וביום י״ד לא יברכו דשמא היא מוקפת חומה 

לבטלה.  ברכה  והויא  זמנה  הגיע  לא  ועדיין 

וכן הביא הדברים בטור. אך מרן בשו״ע פסק 

כדעת הרמב״ם שמברך ביום י״ד כנ״ל. 

]על קושית מהרש״ל והב״ח למה לא יברך 

בשני הימים מידי דהוי ביו״ט שני של גלויות, 

תי׳ המג״א סי׳ תרפ״ח סק״ו דדוקא על מצוה 

אבל  מברכים,  מספק  לעשות  חכמים  שתקנו 

מצוות שאנו עושים מספק אין מברכין אפילו 

על ספק דאורייתא, ע״ש ואכמ״ל[.

וראיתי שכתב בתפלה למשה ח״ב )סי’ נג(, 

קוראים  למה  לרמב״ם  שמסופקים  כרכים 

כ״כ  דמי  כד״ת  ד״ק  ס״ל  כי  ע״כ  פעמים, 

כלל  ד  מערכת  השדה  פאת  )כללים  בשד״ח 

כה(, משם העמק שאלה )פרשת ויחי שאילתא 

שיצא  שכיון  ע״ד  והשיג  ע״ש.  ב(,  ס״ק  לה 

בי״ד אין החזרה בט״ו מדברי קבלה ויש להקל 

וכמש״כ גם בתורת חסד חאו״ח סי’ לח, אמנם 

דמגילה  פ״א  מירושלמי  הוא  הרמב״ם  מקור 

כמו  שהוא  הביא  ו  ובאות  ה״א,  ושקלים 

גם  וכ״כ  בתשובה  הרמב״ם  ממש״כ  שמוכח 

הגר״א. אמנם כל זה רק במקום שתקנו אבל 

ויקרא  ספק  שהוי  אמרינן  לא  בדין  בספקות 

בי״ד. אמנם בדין שנראה יותר ממיל יש חיוב 

לצאת י״ח של מרן ולקרות גם בט״ו.

על  ט״ו  גם  שצריך  ההסבר  מה  קשה  אבל 

כרחך לומר שהוא משום דהו״ל קבוע כמחצה 

על מחצה דמי, וכה״ג כתב בפר״ח )סי’ תפרח 

קבוע  שאין  כתב  עצמו  הפר״ח  אך  ס״ד(, 

רובא.  בתר  ואזלינן  אדם  לכל  ניכר  כשאינו 

וע’ מש״כ בזה במנח״י ח״ח )סי’ סא(, ואכמ״ל. 

לזה  ישוב  וראיתי  קבוע  מדין  הקושיא  ועל 

כמדומני באגודת אזוב לאביו של האבני נזר, 

וכעת אמ״א וע’ בערה״ש טייב סי’ תקפח אות 

ג בסופו שציין למש״כ הרב לימודי ה’ דף סו 

ובדרך תמים שהב״ד א״ר אות ה ע״ש. ולהנ״ל 

בי״ד אתי שפיר שאין לומר  שבן ט״ו שקרא 

בזה שיצא.

ומו״א זצ״ל כתב שהסביר בזה הגרבצא״ש 

חייבנו  ולכן  הספק,  היה  י״ד  ולפני  שהיות 

בי״ד,  קרא  שכבר  לאחר  אבל  יומיים,  אותו 

יתכן שכבר יצא. ואילו היה בא לשאול בט״ו 

וע״כ  מסד״ר  ממק״מ  אותו  פוטרים  היינו 

לשנים  דומה  י״ד  ובערב  דוקא,  בי״ד  יברך 

השאלה  כשנשאלת  אבל  יחד  לשאול  שבאו 

אחד  כל  לשאול  לבאו  דומה  ה״ז  בט״ו,  רק 

בפני עצמו, עכת״ד. והוא הסבר נפלא לשיטת 

הרמב״ם, ודפח״ח. ולא ידעו מזה באור לציון 

חלק ד פרק נה סעיף ו ולחלק יצאו בין ספק 

מדין  בצ״ע  ונשאר  בהלכה,  לספק  במציאות 

טבריא שהוא ספק בדין, ודוק.

בעיירות  זצ״ל,  מו״א  בזה  כתב  עוד 

למ״ד  בט״ו  יומיים,  שקוראים  המסופקות 



הפק

יברך  שלא  ס״ס  איכא  בי״ד  ט״ו  בן  שיוצא 
שמא ה’ כהגאונים דא״צ לקרוא בט״ו, ושמא 
כהירושלמי דבן כרך שקרא בי״ד יצא, וס״ס 
בי״ד דס״ס במצוה מד״ק  גם לברך  זה מתיר 
יצא  שלא  קי״ל  לדינא  אמנם  עכ״ד.  מברך. 
חוץ מדעת הריטב״א בהלכות ברכות שסותר 

א״ע וכמאן דליתא דמי.

והעירני הרה״ג הרב יוסף בן הגר״מ אליהו 
יוסף  הרב  על  שחלק  יוסף  הבית  שמדברי 
אביוב וסובר שכל שנמצא חומה חייב לקרות 
מן הספק, ואי נימא שבן ט״ו שעשה בי״ד יצא, 
ומה איכפת לנו להחמיר כל כך, משמע שלא 
יצא י״ח. ודפח״ח. אמנם באנו גם בזה לדברי 
החזו״א )סי’ קנא אות ב ד״ה בדין בני כרכים(, 
שכתב, שאף למ״ד שיוצא בי״ד כל זה כשהוא 
ודאי,  שהוא  שהוא  באופן  רק  והוא  בדיעבד, 
וע’  ע״ש.  התקנה,  שזה  יצא  לא  בספק  אבל 

בויען שמואל ח״ח סי’ לז באריכות22.

בט״ו  לברך  לס״ס  אפשרות  כשיש  לכן 
וענין.  דבר  לכל  בט״ו  נדון  בהחלט  בי״ד  או 
שמדוע  בירושלמי  שמובא  שזה  ובפרט 
משום  חומה  ערי  כבתי  ולא  בסמוך  קוראים 
שם  תמר  בעלי  וכמש״כ  בקריאתה,  שהקילו 
שהקולא היא שכמה שיותר ערי חומה ישנם 

מעלתו גדולה מכבודה של ארץ ישראל.

22( נוסף על כל זה כתב הגר"א לבאר האם בעיירות 
המסופקות יש אפשרות לברך פעמיים, והביא באריכות 
הספק  על  שתקנום  במצוות  אם  הראשונים  מחלוקת 
מברכים כמו ביו"ט שני של גלויות, ובתשובת הרמב"ם 
לבטלה  ברכה  כי  פעמים  לברך  שאין  קכח(,  )סי' 
לבטלה  ברכה  שלאומרים  בדע"ת  וכתב  דאורייתא, 
סופר  יעקב  בברכת  וע'  ע"ש.  שיברך,  משמע  דרבנן 
שהביא שהעיקר בדעת הרמב"ם שהוא דרבנן וכמש"כ 
לישב את הסתירה בזרע אמת, ע"ש. אבל למש"כ הגר"א 
הנ"ל לכו"ע כאן אין לברך פעמיים, ובמקום שנהגו יש 

לזה מקום כמש"כ במסכת סופרים וכנ"ל בפנים.

לסיכום על אף שיש לנו אפשריות לעשות 
ס״ס לשתי הכיוונים, לקרות בי״ד הוא שמא 
בחרב קורא בי״ד ושמא צריך עשרה בטלנים 
בתוכה ושמא צריך עיבורה של עיר23, והספק 
האחרון הוא נגד השו״ע, הנה לאידך יש ס״ס 
לקרות בט״ו שמא חרב קוראים בו וכך נהגו, 
ושמא שאריות בתים לכו״ע לא נחשב לחרב, 
ושנה  למיושב.  נחשב  גן  שנעשה  מה  ושמא 
הבאה תשפ״ג יהיה קשת שסוגר את המתחם 
מקום  שאין  יז  באות  והעלנו  והיות  ד.  בתוך 
נראה  הנה  מט״ו,  יותר  י״ד  לומר  להחמיר 
יותר שהוא ס״ס טוב ושקול יותר הוא לקרות 
בט״ו, ואפילו אם היו שוים הנה על זה נאמר 
קרא  יוחנן  שר’  מגילה  בתחילת  בירושלמי 
בטבריא בט״ו ואמר קל הוא שהקילו חכמים 
א  חלק  לציון  באור  וראיתי  בט״ו,  לקרות 
ונראה  הוא שהקילו  )סימן מה(, שהלשון קל 
יומים ממלאכה,  שפירושו כדי שלא יתבטלו 
וכיון שעיקר מלאכתם בכרך, די להם ליבטל 

ביום ט״ו כבני הכרך. עכ״ד.

והדברים לא מובנים בכלל במחי״ר שמדובר 
על ישוב סמוך שקורא בט״ו משום שקל, ואם 
יומיים  מדוע  וכי  בי״ד,  יקרא  בט״ו  יקרא  לא 
יאסר במלאכה. וכי יומיים פורים יש לו. ולענ״ד 
נראה שאם בן ט״ו שקרא בי״ד יצא מובן מהו 
ובזה שקורא  יצא  בי״ד  קורא  קולא שהרי אם 
בט״ו הוא קולא שיתכן ולא יוצא י״ח וכפי דברי 
הגר״א ומשנ״ב ועל זה קאמר שקורא בט״ו הוי 
קולא, אבל מאחר שכל הראשונים לא ס״ל הכי 
)וכנ״ל באות יז(, לכן אין העיקר כן. וביאר בזה 
בעלי תמר שקל הוא שהקילו משום כבודה של 
ארץ ישראל שכמה שיותר ישובים יקראו בט״ו 

23( הנה כאן בירמות יתכן שיש עיבורה של עיר אם 
הכביש נחשב כנהר וכן פשוט להרב משה ברנדסופר, 

ועוד שהעירוב מחבר יחד.

הרב עובדיה יוסף



ופק

זה כבודה של ארץ ישראל. ע״ש.

לקרות  ס״ס  עבדינן  האם  הדברים  ובעיקר 

בט״ו הנה בבית הלל גליון המאה שיצא ליום 

יונה  השנה של מו״ז כתב הרב ישראל מאיר 

יב״א  בדעת  לומר  נכון  שלא  שם  והאריך 

כמש״כ בברית אברהם דניאל שאפילו בס״ס 

יוצא  שהוא  בי״ד  לקרות  העיקר  ס״ס  וכמה 

ביב״א כתב על טענות  י״ח. שהרי  יותר  בזה 

הרב משאש שאינו ס״ס, משמע שאם היה ס״ס 

שעבדינן  לשיטתו  ובפרט  בט״ו,  קורא  היה 

ס״ס במגילה שהוא למ״ד ד״ק וכמש״כ ביב״א 

]וקצת  השמשות  בבין  קריאה  של  בדין  ח״ח 

קיג(  )ע’  פורים  בחזו״ע  ממש״כ  לזה  סתירה 

הערה מ’ שאף אם יש ס״ס שיברך על קריאתה 

ביום ט״ו, מ״מ לא יברך ע״ז, דס״ס בברכות 

הברכה[.  על  רק  שקאי  ונדחק  עבדינן.  לא 

ועוד נוסף לזה שמו״ז ס״ל שיש ספק על רמות 

מאוד מחמת שסמוך לעיבורה של עיר אמרינן 

נביא  שמא  לזה  נוסף  ועוד  מהחומה  ולא 

סמואל נחשב לרמתה שמוקפת חומה מימות 

יהושע בן נון, ורמות קרובה אליו במיל, ע״ש.

ו  חלק  ברכה  יהודה  ברכת  בתשובות  וע’ 

זה על הצד שבן ט״ו שקרא בי״ד  וכל  הנ״ל, 

למה  אבל  שם  ביב״א  שחשב  כמו  יצא  לא 

יצא,  שלא  שהעיקר  יז  אות  לעיל  שהעלנו 

כ״ש שיש עלינו לדון לגופו של ענין אם דינו 

כי״ד או ט״ו ממש. ולכן לא ידעתי מדוע כל 

לספיקות  מצטרפים  לא  לענין  הנ״ל  ספיקות 

שיקראו בט״ו לענין רמות א. לענין נראה כמה 

במכונית  שנחשב  סמוך  לענין  ב.  ספיקות, 

ועוד, וכל זה מצטרף אולי לא בעינן שבעים 

ח״א  לציון  הראשון  ובשו״ת  ושיריים.  אמה 

)סימן ס(, הוסיף הרבה ספיקות וכ״ש שעתה 

מניחים קראוונים וכו’, ע״ש.

סמוך  הדין  שעיקר  ירמות  לענין  כן  וכמו 

לחרב קוראים וכך המנהג פשוט.

ונוסף לכל זה שאין לומר בכל זה סב״ל כלל 

ועיקר מאחר ודנים על עיקר הדין מתי לקרות, 

ועוד שמאחר והנידון האם לעשות מצוות של 

פורים בט״ו, ונגרר הברכה של המגילה לאחר 

לז,  סימן  ו  חלק  ביחו״ד  כה״ג  וכמש״כ  מכן 

כל   10  –  8 ע’  תשע״ו  פורים  בילקו״י  וע״ע 

בשו״ת  כמש״כ  ודאי  כדין  לברך  יש  סד״ל 

ובדברי  א(,  סו״ס  )מהד״ת  מחוקק  חלקת 

מלכיאל ח״א )סימן א(.

עוד תדע שאין להתפעל מפסיקתו של הרב 

ממש  היחיד  היה  הוא  שהרי  בנ״ד  שטרנבוך 

תש״ח  אחרי  בירושלים  המגילה  את  שקרא 

לא  ולכן  לחרב,  חשש  כי  בירושלים  במנין 

המנהג  אחר  אין  אבל  כאן.  כן  שיגיד  פלא 

כלום בזה.

זה  בכל  לומר  הנראה  למעשה  לסיכום 

שצריכים לקרות בבית שמש ברמה ד’, ג’, א’ 

כאן  ואין  ט״ו,  ביום  בברכה  ב’  מרמה  וחלק 

וכן על שכונת  זה,  מקום לצל של ספק בכל 

רמות בירושלים.

יצא  לא  בט״ו  קורא  ולא  בי״ד  שקורא  ומי 

כעיירות  ולפחות  ועיקר.  כלל  חובתו  ידי 

המסופקות.

ולכן אין כאן מקום לבוא ולומר בספיקות 

כמו  בי״ד  לקרות  ולומר  ביותר  רחוקים 

כיון  כן,  לעשות  שמנסים  אחרים  שראיתי 

למקום  להתייחס  איך  ולפסוק  לדון  שעלנו 

כמות שהוא בלא שיקול שמספק יקרא בי״ד. 

וכפי שביררנו בס״ד.

האם יש כאן בעיה של לא 
תתגודדו בקריאה בבית כנסת 

אחד לא כמו כולם



זפק

בקריאה  יצא  ברנדסופר  הגר״מ  והנה  כב. 

]ומה  ד’  ברמה  יומיים  לקרות  שצריכים 

החילוק לרמה ג’ שגם סמוך וגם נראה בשוה, 

אלא שרמה ד’ הוא בשיעור של שמונים מטר 

ורמה ג’ הוא שבע מאות שבעים ואחד לחומה 

של זמן אברהם אבינו אלא שכדבריו שברמה 

ג’ נהגו כבר לקרות בי״ד, ולא רוצה להתחכך 

עם רבני המקום, הנה אין מקום למנהג מאחר 

יותר  סמוכים  ונעשינו  יותר  הענין  ומתברר 

עם רמה ד’[, והצטרף אליו הגר״ח קנייבסקי, 

חייו,  בימי  שלו  אחרון  פסק  שהוא  כמדומה 

וישב עם בנו ללמוד את ההלכה בזה והעלה 

ברור  בכתב  וכתבו  ימים,  שתי  לקרות  שיש 

כן,  היה  לא  בכלל  שבאחרונה  ]מה  מאוד 

או  יותר,  עירני  שאז  מוקדם  בזמן  שהיה  או 

אמנם  יותר[.  נדלק  דועך  הנר  לפני  שכידוע 

נקטו  אחר  מטעם  אחד  כל  העיר  רבני  שאר 

שאין אפילו להחמיר יומיים.

שיש  מטעם  קופשיץ  הגר״נ  שדעת  וכנ״ל 

משנ״ב בזה, ואף שחזו״א חלק ע״ד אבל היות 

וכולם לא נוהגים בכל אורחותיהם כחזו״א יש 

לישאר כדברי המשנ״ב, ועוד שאין לסמוך על 

שזה  מראה  שהאיזור  למרות  הארכיאולוגים 

המקום של המוקפים חומה.

שאין  מכתב  הוציא  שטרנבוך  והגר״מ 

כיון  חומה  של  למוחזקות  מקום  כאן 

אבנים  כמה  רק  מצאו  לא  שהארכיאולוגים 

שמחשיבים אותם לחומה, ע״ש. ובמחי״ר לא 

שמע דברים נכונים, אלא יש כאן חומה ממש 

ישנה  מטר  ארבע  עד  וכשחופרים  שמכוסה, 

חומה מכוסה שחלק ממנה גלוי.

בציץ  סלאנט  הגר״ש  שדעת  כתב  ועוד 

לא  לחרב  שסמוך  ד  ס״ק  נג  סי’  הקודש 

שמא  ס״ס  כאן  ויש  פליג,  וחזו״א  אומרים, 

סמוך  ושמא  יהושע,  מזמן  חומה  מוקף  אינו 

לחרב לא אומרים, ועוד ישנה דעת הרשב״א 
והריטב״א שצריך שיהיה הסמוך לכרך מזמן 
הישוב, ולכן אין צורך להחמיר אפילו בט״ו, 
וביררנו בס״ד לעיל את הדברים לכל  עכ״ד. 
דבר שאין לחלק בזה כלל בין חרב ללא חרב, 

וגם על דברי הריטב״א והרשב״א בזה.

העיר  בני  רוב  ובינתיים  מאחר  והנה  כג. 
כלל  יקראו  ולא  זאת  פסיקה  מקבלים  לא 
כתב  לז(,  )סימן  ישראל  יחל  בשו״ת  בט״ו, 
ברמות,  המגילה  קריאת  של  המחלוקת  על 
כתב שם שהיטב חרה לו להגרשז״א מה שיש 
מתגודדים וחלק קוראים בזמן אחר וכו’ והוא 
היה  למו״ז  וכן  מגילה,  לענין  גדול  חסרון 
מבשרת  לעיר  במכתב  וכמש״כ  מזה  איכפת 
חומה  במוקפות  מגילה  בספר  שנדפסה  ציון 
לציון  הראשון  בשו״ת  הביא  ]וכן   )208 )ע’ 
ח״א )סי’ ס( שהיה גם איכפת למו״ז גם מזה[, 
מדוע  טעם  עיקר  שזה  אבן  הטורי  כמש״כ 
במהרי״ל  וכ״כ  בט״ו,  קוראים  שסמוך  תיקנו 
בשמש  וכ״כ  וע״ש.  קג(,  סי’  )קו״א  דיסקין 
ומגן )סי’ נא(, משם המקראי קדש )פרנק סי’ 
כג(, ועמש״כ בהר צבי ח״ב )סי’ קכג(, כה״ג. 
וע’ במאמרו של הרב ישראל מאיר יונה בבית 
הלל )כמדומני גליון המאה שיצא להסתלקותו 
שהוא  בסופו  תשע״ד(  חשון  זצ״ל,  מו״ז  של 
באותו  כשקוראים  תתגודדו  לא  של  חסרון 
חלק  בי״ד  חלק  הבנין  באותו  ואפילו  שכונה 
בט״ו, והוא סוגיית הראשונים ביבמות דף יד, 

ע״ש. 

וכה״ג העלה בתשובות והנהגות כרך ג )סימן 
בי״ד,  לקרות  בירושלים  לחוש  לעניינו  רלה( 
שיש לפרסם לציבור שזהו רק חומרא, והבעל 
)ומבקש מכולם לומר( ״אם אנו  קורא מכריז 
כבן עיר, רצוננו לצאת עכשיו כבן עיר, אבל 
אם חיוב שלנו כבן כרך בט״ו, אנו מתכוונים 
אינה  והקריאה  זו  בקריאה  לצאת  לא  להדיא 

הרב עובדיה יוסף



חפק

אלא כקורא בתורה לבד״, ולע״ד צריך הכרזה 
דוקא, דכה״ג שמפרסם שהקריאה רק חומרא 
בל  חשש  ולא  תתגודדו  לא  ליכא  תו  מספק 
תוסיף, דאחר שמפרש כוונתו תו אין לחשוש 
שמעו  שלא  ויוצאין  לנכנסים  ולחשוש  עוד. 
ההכרזה אין לנו לחשוש, שלא גזרו ע״ז חז״ל 
כשקורא  אמנם  עכ״ד.  התורה,  בקריאת  כמו 
הבאה  ומצוה  תתגודדו  לא  חשש  יש  בברכה 
ויכריזו  אחרת  מעיר  יביאו  אם  אלא  בעבירה 
בתשובות  וכמש״כ  אחרת,  מעיר  בא  שהוא 
על  מתבסס  והכל  רלב.  בסימן  שם  והנהגות 
מש״כ בזה במועדים וזמנים חלק ב סי’ קפה 

ובהשמטות.

הגרמ״ט  לשיטת  אתי  דבריו  כל  אמנם 
בקריאה  קיים  לא  תתגודדו  שלא  שסובר 
לבדה, אך חלק על דבריו במקראי קדש )סי’ 
ע״ש.  תתגודדו.  לא  בזה  יש  שתמיד  כג(, 
והב״ד גם הגר״ש משאש בקובץ תשובות חלק 

ה )סי’ קלא(, ע״ש.

רק  יומיים  יקראו  שחלקם  שבכה״ג  ונראה 
אין  שבזה  לומר  יש  מברכים  אימתי  השאלה 
האיסור של לא תתגודדו כיון שכולם קוראים 
הללו  יהיו  שלא  איתא  יד  ביבמות  ובגמרא 

שמחים והללו עצובים, ודוק.

אמנם הנה בשו״ת הר צבי אורח חיים ח״ב 
שצריך  הגרמ״ט  דעת  לענין  דן  קכג(,  )סימן 
שיש  י״ד,  ביום  בירושלים  מיל  אחר  לקרות 
בזה לא תתגודדו, ודן בזה עם הרב ציץ הקדש 
שלפי דברי הרב ציץ הקדש ודברי הריטב״א 
חולק  אינו  דידן  גמרא  דבאמת  מיישב  שם 
עיקר  היא על  הירושלמי אלא שהקושיא  על 
התקנה של אנשי כנה״ג דכיצד תקנו לכתחלה 

דבר הדומה לאגודות אגודות, ע״כ, והעיר הר 

צבי שהנה המעיין בריטב״א ריש מגילה יראה 

דאף שמביא הדברים הנז’ ממש״כ בחידושיו 

שיטה  אינה  אבל  זה  על  כתב  שם,  ליבמות 

דכרכים  דבכה״ג  דיבמות  בפ״ק  דילן  דגמרא 

ועיירות שזמנו של זה אינו זמנו של זה איכא 

משום לא תתגודדו, ורק בכה״ג דהוי כשני בתי 

תתגודדו,  ללא  לחוש  יש  בלא״ה  אבל  דינים 

וא״כ בנ״ד דליכא הפסק תחום שבת ביניהם 

עבורה  בכדי  שגם  אלו  ומכש״כ  הכרך  ובין 

של עיר אינם מופסקין דהוי עיר אחת לגמרי 

אין סברא לומר דהללו קורים בי״ד והסמוכים 

יותר יקראו בט״ו, ואפילו לדברי ס’ ציץ הקדש 

בשם הריטב״א דיבמות דגם הגמרא דידן נמי 

הדבר  דבעצם  פסחים  הירושלמי  כמו  ס״ל 

ל״ש לא תתגודדו במגילה וכו’, ע״ש. הנה יש 

להעיר שהחידושים של הריטב״א על מגילה 

הגדולים  בשם  וכמש״כ  יבמות,  כבשל  אינם 

)מערכת י אות פט(, ואפילו לדבריו במגילה 

בכה״ג שיש מחלוקת הוי ב’ בתי דינים בעיר 

אחת מותר, וכמש״כ גם בספר אלה הם מועדי 

שלזינגר )ח״ב ע’ רה( מזה שאין לחוש שחלק 

בעיר  העלה  וכן  ע״ש.  אחר,  בזמן  קוראים 

הקדש והמקדש חלק ג )ע’ שלב(, וע״ע ביב״א 

וחזו״ע  וביחו״ד  מזה,  י(,  סי’  )חאו״ח  ו  חלק 

ביבמות  ובמתיבתא  קנט(,  ע’  )ארבע תעניות 

)יד ע״ב(, ובאוצר בעיונים שם באריכות.

תתגודדו  שלא  לומר  קשה  בלא״ה  וגם 

דאורייתא, אף שכן סתמות דעת הכסף משנה, 

אבל כבר כתב בהגהות פרי חדש על הרמב״ם 

שהוא דרבנן מאחר שעיקר הדין נאמר על לא 

להתגודד על מת.



השמשות  בין  ת״ר  )לד:(  שבת  בגמ’  איתא 

ספק מן היום ומן הלילה, ספק כולו מן היום, 

לחומר  אותו  מטילין  הלילה,  מן  כולו  ספק 

משתשקע  השמשות,  בין  ואיזהו  ימים,  שני 

הכסיף  מאדימין,  מזרח  שפני  זמן  כל  החמה 

השמשות,  בין  העליון  הכסיף  ולא  התחתון 

הכסיף העליון והשוה לתחתון זהו לילה דברי 

רבי יהודה, רבי נחמיה אומר כדי שיהלך אדם 

משתשקע החמה חצי מיל, רבי יוסי אומר בין 

וא״א  יוצא  וזה  נכנס  זה  עין  כהרף  השמשות 

לעמוד עליו. ע״כ.

רבי  שיטת  בביאור  )שם(  בגמ’  ונחלקו 

אמר  יהודה  רב  בשם  רבה  ודעת  יהודה, 

מזרח  שפני  כ״ז  החמה  שמשקיעת  שמואל, 

צאה״כ  ועד  השמשות,  בין  מתחיל  מאדימין 

פסקו  וכשיטתו  מיל.  רבעי  שלושת  עובר 

הרי״ף והרא״ש. ופסקו בגמ’ )לה.( הלכה כרבי 

יהודה לענין כניסת שבת. ע״ש. וכ״פ השו״ע 

רבי  בשיטת  רבב״ח  וכבאור  ס״ב(,  רסא  )סי’ 

יהודה כמו שפסקו הרי״ף והרא״ש.

והקשו תוס’ )שבת לה. ד״ה תרי תילתי מיל( 

שבגמ’ בשבת )שם( משמע שמשקיעת החמה 

עד הלילה אין אלא שלושת רבעי מיל, ובגמ’ 

בפסחים )צד.( סבר ר’ יהודה שמשקיעת החמה 

צה״כ  ששעת  ]וודאי  מילין  ד’  יש  צה״כ  עד 

ובפס’  ב.(  )פסחים  בגמ’  כדאמרי’  לילה  היא 

בנחמיה ״ואנחנו עושים במלאכה וכו’״[.

בתחילת  מיירי  פסחים  שבגמ’  ר״ת  ותירץ 

ד’  יש  שקיעה שמתחילת השקיעה עד צה״כ 

מילין, אבל הגמ’ בשבת מיירי מסוף השקיעה 

אחר שנכנסה בעובי הרקיע. וכן הובא בספר 

הישר )סימן רכא(.

בתוספת  דבריו  הביא  בחידושיו  והרשב״א 

השקיעה  הן,  שקיעות  ששתי  וז״ל:  ביאור 

הרקיע  בעובי  היא שתשקע החמה  הראשונה 

עד גמר השקיעה שהלכה כל עובי הרקיע, ואז 

היא יציאת הכוכבים ד’ מילין, אבל השקיעה 

שכ״ז  לפי  השקיעה,  סוף  היא  כאן  האמורה 

שהיא כנגד חלונה ועדיין אינה מהלכת אחרי 

של  מקומה  כנגד  מאדימין  מזרח  פני  הכפה 

חמה, והוא מה שאמרו כאן כל זמן שפני מזרח 

מאדימין עכ״ל. וכ״ה בר״ן )מב. מדפי הרי״ף(.

וסוף  השקיעה  תחילת  ענין  לבאר  וכדי 

הגמ’  דברי  יש להביא  ר״ת  השקיעה שחידש 

חכמי  וכו’  ת״ר  שם,  דאיתא  )צד:(,  בפסחים 

למטה  מהלכת  חמה  ביום  אומרים,  ישראל 

מן הרקיע, ובלילה למעלה מן הרקיע, וחכמי 

מהלכת  חמה  ביום  אומרים,  העולם  אומות 

למטה מן הרקיע, ובלילה למטה מן הקרקע. 

שביום  מדברינו,  דבריהם  ונראין  רבי  אמר 

מעינות צוננין ובלילה רותחין )מכיון שהחמה 

עכ״ל  ומחממתן(.  הקרקע  מן  למטה  מהלכת 

הגמ’.

וביאור דברי ר״ת עפ״י דעת חכמי ישראל 

בענין זמן בין השמשות

הרב ציון כהן
רב העיר אור יהודה ומ"מ רב העיר רחובות

טפק



קצ

מן  למעלה  מהלכת  חמה  שבלילה  שאמרו 

שמובא  ישראל  חכמי  כדעת  )וגם  הרקיע 

ולכן  חוזרין,  ומזלות  קבוע  בגמ’ שגלגל  שם 

השמש הולכת ונכנסת בעובי הרקיע(, ובשעת 

השקיעה החמה נכנסת לתוך עובי הרקיע עד 

השקיעה,  תחילת  פירוש  וזה  מעליו,  שעולה 

החמה  וגלגל  הרקיע,  בעובי  נכנסת  שהחמה 

לאחר  היינו  השקיעה  וסוף  מעינינו,  מתכסה 

מעל  מגיעה  שממנו  לחלון  החמה  שנכנסה 

חלונה״  כנגד  מהלכת  ש״עדיין  אלא  לרקיע, 

נכנסה,  בו  החלון  כנגד  עדיין  שהיא  והיינו 

ואע״פ שהיא מעל לרקיע מ״מ עדיין פני מזרח 

מאדימין כנגד מקומה של חמה, וכשממשיכה 

כנגד  כלל  שאיננה  עד  לרקיע  מעל  לעלות 

העליון  הכסיף  של  המצב  מגיע  אז  חלונה, 

והשוה לתחתון.

ורביע  מילין  שג’  ר״ת,  דעת  לפי  ונמצא 

הוא  עדיין  מעינינו,  התכסתה  שהחמה  אחרי 

יום גמור, ואחר זה במשך שלושת רבעי מיל 

הוי זמן ביה״ש, ואח״ז הוי לילה. וכ״כ הרבה 

והרשב״א  הרמב״ן  ומהם,  כדבריו,  ראשונים 

והמ״מ  והמאירי  והריטב״א  והרא״ש  והרא״ה 

והר״ן ועוד.

צו(  )סימן  אלשקר  מהר״ם  בשו״ת  אולם 

זה  שבדבר  פסחים  בגמ’  אמרו  שהרי  הקשה 

ישראל  חכמי  את  העולם  אומות  חכמי  נצחו 

דבריהם  שנראין  אמר  שרבי  מה  )היינו 

מדברינו(, ואיך אמר ר״ת את דבריו לשיטתם, 

ועוד  )פ״ה מהלכות שבת(  וכן הקשו הלח״מ 

אחרונים.

מתשובות  אלשקר  מהר״ם  הביא  ועוד 

גאון  ורב האי  הגאונים שכן דעת רב שרירא 

ולא  שודאי החמה מהלכת למטה מן הקרקע 

שאר  סוברים  ושכן  ישראל,  חכמי  כדברי 

ח״ב  )מו״נ  והרמב״ם  והמחברים  המפרשים 

נכון  אינו  ר״ת  שאמר  מה  לפי״ז  וא״כ  פ״ח(, 

שקיעה  אלא  כאן  אין  שהרי  המציאות  לפי 

תחת  מעט  מעט  שוקע  החמה  וגלגל  אחת, 

האופק, עד שנכנס כולו ונעלם מן העין, ואז 

שתשקע  עד  באופק  החמה  שקיעת  מתחילה 

ולא  הרקיע  בעובי  נכנסת  החמה  ואין  כולה, 

מהר״ם  כתב  ועפי״ז  חלונה,  כנגד  מהלכת 

אלשקר שאין דברי ר״ת נכונים.

בשו״ת  זצ״ל  הראשל״צ  מרן  מש״כ  ]וראה 

ו(  אות  כא  סימן  חאו״ח  )ח״ב  אומר  יביע 

בשם  כתב  יג:(  )כתובות  שהשטמ״ק  ליישב, 

ר״ת דמה שאמר רבי בפסחים ונראין דבריהם 

העולם,  אומות  חכמי  שנצחו  לא  מדברינו, 

אלא שנצחו בטענות, אבל האמת הוא כחכמי 

ישראל. עוד כתב ביבי״א )שם( בשם הרדב״ז, 

לחכמי  והודו  ישראל  חכמי  שחזרו  שאע״פ 

אומות העולם, מ״מ אף לדבריהם אפשר לומר 

הוא  צה״כ  עד  השקיעה  משך  של  שהשיעור 

ד’ מילין, גם ללא ההסבר של שתי שקיעות. 

ומצאתי  ע״ש.  מאש.  והמוצל  הפר״ח  ושכ״כ 

את  שתי’  לה.(  )שבת  רי״ד  התוס’  שכ״כ 

של  בדרכו  לשבת,  מפסחים  הגמרות  סתירת 

שחמה  העולם,  אומות  חכמי  דעת  לפי  ר״ת, 

מהלכת למטה מן הקרקע. ע״ש[.

ומהר״ם אלשקר )שם( הביא תשובת רבינו 

יהודה  לר’  שביה״ש  שכתב,  גאון,  ניסים 

עם  מיד  בשבת,  הגמ’  דברי  כפשט  מתחיל 

מתכסה  החמה  כשגלגל  החמה  שקיעת 

ושכן  מיל.  רבעי  שלושת  ונמשך  מעינינו, 

משמע דעת הרי״ף והרמב״ם ורש״י והראב״ן, 

וכ״כ רבינו אברהם בן הרמב״ם.

בפסחים  מהגמ’  ר״ת  קושית  ליישב  וכדי 

שר’ יהודה אומר שם שעד צה״כ יש ד’ מילין, 

חזר  יהודה  שר’  שי״ל  אלשקר,  מהר״ם  כתב 

שר’  שי״ל  והוסיף,  בפסחים,  שאמר  ממה  בו 



אצק

יהודה בילדותו סבר כחכמי ישראל, ובזקנותו 

סבר כחכמי אומות העולם שהודו להם חכמי 

ישראל ולכן אמר מה שאמר.

כתב  סקי״א(  רסא  סימן  )בביאורו  והגר״א 

הגמ’  שנקטה  מילין  ד’  ששיעור  ליישב, 

בפסחים אינו לענין הלכה אלא ענין מציאותי 

מתי הוא צאת כל הכוכבים, והיינו כיון שהגמ’ 

שם דיברה כמה הוא סומכא דרקיעא, שבזמן 

כזה החמה עוברת את הסומכא דרקיעא, והוא 

להאיר,  מתחיל  שאז  השחר  דעלות  דומיא 

מהשקיעה  כך  מילין,  ד’  החמה  לנץ  שממנו 

והגמ’  מילין,  ד’  הוא  הכוכבים,  כל  צאת  עד 

בשבת, מיירי לענין צאת ג’ כוכבים בינונים, 

נראין  והן  הלכה,  לענין  לילה  הוא  שאז 

ולפי  לתחתון,  והשוה  העליון  כשהכסיף 

שצריך בקיאות גדולה כדי לדעת מתי יוצאים 

משהכסיף  זמן  נתנו  לכן  בינונים,  כוכבים  ג’ 

עוד  וראה  מיל.  רבעי  שלושת  שהוא  העליון 

השמש  )מבוא  כהן  המנחת  ליישב  מש״כ 

מאמר א’ פ״ח(. ע״ש.

היראים  שיטת  היא  זה  בדין  נוספת  שיטה 

היא  שהשקיעה  שכתב,  רעד(,  סימן  )ח״ב 

החמה  שמתכסית  קודם  מיל  רבעי  שלושת 

גמור,  לילה  הוי  החמה  ובשקיעת  מעינינו, 

והוכיח כן מדאמרי’ בגמ’ זבחים )נו.( דם נפסל 

החמה  שבשקיעת  ומבואר  החמה,  בשקיעת 

מפסחים  הגמ’  סתירת  ואת  גמור.  לילה  הוי 

לא  מדברת  בפסחים  שהגמ’  יישב,  לשבת, 

הכוכבים,  כל  צאת  לענין  אלא  הלכה  לענין 

צה״כ  היא  שאז  לעינינו  החמה  ובשקיעת 

ומה  יציאת הכוכבים,  ההלכתית היא תחילת 

היינו  החמה,  משתשקע  בשבת  בגמ’  שאמרו 

ומכירים  מעט,  שנוטה  לשקוע  משמתחלת 

העולם שרוצה להיכנס בעובי הרקיע.

וכתב היראים, שכיון שזה שצה״כ הוי לילה 

ילפינן מקרא דעזרא ״ואנחנו עושים במלאכה 
מעלות השחר ועד צאת הכוכבים״, היה נראה 
כשהחמה  היינו  השחר  שעלות  שכמו  לחז״ל 
מתחילה לעלות ולצאת, כך גם צאת הכוכבים, 
כשהכוכבים מתחילים לצאת, דהיינו שקיעת 
החמה לעינינו. וכדבריו פסקו הגהות מרדכי.

נמצא, שיש ג’ שיטות, מתי מתחיל ביה״ש, 
בשקיעה  מתחיל  בה״ש  הגאונים,  לדעת 
בשקיעה  ר״ת,  לדעת  לעינינו,  הנראית 
הנראית לעינינו עדיין יום גמור, ורק לאחר ג’ 
מילין ורביע, מתחיל בה״ש, ולשיטת היראים, 
הלילה,  מתחיל  לעינינו  הנראית  בשקיעה 
קודם  מיל  רבעי  שלושת  מתחיל  ובה״ש 

השקיעה.

ולהלכה, השו״ע )סי’ רסא ס״ב( פסק כדעת 
ועוד רבים  )סי’ שלא ס״ה(  וכ״פ המ״א  ר״ת. 

מהאחרונים.

אמנם מהר״ם אלשקר פסק כדעת הגאונים 
להלכה  הש״ך  והביאו  והרמב״ם,  והרי״ף 
ביה״ש.  מילת  לענין  סקי״א(  רסו  סימן  )יו״ד 
לעיניים  שנראה  וכתב, שאע״ג  הגר״א,  וכ״פ 
הוא  הנראים  הכוכבים  צאת  עד  שמהשקיעה 
במקומו  )היינו  מיל  רבעי  משלושת  יותר 
נאמר  הגמ’  ששיעור  משום  היינו  באירופה(, 
שנוטים  ובמדינותינו  וא״י,  בבל  אופק  על 
ביה״ש  סוף  ולכן לענין  יותר,  לצפון מתארך 
הראות,  לפי  תלוי  אלא  מסויים,  זמן  לנו  אין 
מתי הוא שלושה כוכבים בינונים ולא גדולים, 
ולפי שאין אנו בקיאין בין בינונים לגדולים, 
)סימן  יש להמתין עד קטנים כמש״כ בשו״ע 

רצג(.

וכתב הבה״ל )סי’ רסא( שלמעשה ודאי יש 
הראשונים  מן  והרבה  הגר״א  כדעת  להזהר 
וח״ו להקל בזה שהוא ספק  והפוסקים הנ״ל, 
סקילה לדעת כל הני רבוותא, וה״ה לכל דבר 

הרב ציון כהן



בצק

שיש נ״מ בין הלילה ליום צריך להחמיר בו. 
ולכתחילה טוב לחוש לדברי היראים ולהקדים 
גם  לצאת  כדי  הנרות  בהדלקת  יותר  מעט 
לשיטתו. ולענין זמן צאת השבת כתב הבה״ל 
)שם( שלכתחילה יש לצאת דעת ר״ת וסיעתו 
ולא לעשות מלאכה עד שיושלמו הד’ מילין.

ובשו״ע הרב )סי’ רסא, ה( פסק כשיטת ר״ת 
כשלוש  הוא  כניסת השבת  שזמן  לקולא,  גם 
בסידור  אולם  השקיעה.  אחר  ורביע  מילין 
שזמן  כהגאונים,  פסק  שבת(  הכנסת  )סדר 
בה״ש הוא מתחילת השקיעה. וראה באגרות 
דבתר  ד’רג(  ג’תתקעו,  )אגרות  חי״ב  קודש 

פסק הסידור אזלי’ בזה הלכה למעשה.

פשוט  היה  בא״י  שהמנהג  ידוע  והנה, 
כשיטת הגאונים בין לקולא ובין לחומרא, עד 
שבא מרן הראשל״צ זצ״ל ופרסם ביבי״א )ח״ב 
סי’ כא( שכיון שדעת רבים מהראשונים כר״ת, 
ועל צבאם מרן בשו״ע, לכן אע״פ שודאי אין 
שאחר  הזמן  את  ולחשוב  המנהג  נגד  להקל 
ראוי  לחומרא,  אולם  גמור,  כיום  השקיעה 
לכל חרד לדבר ה’ להחמיר כשיטת ר״ת שלא 
לעשות כל מלאכה במוצ״ש עד שיעבור שיעור 
להחמיר  חיל  יאזור  הפחות  ולכל  מילין,  ד’ 
שלא  וכן  תורה,  של  באיסורים  זו  כשיטה 
וחזר  הנ״ל.  הזמן  עד  יוה״כ  במוצאי  לאכול 
רבות,  פעמים  ובשיעוריו  בספריו  דבריו  על 
ובעקבותיו, רבים החלו להחמיר כשיטת ר״ת.

ר״ת  את  לצרף  שהקל  מקומות  כמה  ויש 
כתב  טהרה  הפסק  לענין  ספיקא,  לספק 
להקל,  רסה-רעד(  עמ’  )ח״ב  הבית  בטהרת 

בטהרה  הפסק  עשתה  ולא  ששכחה  שאשה 
בתוך  לבדוק  להקל  לה  יש  השקיעה  קודם 
השקיעה,  שאחר  דקות  וחצי  עשרה  שלוש 
שזה זמן בה״ש לפי הגאונים, שיש בזה ספק 
ואת״ל לילה, שמא  יום,  ספיקא, שמא בה״ש 
הלכה כדעת ר״ת שבה״ש מתחיל זמן רב אחר 
עולם  הליכות  בספרו  וכ״כ  ע״ש.  השקיעה. 

)ח״ה עמ’ נח(.

)ח״ז  ביבי״א  וכן לענין תפילת מנחה כתב 
קודם  התפלל  שלא  שמי  לד(,  סי’  חאו״ח 
זה,  בזמן  להתפלל  להקל  לו  יש  השקיעה, 
ר״ת  שאילולי  ]איברא  וכנ״ל  ס״ס  בזה  שיש 
ע״ש.  שם[.  כמש״כ  בזה  להקל  מקום  היה 
שלישית  סעודה  לאכול  התחיל  שלא  מי  וכן 
לאכול  להתחיל  להקל  יש  השקיעה,  קודם 
חיו״ד  )ח״ו  ביבי״א  כתב  עוד  הנ״ל.  בזמן 
השמיני  ביום  מלו  ולא  נתעכבו  שאם  סכ״ג( 
עד השקיעה, יש להקל ולמול בשלוש עשרה 
וחצי דקות שאחר השקיעה משום הס״ס הנ״ל. 
ושנה משנתו ביבי״א ח״ז )חיו״ד סכ״ד אות ו(. 
וביבי״א ח״י )חיו״ד סט״ו( חזר לחזק את פסקו 

בענין הפסק טהרה ומילה בבה״ש.

אולם לענין מי שנולד בשבת אחר השקיעה 
כתב ביבי״א )ח״ו חיו״ד סכ״ג אות ד( שהמנהג 
עולם  ובהליכות  ראשון,  ליום  מילתו  לדחות 
שלא  כדי  הוא  שהטעם  ביאר  עו(  עמ’  )ח״ה 

יבואו לידי טעות. ע״ש.

השקיעה,  אחר  שישי  ביום  שנולד  מי  וכן 
)ח״ז חאו״ח סמ״א( שיש למולו  כתב ביבי״א 

ביום ראשון. וכנראה מהטעם הנ״ל.



הולד,  של  ייחוסו  בענין  השאלה  בעיקר 

והובאו  דורנו,  פוסקי  זה  בענין  דנו  כבר 

כא1.  חלק  ישורון  בקובץ  מדבריהם  חלק 

של  דעתם  היא  זה  בעניין  הפשוטה  הדעה 

זצ״ל,  ברנסדורפר  והגר״מ  אלישיב  הגרי״ש 

שיש  שליט״א,  נבנצאל  הגר״א  ויבדלחט״א 

הביצית  בעלת  לאשה  העובר  את  לייחס 

בה  לראות  יש  מציאותית  שמבחינה  מכיוון 

המטען  שכל  וכמובן  האמיתית,  אמו  את 

הגנטי של הולד אינו מושפע כלל אלא ממנה, 

ולא מהאשה הפונדקאית שהוא גדל ברחמה, 

ואשה זו אינה משמשת אלא כעין אינקובטור 

להתפתח  לוולד  אפשרות  שתהיה  בכדי  חי 

ולגדול כנדרש.

האפשרות  את  הביאו  לדבריהם  כראיה 

של  וזרע  ביצית  של  מהפריה  וולד  לגדל 

באינקובטור  או  בהמה,  של  ברחם  אדם  בני 

שמדמה תנאים הדומים לרחם של אישה, האם 

הינו בהמה  זה  שוולד  לומר  הדעת  על  יעלה 

תיווצר  אם  ההפוך,  במקרה  וכן  מכונה.  או 

אפשרות ליטול ביצית מופרית של בעל חיים 

האם  אישה,  של  לרחמה  ולהכניסה  כלשהו 

כמה  הדגישו  הנ"ל  מהפוסקים  שחלק  לציין  יש   )1
ולא  להלכה  אלא  אמורים  אינם  שדבריהם  פעמים 

למעשה.

יעלה על הדעת שבעל החיים שיוולד כתוצאה 
ממעשים אלו ייחשב כאדם מבחינה הלכתית 

לענין כלשהו.

מציאותית  מבחינה  אם  שגם  פשוט  נראה 
האפשרויות הללו אינן מעשיות, אין בכך בכדי 
לבטל את הראיה שנגרמת בעקבותיה. ובפרט 
שכידוע על דברים רבים שהיו נחשבים לבלתי 
התבררו  המדע  התפתחות  ועם  אפשריים 
גם את האפשרויות  כאפשריים בהחלט, א״כ 
אי  שתהיה  בוודאות  לשלול  ניתן  לא  האלו 

פעם דרך לממשן, וכי אז ישתנה הדין.

מדברי  אלו  לדברים  ראיה  להביא  יש 
שני  ״הדביק  הי״ח:  פ״ד  בכורות  הרמב״ם 
זה  הרי  לזה  ונכנס  מזה  ויצא  לזה  זה  רחמים 
שנכנס  הבהמה  הבכורה  מן  נפטרה  אם  ספק 
בה הבכור שהרי פטר רחם או לא נפטרה עד 

שיפטור רחמה ולדה״.

שהוולד  הוא  פשוט  שדבר  מדבריו  משמע 
נחשב ולדה של הבהמה הראשונה, וכל הספק 
במי  שתלוי  שמשמע  בכור,  דיני  לגבי  הוא 
יש  בלבד  זה  ולענין  רחם״,  ״פטר  שנחשב 
שילדה  לבהמה  מתייחס  שהולד  לומר  מקום 

אותו ]וגם בזה אינו אלא ספק[. 

שם  במאמרו  זצ״ל  גולדברג  הגרז״נ  אמנם 
לאמו  הולד  של  שייחוסו  להוכיח  מאריך 

 ייחוסו של עובר הנולד מהפריה 
מלאכותית

הרב דוד לאו
הרב הראשי לישראל ונשיא בית הדין הרבני הגדול

גצק



דצק

הדין  מעיקר  דעתו  לפי  ולכן  בלידה,  נוצר 

לבעלת  ולא  הפונדקאית  לאם  מתייחס  הולד 

הביצית. וביישוב דברי הרמב״ם כתב שיתכן 

או  חודשיו,  לו  שכלו  בולד  דוקא  שמדובר 

השניה,  הבהמה  אצל  גדל  שאינו  מת,  בולד 

ולכן ודאי שאינו נחשב הולד שלה. מה שאין 

כן ולד שגדל ברחמה של אשה או בהמה נידון 

כוולד שלה.

אמנם כך נראה היה לענ״ד במשך זמן רב, 

הנושאת  שהאישה  לי  היה  שברור  עוד  מה 

את העובר כל תקופת ההריון מעניקה לוולד 

שהדברים  היא  אמת  הן  אך  ודמה,  מחלבה 

לומר שהלידה  תיתי  מחודשים מאוד, מהיכי 

תיצור יחס בין האשה לבין הוולד. 

מטעמו,  ולא  כדבריו  לומר  ניתן  אמנם 

ברחמה  מושתלת  שהביצית  שבשעה  אלא 

לגופה,  בטלה  היא  הפונדקאית  האשה  של 

וכאילו נעשית חלק ממנה, ועל כן יש לוולד 

זה דין של עובר רגיל הגדל ברחמה. ואף על 

פי שהוולד אינו נושא את המטען הגנטי של 

אשה זו, יתכן לומר שדבר זה אינו קובע את 

שמופרית  בביצית  שהרי  הולד,  של  ייחוסו 

בדרך הטבע, יש מקום בהחלט לומר שגם אם 

ניתן להשתיל בתוכה ד.נ.א. מביצית של אשה 

הוריו  של  כבנם  הולד  נחשב  עדיין  אחרת, 

הטבעיים, ולא של בעלי אותו ד.נ.א.

האם  למחלוקת  קשורים  הדברים  לכאורה 

עובר ירך אמו או לא, שלסוברים שעובר ירך 

אמו ניתן לומר שגם לנדון שלפנינו הוא נחשב 

הדינים  עליו  שיחולו  זה  לענין  ממנה  חלק 

נחשב  הוא  אף  יהודיה  היא  אם  ולכן  שלה, 

מישראל. וגם לסוברים שעובר לאו ירך אימו 

ממנה  חלק  לצדד, שהיינו שאינו  ניתן  עדיין 

ממש, אולם כלפי זה שנחשב כבנה יתכן שיש 

כאן מעיל ביטול לגופה.

חי״א  הלוי  שבט  שו״ת  מדברי  מבואר  כן 
]נגד דעת תורה[  סי’ רלו שכתב: ״מי שעבר 
ועשו תרומת ביצית מגוי’ האם העובר הנוצר 
מביצית גויה נידון כגוי וצריך טבילה וגירות 
ואם נימא דכן צריך גירות אם מהני לו טבילת 
האם הישראל כשהיא מעוברת מהנ״ל, ואומר 
בנדון  להשיב  סולד  שנפשי  דאעפ״י  בטח 
ישראל  יחוס  טוהר  מקלקל  לענ״ד  שהוא 
מכ״מ  להלן,  ואזכירה  במק״א  בארתי  כאשר 
צריך,  נוטה שאין  העני’  דעתי  גירות  לענין 
ועוד  ע״ב  ס״ח  דקידושין  הש״ס  ומסוגית 
דאזלינן בישראל הבא על בת גוי בתר דידה, 
דשאני התם דעצם הולד שלה ונולד ג״כ שלא 
בקדושה, משא״כ בנ״ד דרך ביצית ז״א זרע של 
גוי’, אבל העיבור ור״ל התפתחות זרע לעיבור 
ירך  עובר  דקיי״ל  וכיון  ישראלית,  ע״י  וולד 
אמו בכל התורה כמש״כ תוס’ ב״ק מ״ז ע״א 
וחולין נ״ח ע״א ועוד, ופשיטא דגדר עובר ירך 

אמו בכה״ג נתיחס לאם הישראלית״. 

שעובר  לסוברים  שעכ״פ  מדבריו  מבואר 
הוא ירך אמו, הולד מתייחס לאם הפונדקאית 
גיור  צריך  אינו  ולכן  הביצית,  לבעלת  ולא 

כלל.

של  באופן  תוקף  משנה  מקבלת  זו  טענה 
של  בגופה  אחת  אשה  של  שחלות  השתלת 
הביציות  שכידוע  פי  על  שאף  אחרת,  אשה 
וגופה  הלידה,  לפני  נוצרות  הנשים  כל  של 
חדשות  ביציות  מייצר  אינו  האשה  של 
הולד  כזה  במקרה  גם  כן  ואם  חייה,  במשך 
בשחלה  שנמצאות  מהביציות  מאחת  שיוולד 
שהושתלה ישא את המטען הגנטי של האשה 
שממנה נלקחה אותה שחלה, ואף על פי כן יש 
מקום בהחלט לדון שלאחר ההשתלה השחלה 
האשה  מאברי  כאחד  נחשבת  המושתלת 
שבתוכה השתילו אותה, וממילא כל הוולדות 
שיוולדו מהביציות שנמצאות בתוכה נחשבים 



הצק

כבניה של אותה אשה, ולא כבניה של האשה 
ממנה נלקחו השחלות.

על  כתב  מט  סי’  ח״כ  אליעזר  ציץ  בשו״ת 
מצינו  זאת  כעין  ״ובשאלה  דומה:  שאלה 
יקרה  אבן  שו״ת  בספר  כך  על  נשאל  שכבר 
ג’  בחלק  והגליל(  טשערנאוויץ  )להאבד״ק 
אשר  תחבולה  ע״ד  נשאל  הוא  כ״ט,  סימן 
המציאו הרופאים לחתוך כלי ההולדה מאשה 
תהי’  ועי״כ  עקרה  אשה  בגוף  ולחברם  חיה 
מוכשרת להוליד, מי היא אם הילד אשר יולד 
והשיב  השניה,  או  הראשונה  זו  ע״י תחבולה 
וז״ל: ... לענ״ד הולד הוא בן של האשה השניה 
לכל דבר, והמקור נפתח להלכה זו לענ״ד הוא 
הדין המבואר בש״ס סוטה ד’ מ״ג ע״ב ילדה 
שסבכה בזקנה לענין ערלה. ועיין היטב רש״י 

שם ור״ן פ״ק דר״ה עכ״ל. 

נידוננו  לכגון  ה״נ  מינה  דון  ״וא״כ 
האחרת  האשה  של  הביצה  את  שמשתילים 
של  אשתו   - האשה  של  בגופה  מיכן  לאחר 
והיא המולידה לאחר מיכן  נותן הזרע  הבעל 
את הולד, שדינא הוא שהולד מתייחס אחרי 
אשתו של הבעל. באשר שעיקרית היא בהריון 
כזה  גוף  אל  ליחסו  מקום  כל  ואין  ובלידה, 
ממנו  נפרדו  שכבר   - הביצה  תורמת  היא   -
תכלית פירוד, ואשר כל ההפריה של הביצה 
כבר היתה בשעה שכבר נפרדה מגוף האשה 
לגוף  יחס  כל  לה  היתה  לא  וכבר  התורמת, 
החיות שנוטלה משם, ויעוין ברמב״ם במורה 
אפשר  שאי  שכותב  ע״ב  פרק  ח״א  נבוכים 
שימצא אברי אדם בפני עצמם והם אברי אדם 
אל  הוא  שנחשב  איפוא  ובודאי  ע״ש,  באמת 
ומקבלים  חוברו[  ]אם  עליו  שחוברו  האדם 
כגון  לאל  איפוא  וק״ו  החדש,  החיות  ממנו 
והלידה  הריון  של  מלאכה  שהגמר  נידוננו 
הביציה  השתלת  מקבלת  האשה  ע״י  נעשית 
הזרע.  נותן  הבעל  של  אשתו  בנידוננו  היא 

שבודאי מתייחס הולד אחריה. 

יעקב  צור  שו״ת  ספר  לדברי  גם  ״אציין 

בזאת  ג״כ  שנגע  סימן...  פראבוזנא(  )אבד״ק 

השאלה של האבן יקרה, ומביאו, וכותב דאין 

מתייחס  שהולד  ובודאי  כלל  בזה  להסתפק 

ההולדה  כלי  דאטו  מפני  אותו,  למולידה 

הזרע  שיקלט  גורם  רק  הוא  הולד,  מוליד 

והאם  האב  מזרע  הלידה  עיקר  אבל  להוליד, 

וכו’ א״כ פשיטא דהולד של השניה שמזרעת 

ויולדת ע״ש, ויש להאריך. 

״ג( לזאת לענ״ד נראה ברור הדבר שהולכין 

את  שמולידה  ומי  הלידה,  בתר  בעיקר  בזה 

התינוק היא אמה של התינוק, ובנידוננו היא 

אשתו של הבעל נותן הזרע״. 

כוונת האבן יקרה המובא בתשובה, שכשם 

שלגבי ערלה הרכבת ענף חדש בתוך עץ ישן 

גורמת להחשיב את הענף לחלק מהעץ, והוא 

גורמת  היא  באדם שאף  אבר  להשתלת  הדין 

להחשיב את אותו אבר לחלק מהאדם שבגופו 

בין השתלת  ניתן לחלק  כי  הוא הושתל. אם 

השתלת  לבין  אדם,  של  בגופו  סתם  אבר 

בלא  להפריה  להועיל  יכולות  שאינן  שחלות 

הביציות של האשה שממנה נלקחו, והארכתי 

בדברים בספרי.

מדברי  אליעזר  בציץ  שמביא  הראיה  גם 

שו״ת אבן יקרה לנדון שלפנינו, בודאי אינה 

בין  בנקל  לחלק  ניתן  שהרי  ברורה,  ראיה 

השתלת אבר בגופה של האשה, לבין השתלת 

מגופה  חלק  נעשית  שאינה  מופרית  ביצית 

ממש.

בציץ אליעזר חט״ו סי’ מה כתב עוד: ״)ד( 

ויש אפילו מקום לומר, ובמיוחד בקשר לביצית 

 - לתינוק  בנוגע  דמיוחד  )ובמיוחד  האשה 

מחוץ  גם  נעשה  ההריון  שכל  היכא  דבמחנה 

הרב דוד לאו



וצק

שדרכה  דמכיון  לקמן(,  עיין  האשה,  לגוף 
לגוף  מחוברת  להיות  הביצית  של  הטבעית 
שתולשים  ברגע  כן  אם  שם,  ולפרות  האשה 
גידולה  ומנתקים אותה ממקום  אותה מגופה 
מתבטל הקשר היחסי בינה לבין האשה והרי 
ח״א  במ״נ  ברמב״ם  שמצינו  למה  בדומה  זה 
שימצאו  אפשר  אי  וז״ל:  שכותב  ע״ב  פרק 
אברי אדם בפני עצמם והם אברי אדם באמת 
בפני  הלב  או  עצמו  בפני  הכבד  שיהיה  ר״ל 
עצמו או בשר בפני עצמו עיין שם, וא״כ הוא 
הדין יש לומר בכזאת גם לגבי ביצית האשה 

כנז’״. 

הרי שלדעתו גם בלי הייחוס של הולד לאם 
מכל  הלידה,  או  ההריון  ידי  על  הפונדקאית 
מקום אין הוא מתייחס כלל לאימו הראשונה, 
מכיון שבשעה שהביצית הוצאה מגופה בטל 

היחס בינו לבינה2. 

שהביאו  שהראיה  עולה  האמור  לפי  עכ״פ 
ברחם  שהושתלה  מביצית  הנ״ל  הפוסקים 
של בהמה, או מביצית של בהמה שהושתלה 
ברחם של אשה, אף היא אינה ראיה מוכרחת. 
שהרי מסתבר לומר שדין עובר ירך אמו אינו 
שייך אלא באופן שדומה ממש להריון בדרך 
ביצית  השתלת  של  במקרה  וכמו  טבעית, 
אשה,  של  רחם  בתוך  אדם  מבני  מופרית 
ואין לדמות דברים אלו להשתלת ביצית כזו 
ברחם של בהמה או בתוך מכונה מלאכותית, 
או  לבהמה  בטלה  אינה  ברור שהביצית  שאז 

למכונה.

מדברי  לדבריו  ראיה  הביא  שם  הגרז״נ 
הגמ’ ביבמות )צז,ב( לענין שני אחים שנולדו 

וגדל  במבחנה  שנוצר  שוולד  כתב  דרכו  לפי   )2
זה  ולפי  ומאימו.  מאביו  כיתום  יידון  באינקובטור, 
אפילו אם השתילו את הביצית ברחמה של אותה אשה 
שממנה נלקחה, מ"מ העובר אינו מתייחס אחריה, וצ"ע.

וכן  גרים,  תאומים  אחים  ״שני  אחת:  מאשה 
ואין  מייבמין,  ולא  חולצין  לא  משוחררים, 
שלא  הורתן  היתה  אח.  אשת  משום  חייבין 
ולא  חולצין  לא  בקדושה,  ולידתן  בקדושה 

מייבמין, אבל חייבין משום אשת אח״.

אח  אשת  משום  חייבין  ״ואין  רש״י:  פירש 
- אפי’ קידשו לאחר שנתגיירו דגר שנתגייר 
כקטן שנולד דמי הלכך אין לו אחוה ואפילו 
מן האם. לא חולצין ולא מייבמין - דצד ייבום 
מצרי  דזרע  אב  להם  אין  והני  הוא  האב  מן 
כבהמה. אבל חייבין - כרת משום אשת אח 
מן האם שהרי היא כישראלית שילדה בנים״.

פי  על  שאף  הללו,  הגמ’  מדברי  מבואר 
זה  ומטעם  שנולד,  כקטן  הוא  שנתגייר  שגר 
באופן שהיתה לידתם שלא בקדושה אין הם 
כאחים,  נידונים  ואינם  לאימם  מתייחסים 
נידונים  הם  בקדושה,  לידתם  כשהיתה  מ״מ 
כשני אחים, ומסתבר גם שמתייחסים לאימם. 
ואע״פ שהורתם היתה שלא בקדושה, ואם כן 
של  דין  עליהם  שחל  האם  שנתגיירה  בשעה 
לבין  בינם  הקשר  מתנתק  הרי  שנולד  כקטן 
אימם, וכאילו נוצר עובר חדש שאינו מתייחס 
לאם, ואף על פי כן הלידה יוצרת יחס בינם 

לבין האם, וכן בינם לבין עצמם.

אלא  ברורה  ראיה  אין  אלו  מדברים  אכן 
כלפי דיני עריות, ויתכן שיש חילוק בין דינים 

אלו לבין דיני יחס של ישראל ונכרי3. 

שתי  אשה  של  ברחם  ישתילו  אילו  באמת  לפ"ז   )3
הילדים הללו  ולדות,  והיא תלד שני  ביציות מופרות, 
יהיו אחים מאם, וכן יחשבו בניה של אותה אשה. ויש 
לעורר בזה על פי המבואר לעיל, כיצד יהיה הדין אם 
מבהמה,  ואחת  מאדם  שתים  ביציות,  שלש  ישתילו 
ויוולדו שני בני אדם ובהמה אחת, שלאמור יצא שהם 
שום  שאין  לכאורה  שברור  פי  על  אף  כאחים,  יחשבו 
וכן  תהליך.  מאותו  שנולדה  הבהמה  לבין  בינם  קשר 
אדם  של  ביציות  שתי  יגדלו  אילו  לעיל,  האמור  לפי 



זצק

אינה  זו  ראיה  לעריות  יחס  דיני  לגבי  גם 
מוכרחת כל כך, ויש לחלק בין אדם שמוגדר 
ומבחינת  הלכתית,  מבחינה  רק  חדש  כאדם 
האם,  לבין  בינו  יחס  שיש  ודאי  המציאות 
שלענין זה אכן ניתן להוכיח מדברי הגמ’ הנ״ל 
לבין  בינו  ליחס  גורמים  הלידה  או  שההריון 
אימו, לבין אדם שאין לו שום יחס במציאות 
לאשה הנושאת אותו ברחמה, ולענין זה הוא 
חידוש גדול יותר שההריון או הלידה יוצרים 

יחס בינו לבין אותה אשה.

מדברי  להוכיח  ניתן  אחרות:  במילים  או 
ביחס  הלכתי  ניתוק  שנוצר  שבאופן  הגמרא 
שבין העובר לאמו, השהיה שלו ברחם שלה 
וממילא  ניתוק,  אותו  את  מבטלות  והלידה 
העובר חוזר ומתייחס אליה. אבל קשה יותר 
לומר שהשהיה של עובר ברחם של אשה יוצר 

יחס ביניהם. 

בפרט לפי מה שכתב הגרז״נ עצמו שהדין 
נוגע  אינו  שנולד  כקטן  הוא  שנתגייר  שגר 
לגר עצמו, אלא רק מנתק את היחס בינו לבין 
קרוביו, ולכן אם לוה מעות בגיותו אינו נפטר 
מלשלמם לאחר שנתגייר, ואם כן ניתן לומר 
ניתוק  אינו  קרוביו  לבין  בינו  הניתוק  שגם 
בכדי  ביניהם  ביחס  די  שלא  אלא  מוחלט, 
ליצור ביניהם דיני קורבה. ואין לדמות דין זה 

לשני אנשים שבאמת אין שום יחס ביניהם.

בדברי  זה  בענין  מפורסמים  דברים  מצאנו 
הראשונים בביאור דברי חז״ל ששמעון נשא 
את דינה, כך כתב הטור עה״ת בראשית מו, י: 
״ותימה איך נשא שמעון אחותו מן האם. ולפי 
דינה  של  הריון  שעיקר  שפיר,  אתי  המדרש 

היה בבטן רחל״.

פשוט  נראה  אינקובטור,  באותו  או  בהמה  של  ברחם 
את  ממחישים  אלו  ודברים  אחים.  כשני  לדונם  שאין 

הבעיתיות הגדולה בכל הסברות הללו.

ויוסף  יונתן שדינה  לדברי התרגום  כוונתו 
לכאורה  שברור  ואף  נס.  בדרך  התחלפו 
שמעצם דברי התרגום לא ניתן ללמוד הלכה 
למעשה, הן מצד שאין למדים מדברי אגדה, 
והן מצד שמהותו של נס כזה אינה מובנת לנו, 
מכל מקום מאחר שהראשונים נקטו שדברים 
למעשה,  להלכה  הסבר  לשמש  יכולים  אלו 
יתכן שיש להם תוקף גם מהבחינה ההלכתית. 
ומכיון שכך אף למפרשים את ענין דינה ויוסף 
בדרך אחרת, מכל מקום הראיה איננה מעצם 
על  שביארו  הראשונים  מדברי  אלא  המקרה, 
פי זה את ההיתר של שמעון לשאת את דינה4. 

התוס’  דברי  פי  על  בזה  לדון  יש  עוד 
שכתבו  מטבילין,  ד״ה  א  יא,  בכתובות 
גמור  גר  הוא  בנה  שנתגיירה  שמעוברת 
גם בלא הדין שניתן לגייר קטן  מדאורייתא, 

מדין זכין לאדם שלא בפניו. 

דאכתי  קשה  ״לכאורה  כתב:  שם  בהפלאה 
דף  ביבמות  דאמר  אמו  ירך  לאו  עובר  למ״ד 
ע״ח דטבילה דידי’ ע״י אמו כיון דהוי רבותא 
לא הוי חציצה, ואמאי הא מן התורה אין זכות 
שהיא  שבגירות  לבאר  שם  והאריך  לעובר״. 

כקדושת הגוף, מועיל זיכוי אפילו לעובר. 

״ואני  שם:  הרעק״א  בחידושי  בזה  דן  כן 
תמה דנהי דעלתה לי’ טבילה דאין זה חציצה 
כאן,  אין  גירות  מ״מ  רביתיה,  דהיינו  משום 
דכיון דקיי״ל עובר לאו ירך אמו הוא וקיי״ל 
דקטן ל״ל זכיה מה״ת א״כ מאן משווי’ לגר״. 
מועילה  האם  של  שהגירות  לומר  ומצדד 
היא  לעצמה  מועילה  שהיא  שמתוך  לעובר, 

מועילה אף לעובר.

4( אף שנראה פשוט שאין "משקל" הלכתי לדברים 
כאלו, מ"מ ניתן בהחלט להביא מהם ראיה לצד מסוים, 
פי  על  רק  הלכה  בבירור  להכריע  אין  אולי  כי  אם 

דבריהם, ואין להביא מהם אלא סיוע בעלמא.

הרב דוד לאו



חצק

כעין זה כתב באבני מלואים סי’ ד ס״ק ב: 
דעובר  הא  א״כ  אמו  ירך  לאו  עובר  ״דלמ״ד 
אלא  דאימי’  טבילה  משום  לאו  טבילה  א״צ 
אמו  כשטבלה  עצמה  עובר  טבילת  משום 
ומשום דלאו חציצה דהיינו רביתי’, ולפי״ז אם 
הגדיל יכול למחות כמו בגר קטן שמטבילין 
וכדאיתא  כשיגדיל  למחות  דיכול  אותו 

בכתובות )דף י״ב( ]יא, א[״. 

עוד כתב בסי’ יג ס״ק ד: ״מבואר דאי נימא 
עובר לאו ירך אמו א״כ הא דעלתה לו טבילה 
דאימי’ היינו משום דלאו חציצה היא דהיינו 
כיון  למחות  יכול  כשהגדיל  וא״כ  רביתי’ 
דאינו גר רק עפ״י טבילת עצמו שטבלוהו ב״ד 
אבל אי נימא עובר ירך אמו א״כ העובר אין 
צריך טבילה כלל וליכא תורת גירות בעובר 

רק באמו״.

ל  סי’  ח״א  יצחק  זכר  בשו״ת  זאת  לעומת 
הקשה אף הוא כיצד מתיישבים דברי התוס’ 
וכתב  אמו,  ירך  לאו  שעובר  הסוברים  לדעת 
על זה: ״לזה נראה דבאמת הא דבנתגירה בנה 
תורה  דין  זהו  דבאמת  כך,  הוא  טבילה  א״צ 
דכל הולדות שנולדו מישראלית חלה עליהם 
חובות התורה, כמו בראשית מתן תורה שכל 
אותם  אף  תורה  מתן  אחרי  שנולדו  הולדות 
המה  גם  הרי  עמם  מעוברות  היו  שאמותיהם 
גיורת,  בולד  גם  וכן  גמורים.  ישראלים  היו 
כל  מישראלית  נולד  הוא  לידתו  דבעת  כיון 
חיובי התורה עליו. ושם לא נוכל לומר שזה 
בודאי  זה  דהרי  אמם,  טבילת  משום  כן  גם 
ומ״מ  אמם,  טבילת  מהני  לא  יום  מ’  דבתוך 

המה ישראלים...

״ומעתה גם במעוברת שנתגיירה בנה הוא 
ישראל להתחייב במצות, אך הפסול דעכו״ם 
לו  דמועיל  רבא  לנו  חדש  וזה  נפקע,  במה 
טבילת האם, אבל גם בלא חדושו של רבא היה 

בקהל  לבא  לו  היה  שאסור  רק  גמור  ישראל 
עד שיטבול, ובזה לא שייך גר שנתגייר כקטן 
ומעתה  אח.  אשת  משום  חייב  ולזה  שנולד 
כיון  בסנהדרין,  התוס’  דברי  לנכון  עולה 
דכאן הטבילה באה לטהרו ולהכניסו בקדושת 
וגם  המצות,  לקבלת  עוד  מקום  אין  ישראל 
כל  גם  דבאמת  להטבילו,  יכולים  אחרים 
הטבילות העיקר הוא מעשה הטבילה כדמוכח 
מגמ’ דחולין לא, ב דמדמה טבילה לשחיטה 
הטבילוהו  אם  אלא  דידיה,  מעשה  בעי  דלא 

אחרים ג״כ מהני כמו בטבילת כלים״.

כח כתב  סי’  הגרנ״ט כתובות  בחידושי  גם 
ליישב את הקושיות של ההפלאה ורעק״א על 
יצחק:  הזכר  של  לדרכו  דומה  בדרך  התוס’, 
ישראלית,  דנעשית  שנתגיירה  ״דבמעוברת 
גם העובר נעשה ישראל, אפי’ אי עובר לאו 
ירך אמו הוא, דמ״מ ישראל הוא, כיון דאמו 
ישראל,  בקדושת  לו  שחסר  אלא  ישראלית, 
ישראל  שיהיה  והמילה  הטבילה  מהני  וע״ז 
כלל,  לדעת  צריכים  אנו  אין  ולזה  גמור... 
כמוש״כ השטמ״ק דמחוייב הוא להיכנס תחת 
כנפי השכינה, וע״כ מהני גירות האם לעובר 

בלי זכיה ושליחות״.

מדברי שניהם עולה שבמעוברת שנתגיירה 
גם על הולד, אלא שחסר  הגירות שלה חלה 
שמשום  ויתכן  שלו,  ישראל  בקדושת  לוולד 
כך  ולשם  ישראל,  עם  לחיתון  פסול  הוא  כך 
צריך גירות נוספת. אבל גירות זו אינה תלויה 
בדעתו, וכמו כן אין צורך בקבלת מצוות כדי 

שתחול.

ד ס״ק ט כתב על  סי’  גם בחזו״א אבהע״ז 
עובר  שלמ״ד  מדבריו  שעולה  רעק״א,  דברי 
וכתב  עצמו,  לעובר  גירות  כאן  יש  אמו  ירך 
על זה: ״ואי אפשר לומר כן, דא״כ בדין הוא 



טצק

מעוברת  מצרית  וכן  האם5,  שאר  להם  שאין 
שנתגיירה בדין הוא שבנה ראשון6, וכל שכן 
מדרבנן  אלא  זה  גירות  שאין  דאמרינן  למאי 
משום  חייבים  ואיך  למחות,  יכולים  והגדילו 
אשת אח מן התורה, וחשיב מצרי שני, וחייב 
עובר  למ״ד  ונראה שאפי’  עצמו.  את  לפדות 
אמו  עובר  שהוא  ע״י  היינו  אמו,  ירך  לאו 
יש לו גם זכיות כגוף נפרד, אבל לכו״ע חיי 
לענין  והלכך  לדידיה,  חיים  גם  מחשב  אמו 
עיקר הגירות מחשב ריצוי אמו כריצוי דידיה 
שיירו  דלמ״ד  אלא  דידיה,  כגירות  וגירותה 
משויר צריך טבילה לעצמו, דכבר יש לו גוף 
נחשב  מה  לענין  הדברים  וגדרי  לטבילה... 
אימו,  מעשה  ליה  מועלת  מה  ולענין  לעצמו 
אנו אין לנו אלא מה שאמרו חכמים, והלכך 
לענין גירות מעשה אימו בעיקר הגירות חשיב 
לו  נחשב  וטבילה  התורה,  מן  דידיה  גירות 
וכח  האם  כח  ובתערובות  לטבילה...  לעצמו 
בקדושה  כנולדים  דחשיבי  תורה  אמרה  ולד 
דאתפסינהו  רק  שהוא  גירותן,  עיקר  מחמת 

קדושת אימן״. 

דעה נוספת בענין זה מובאת בקובץ הערות 
האנוסה  על  נושאין  ״פרק  יב:  אות  עג  סי’ 
]צ״ז ע״ב[ היתה הורתן שלא בקדושה ולידתן 
והיינו  האם.  מן  אחין  משום  חייבין  בקדושה 
והולידה תאומים.  נכרית מעוברת שנתגיירה 
]ד״ה  בתוס’  ע״ב[ הקשו  ]מ״ז  החולץ  ובס״פ 
ויטבול.  שימול  עד  גר  אינו  דהא  מטבילין[ 
ותירץ הרמב״ן דהסדר אינו מעכב, ואם טבל 
ואח״כ מל, ג״כ הוי גר. ולפי״ז אינו גר בלידתו 
הלוי  הגר״ח  מו״ר  כ״ק  והקשה  שימול.  עד 

5( באמת הדין הוא שיש להם שאר מן האם וכמבואר 
לעיל.

6( בגמ' יבמות עח, א מבואר שבנה שני. וכבר עמד 
בשאלה זו באבנ"מ שם, וכתב שלגבי דין מצרי הכתוב 

תלאו בלידה.

זצ״ל מבריסק, דא״כ למה חייבין משום אחין 
בתוך  אמן  שנתגיירה  דאיירי  וי״ל  האם.  מן 
ארבעים יום, דאכתי מיא בעלמא נינהו ]ס״ט 

ע״ב[, וא״צ גירות בפני עצמן לכו״ע״.

האם  שנתגיירה  שבאופן  מדבריו  מבואר 
שלה  הגירות  יום,  ארבעים  לאחר  עובר  של 
כמו  כזה  ובאופן  לעובר,  כלל  מועילה  אינה 
כן אין לנולדים ממנה דין אחים מהאם. ורק 
אם נתגיירה בתוך ארבעים יום, שהעובר נידון 
עדיין כמיא בעלמא, הוא מתבטל לגופה, ולכן 
במקרה כזה הגירות שלה מועילה אף לעובר, 
ובאופן כזה יש לנולדים ממנה יחס אליה, והם 

נידונים כאחים מהאם.

דעה נוספת מובאת באמרי משה סי’ כז אות 
״ולענ״ד  ליישב את שאלת הגר״ח:  ו, שכתב 
ניחא דנהי דצריך גרות לאחר לידתם. אבל יש 
בהם צד ישראלית גם בלא גרות. היינו מצד 
אמם שנתגדלו לאחר טבילתה ונתגדלו באם 
בקדושה  לחוד  שהלידה  מה  או  ישראלית. 
ומשו״ה  להתאומים  ישראלית  צד  מחשב 
חייבין משום א״א. ורק דהכא אף להסוברים 
כשר  דהולד  ישראל  בת  על  הבא  בעכו״ם 
גמור וא״צ גרות. הכא בהורתם שלא בקדושה 
מודים דצריכים גרות משום ההריון שהי’ שלא 
בקדושה. דגם מצד אמם יש בהם דין עכו״ם 
נכרית. אבל  כן  גם  היתה אמם  דעד שטבלה 
עכ״פ יש בהם ג״כ ישראלית בלא גרות מפני 
הלידה שהי’ בקדושה. ועל זה הצד ישראלית 

חייבין משום א״א״.

ט:  אות  ז  סי’  ח״ג  אברהם  בדבר  זה  כעין 
של  לישובו  אמינא  הוה  דמסתפינא  ״ולולא 
דרבי  הולד  דחלק  חדתא,  מילתא  הרמב״ן 
והחלק  נכרי  הוי  גרותה(  )לפני  נכרית  במעי 
הוי  גרותה(  )אחר  יהודית  במעי  דרבי  ממנו 
דוגמת  בו  מעורבין  ויהדות  ונכריות  יהודי, 

הרב דוד לאו



ר

חצי עבד וחצי בן חורין, ולכן חלק הנכריות 
שבו  היהדות  חלק  ומשום  גירות  צריך  שבו 
חייב משום אשת אח ובחמשת סלעים, ומזה 
יצא לנו נ״מ לדינא לענין זמן מילתו, דלמאן 
דסבר דאינו צריך גירות הוא נימול לשמונה 
ומילתו  גירות  ולהרמב״ן דצריך  ככל ישראל 
היא מילת גירות נימול ליום א’, אבל לדברינו 
דלהרמב״ן נמי יש בו חלק יהדות לדידי’ נמי 

ימול לשמונה משום חלק זה שבו, וצ״ע״.

נמצא אפוא שיש לפנינו מקרה שמצבה של 
האם השתנה לאחר ההריון בעוד העובר נמצא 
ברחמה, ואף שבתחילת ההריון בין האם ובין 
העובר היו נכרים גמורים, כאשר חלים עליה 
דיני ישראל מכח הגירות שלה, יתכן שדין זה 

חל אף על העובר. וכמה שיטות בדבר: 

וההפלאה  מלואים  האבני  מדברי  )א( 
אמו  ירך  שעובר  שלסוברים  נראה  ורעק״א 
שאין  מה  לעובר,  מועילה  האם  של  הגירות 
כן לסוברים שעובר ירך אמו הגירות של האם 
אינה מועילה לעובר, ועל כן בהכרח שהגיור 
שלו אינו חל אלא מצד דיני זכיה ושליחות, 
ובזה דנו כיצד מתקיימים דינים אלו בעובר. 

)ב( לדברי הזכר יצחק והגרנ״ט והחזו״א גם 
לדעה שעובר לאו ירך אמו הגירות של האם 
מועילה לעובר, אלא שיש כאן דין מחודש של 
ישראל  קדושת  גם  עליו  שתחול  כדי  גירות 
לפי דרכם של הזכר יצחק והגרנ״ט, או מגבלה 
בדין עובר ירך אמו לגבי הטבילה לפי דרכו 

של החזו״א. 

והאמרי  אברהם  הדבר  של  דרכם  לפי  )ג( 
וחצי  ישראל  חצי  כעין  נחשב  הולד  משה 
זה שהיה ברחמה של ישראלית  נכרי, שמצד 
ונולד ממנה דינו כישראל, ומצד הורתו שלא 
דיני  לו  יש  כן  ועל  כנכרי,  דינו  בקדושה 
ישראל לגבי דיני אחוה מהאם ועוד, ואף על 

פי כן הוא טעון גירות כדי להפקיע ממנו את 
צד הנכרי שבו.

העובר  של  דינו  הערות  הקובץ  לדעת  )ד( 
נקבע לפי הזמן שבו נתגיירה האם: אם נתגיירה 
בתוך ארבעים יום ליצירתו, כשהיה עדיין מיא 
בעלמא, הרי הוא נחשב חלק ממנה לכל דבר, 
והגירות שלה מועילה לו. ואם נתגיירה לאחר 
שכבר חל עליו שם עובר, אין הוא נחשב חלק 
לו,  מועילה  אינה  שלה  הגירות  ולכן  ממנה, 

וכמו כן אין הוא מתייחס אחריה.

יש לדון ע״פ דברים אלו גם לנידון שלפנינו. 
שלדעת הסוברים שהגירות של האם מועילה 
לעובר, נראה בפשטות שה״ה אם היתה אמו 
כעת  הושתל  והוא  ישראלית,  מלכתחילה 
ובפרט  שלה.  הדינים  עליו  שחלים  ברחמה, 
לפי מה שכתבו הדבר אברהם והאמרי משה, 
והלידה,  מישראל  אשה  של  ברחם  שהגדילה 
ונראה  מחילים על העובר קצת דיני ישראל, 
שדברים אלו ניתן לאומרם גם במקרה שגדלו 
ומעולם.  מאז  ישראלית  שהיתה  אשה  אצל 
אינה  האם  של  שהגירות  לסוברים  ואילו 
שהשתלת  שה״ה  מסתבר  לולד,  מועילה 
העובר ברחמה של אשה מישראל, אינו מחיל 

עליו את הדינים שלה.

שהיחוס  הצד  לפי  בזה,  לפקפק  יש  כי  אם 
של העובר לאימו נובע מדין עובר ירך אמו, 
יש מקום לטעון שדין זה עצמו אינו חל אלא 
על עובר שנוצר ברחמה בדרך טבעית, ולא על 
עובר כזה שהושתל ברחמה בדרך מלאכותית. 
וכן לפי דברי החזו״א שגדרי הדין שעובר הוא 
ידי  ירך אימו, תלויה בדברים שהתפרשו על 
חז״ל, ובנדון שלפנינו הדברים אינם מפורשים 

כלל.

בנוסף לפי דרכם של הדבר אברהם והאמרי 
משה, גם אם נדמה את הנידון שלפנינו לדינו 



רא

של עובר שנתגיירה אימו, מכל מקום העובר 
נידון כעין חצי ישראל וחצי נכרי, ואם כן הוא 

טעון גירות בשביל החצי נכרי שבו.

בזה  לקבוע  שקשה  עולה  המקובץ  מכל 
הלכה ברורה, ועל כן יש לדון את הולד כספק 

נכרי וספק ישראל, שטעון גיור מספק.

הרב דוד לאו





א. עמדתי ואתבונן בדין כיריים ״אינדוקציה״ 

שהשימוש בהם נעשה נפוץ בשנים האחרונות, 

לאחר  גם  אבל  לחשמל,  מחוברת  זו  כירה 

הפעלתה היא קרה לגמרי עד שמניחים עליה 

בכיריים  לבישול  המתאימים  מחבת  או  סיר 

מאוד,  רבה  במהירות  פועלת  היא  ואז  כאלו, 

וכך זה גם חוסך בזמן, וגם בחשמל, וגם קל 

מאוד לנקות כיריים אלו, וגם יש להם מעלה 

שיכולה  אש  בה  אין  כי  בטיחותית,  מבחינה 

הכיריים  הסיר  הורדת  ולאחר  ח״ו,  לסכן 

מתקררות במהירות רבה. ולכאורה היה נראה 

שגם לדעת הרמ״א )סימן קיג סעיף ז( שהיקל 

בבישולי גוים כל שישראל הדליק את האש, 

בנ״ד אין להקל שגוי יבשל על כירה זו, אע״פ 

אין  שהרי  בבוקר,  אותה  הדליק  שישראל 

בהדלקה זו חום כלל, ורק בהנחת הסיר על ידי 

הגוי נדלקת האש, ונמצא שהגוי עשה את כל 

הבישול מתחילתו ועוד סופו. וכל שכן לדעת 

ע״י  האש  שהדלקת  )שם(  ערוך  השלחן  מרן 

ישראל לא מועילה כלל אלא צריך שישראל 

ודאי שאין להקל שגוי יבשל  יניח על האש, 

כשרות  בספר  להלכה  וכ״כ  אלו.  כיריים  על 

יעקב  אהל  ובספר  לא(,  )עמ’  פנחסי  למעשה 

הל’ מאכלי עכו״ם )סימן קיג סעיף קיג(. 

פעולת  באופן  הבירור  לאחר  אולם  ב. 

בזה  להקל  שיש  לפע״ד  נראה  זה,  מכשיר 

דבר  ואדרבה,  ערוך,  השלחן  מרן  לדעת  אף 

זה יכול להיות פתרון טוב וקל לענין בישול 
הזו  האינדוקציה  הנה  כי  מרן.  לדעת  ישראל 
היא  אלא  כלל,  אש  ולא  חימום  גוף  בה  אין 
פועלת על ידי גלים קצרים אלקטרו מגנטיים, 
הכירה  הקדירה,  וסילוק  הבישול  ולאחר 
הוא  ואופן הפעולה  קרה מהר,  להיות  חוזרת 
כדלהלן: המשטח של הכיריים הוא מזכוכית, 
ותחתיו ממוקמים סלילים מגנטיים הגורמים 
לנוע,  להתחיל  במחבת  או  בסיר  למולקולות 
התנועה יוצרת חיכוך מתמיד והחיכוך מפיק 
חום )ומטעם זה אי אפשר להשתמש בכיריים 
בסירים  ורק  אך  אלא  סיר,  בכל  אינדוקציה 
שמגנט נצמד אליהם(. ומעתה יש לומר שאין 
גוים כלל בבישול כזה שאינו  איסור בישולי 
על ידי אש, כשם שלא גזרו חכמים בבישולי 
בעלמא  דקי״ל  הגם  וכבוש,  מליח  על  גוים 
ששנינו  וכמו  כמבושל,  וכבוש  כרותח  מליח 
בפסחים )עו.(, מ״מ גוי שמלח מותר, וכמבואר 
בעבודה זרה )לח:(, והוא הדין לכבשין של גוי 
שלא גזרו בהם, וכמבואר במתני’ עבודה זרה 
)לט:(, והוא הדין שאין בישולי גוים במעושן, 
וכן  ה״א(.  )פ״ו  נדרים  בירושלמי  וכמבואר 
פסק הרמב״ם )פי״ז מהל’ מאכ״א הי״ז(, שאין 
וטעמא  ומעושן.  וכבוש  במליח  גוים  בישולי 
דכולהו מפני שלא גזרו אלא על בישול באור, 
וכמו שכתבו הרמב״ן והרשב״א והמאירי )ע״ז 
לח:(. וכן כתב הטור יו״ד )סימן קיג( בזה״ל: 
ולא אסרו אלא בבישול שעל ידי האש, אבל 

בדין בישולי גויים בכירת אינדוקציה

הרב יצחק לוי
רב העיר נשר וחבר מועצת הרבנות הראשית

רג



רד

כרותח  שמליח  פי  על  אף  האש  ע״י  שלא 

מרן  פסק  וכן  עכ״ל.  שרי.  כמבושל  וכבוש 

במליח  גוים  בישולי  איסור  שאין  יג(  )סעיף 

כבוש  שגם  בהגה,  הרמ״א  והוסיף  ומעושן. 

שעל  בישול  אלא  אסרו  דלא  כמבושל,  אינו 

ידי האש. עכ״ל. וע״ע בירושלמי עבודה זרה 

)פ״ז ה״ח(, א״ר יוסי חלוט מחוסר מעשה ידי 

הוא  שחלוט  משה,  הפני  ופירש  הוא״.  האור 

נותנם  וכשהוא  הקמח,  גבי  על  רותחים  מים 

על גבי קמח אין מעשה ידי האור ביד הנכרי. 

עכ״ד. וכתב בשו״ת אבן שתיה )ר״ס נ( שהוא 

גוים  בישולי  להתיר  הרמב״ם  של  מקורו 

במעושן, כיון שאינו מבושל באש ממש. וע״ע 

)פ״ו  נדרים  הירושלמי  על  תמר  עלי  בספר 

ה״א(. ע״ש. ומרן רבינו הגדול זיע״א בשו״ת 

)חיו״ד סימן ט אות ב( כתב  יביע אומר ח״ה 

שאין  בקיטור,  בישול  לגבי  בנידונו  להקל 

ואפילו  מעושן,  כדין  גוים  בישולי  משום  בו 

דינו  אין  מאש  ומגיע  חם  הקיטור  שהבל 

שעישון  ואע״פ  גוים.  בישולי  לענין  כבישול 

לענין  וכן  שבת,  לענין  גמור  כבישול  דינו 

בשר בחלב מחמירים להחשיבו כבישול, מ״מ 

אינו בישול גמור לענין בישולי עכו״ם. ואפי’ 

קי״ל  הא  בזה,  ספק  מידי  יצאנו  שלא  את״ל 

שכ״כ  והביא  לקולא.  עכו״ם  בישולי  דספק 

להקל מטע״ז בשו״ת שאלת שלמה ח״א )סי’ 

יט(. וכן בהגהות זר זהב על האו״ה )כלל מג 

שהובא  גדול  רב  דברי  לחזק  וכתב  ד(,  אות 

בשו״ת שם אריה )חיו״ד סי’ כב(, שהתיר את 

הסוכר מטעם זה. ובפרט שענין הבישול ע״י 

הקיטור הוא דבר שנתחדש עתה מקרוב, וי״ל 

שלא היה בכלל גזרת חז״ל כשגזרו על בישולי 

עכו״ם. וכ״כ בשו״ת אבן שתיה )חיו״ד סי’ מז( 

גם  שהרי  הנ״ל,  המשיב  הרה״ג  ד’  להצדיק 

העשן מבשל ממש מחמת יסוד האש המולידו, 

וע״כ דבתולדות האש לא גזרו משום בשו״ג, 

ולכן גם בהבל הקיטור אין דין בשו״ג. עכת״ד 
)עמ’  ח״ז  עולם  בהליכות  הוא  וכן  היבי״א. 
שניה  )שנה  חי  איש  בן  הרב  דעת  וכן  קכז(. 
פרשת חוקת אות כב(. וכן פסק בשו״ת כוכבי 
יצחק ח״ג )סימן כג(. ע״ש. וכ״כ בשו״ת מנחת 
גדולי  דעת  שכן  ו(  אות  כו  )סימן  ח״ג  יצחק 
הפוסקים, שאין איסור בישולי גוים בקיטור. 
ע״ש. וכ״כ בשו״ת חשב האפוד ח״ג )סימן כט 
אות ב(. וכן צידד בשו״ת אחיעזר ח״ד )סימן 
לו( כדברי הרב שהובא בשו״ת שם אריה, דמה 
לי הבל היוצא מן האור כמו עשן, או קיטור 
והנהגות  תשובות  )ובשו״ת  המים.  מן  היוצא 
ח״ג )חיו״ד סימן רמז( במחכ״ת לא כיון יפה 
ומדבריהם  ודו״ק(.  ע״ש.  האחיעזר.  בהבנת 
אע״פ  בקיטור  אם  כי  לנ״ד,  במכ״ש  נלמד 
שהבל הקיטור חם מחום האש אמרינן שאינו 
על  שגזרו  משום  גוים,  בישולי  גזירת  בכלל 
באינדוקציה  ק״ו  תולדותיה,  על  ולא  האש 
שאינה מכח אש כלל, אלא זרם חשמלי בלבד, 

שאינה בכלל גזירת חכמים על בישולי גוים.

חכמים  גזירת  של  שהטעם  אמת  והן  ג. 
בבישולי גוים משום חתנות, או שמא יאכילנו 
דבר איסור, שייך גם בכיריים של אינדוקציה, 
זה  בישול  בין  הבדל  שום  ניכר  שלא  ובפרט 
ממליח  ושאני  גמורה,  אש  גבי  על  לבישול 
וכבוש שאינו בגדר ״בישול״, ולכן לא חששו 
בו שמא יבוא לידי חתנות עם הגוי, וכמו שכתב 
הרשב״א בחידושיו לע״ז )שם( ובתורת הבית 
הארוך )בית ג שער ז, דצ״ה ע״ב( והקצר )בית 
ג שער ז, דצ״ז ע״ב(, שלא אסרו אלא בישול 
בתולדות האור בלבד, ״כי הדעת מכרעת שאין 
קירוב הדעת במליחה״. ע״ש. ולפי זה מסתבר 
שאילו בזמן חכמי התלמוד היה בנמצא בישול 
כזה על גבי כירת אינדוקציה, היו גוזרים עליו 
גם כן משום בישולי גוים, שהרי אין בתוצאת 
הבישול שום שינוי מבישול על גבי אש. ברם 



רה

גזירות  לגזור  רשות  לנו  אין  כי  בורכא,  הא 

חדשות אחר חתימת התלמוד, וכמ״ש הרא״ש 

לא  שחכמים  ומאחר  טו(.  סימן  דשבת  )פ״ב 

גזרו על בישול כזה, שהרי לא אסרו בישולי 

גוים אלא באש, אין לנו לגזור מדעתנו, גם אם 

ברור לנו שחכמים היו גוזרים על כך מאותו 

טעם שגזרו על בישולי גוים. וראיה לזה, ממה 

בדין  יג(,  )סי’  או״ח  יוסף  הבית  מרן  שכתב 

כשהטלית  בכרמלית  בשבת  הציצית  נפסק 

לפשטו  שא״צ  )לו:(  במנחות  דקי״ל  עליו, 

מעליו, מפני שגדול כבוד הבריות שדוחה לא 

תעשה שבתורה. וכתב מרן הבית יוסף, דאע״ג 

דבגמרא מיירי בטליתות דידהו שהיו לובשים 

אותם במקום גלימא, ואם היו פושטים אותם 

בשוק איכא משום כבוד הבריות, מכל מקום 

אותם  לובשים  שאין  דידן  בטלית  הדין  הוא 

הבריות,  כבוד  משום  וליכא  מלבוש  משום 

דכיון דבטליתות דידהו היה זלזול בפשיטתן 

בשום  טלית,  לגבי  בכרמלית  רבנן  גזור  ולא 

טלית  בין  רבנן  פלוג  דלא  גזרו,  לא  טלית 

לטלית. ושכן נראה מד’ ה״ה ונמוק״י שכתבו 

דין זה סתם ולא חילקו בין טלית לטלית. וכן 

פסק בש״ע שם )סעיף ג(. וע״ש במגן אברהם 

אברהם  במגן  וע״ע  מגדים.  ובפרי  )סק״ז(, 

הרמ״א  דברי  על  שעמד  נח(  ס״ק  שא  )סימן 

להלכה  שהביא  מו(  סעיף  שא  )סימן  בהגה 

תמא(,  רמז  חבית  )פרק  שבת  המרדכי  מ״ש 

שאסור לטלטל בגד השרוי במים בשבת שמא 

)קמז:(  קי״ל בשבת  והלא  לידי סחיטה,  יבוא 

שמותר להסתפג באלונטית ואחר כך להביאה 

פסק  וכן  יסחוט.  שמא  חיישינן  ולא  לביתו, 

מרן הש״ע )סימן שא סעיף מח(. ותירץ עפ״ד 

שמאחר  הרי״ף(,  מדפי  ע״ב  סב  )שבת  הר״ן 

שאי אפשר בלא רחיצה וכמו שאמרו בגמרא 

וכתב  אלונטית.  על  גזרו  לא  לכן  )מ.(  שבת 

רחיצה,  בלא  אפשר  המג״א, שאע״פ שבזה״ז 

מ״מ כיון דלא גזרו חכמים שרי וכמ״ש הב״י 

)סי’ יג(. ע״ש. ומכאן למד מרן זיע״א בשו״ת 

לדין  ג(  אות  ח  סימן  )חיו״ד  ח״ד  אומר  יביע 

טבילת כלי פלסטיק, שאע״פ שמבואר בגמרא 

עבודה זרה )עה:( שגזרו על כלי זכוכית משום 

דדמו לכלי מתכות, שאפשר להתיכם, וגם כלי 

פלסטיק אפשר להתיכם וראוי לחייבם טבילה 

שאילו  ודאי  ומסתברא  מתכות,  כלי  אטו 

גוזרים  היו  התלמוד,  בזמן  פלסטיק  כלי  היו 

עליהם כמו שגזרו על כלי זכוכית, מ״מ מאחר 

שכלי פלסטיק לא היו בזמן התלמוד ולא גזרו 

אף  מדעתנו  לגזור  מוסמכים  אנו  אין  בהם, 

ביין מבושל,  נסך  יין  וכן בדין  בכה״ג. ע״ש. 

שכתב הרא״ש )פ״ב דע״ז סימן יב( דה״ט שלא 

גזרו בו, לפי שאינו מצוי כל כך, ומילתא דלא 

שכיחא לא גזרו בה רבנן, וכתב בשו״ת לבושי 

מרדכי תנינא )חיו״ד סי’ נח( ותליתאה )חיו״ד 

סי’ יג(, דאף בזה״ז דיין מבושל שכיח אין בו 

עליו  גזרו  לא  שמכיון שמתחלה  יי״נ,  משום 

לא בטל היתרו. וכן בשו״ת אבני נזר )חיו״ד 

סי’ קטז אות ד( השיב למר אביו הגאון ז״ל, 

שביין  חז״ל  סתמו  שאיך  מר  שהקשה  ומה 

מבושל אין משום יין נסך, ומשום דלא מנסכי, 

ולא חששו לשמא ינסכו בדורות הבאים גם יין 

מבושל, לק״מ, שמכיון שבשעה שגזרו חז״ל 

על סתם יינם לא היו מנסכים יין מבושל, א״כ 

איננו בכלל הגזרה. ע״כ. והובא בשו״ת יביע 

אומר ח״ח )חיו״ד סימן טו אות ג(, ושם חיזק 

דוגמאות  כמה  עוד  והביא  בזה,  ההיתר  טעם 

הגזירה  בכלל  הדבר  היה  שלא  שכל  לכך, 

שנשתנתה  אע״פ  מצוי,  היה  שלא  מפני 

הגזירה. ע״ש.  לנו להוסיף על  אין  המציאות 

וה״ה לנ״ד, שמכיון שבשעת הגזירה לא היה 

ידי אש, אע״פ שהיום  על  בישול שלא  מצוי 

על  להוסיף  בכחנו  אין  המציאות  נשתנתה 

ויש  בהיתרו.  נשאר  והדבר  חכמים,  גזירות 

הרב יצחק לוי



רו

עוד מקום לומר, שעצם זה שאין הגוי רשאי 
גבי אש גמורה, אלא  לבשל בישול רגיל על 
דוקא בכיריים מיוחדות כאלו, שמצריכות גם 
כלים מיוחדים, הדבר מועיל להיכר ולהבדיל 

בין הישראל לגוי. ודו״ק.

דורנו  מרבני  מדיינים  מלכים  וראיתי  ד. 
גוים  בישולי  אודות  בזה,  בכיוצא  שליט״א 
של  חימום  גופי  אין  שם  גם  כי  במיקרוגל, 
על  נעשים  והבישול  החימום  אלא  אש, 
שמכים  מגנטיים  אלקטרו  קצרים  גלים  ידי 
התבשיל  על  רבה  ובמהירות  בעוצמה 
מיקרוגל  בין  )וההבדל  מתחמם  הוא  וכך 
נעשה  החימום  שבמיקרוגל  לאינדוקציה, 
מתחמם  והכלי  ישיר,  באופן  עצמו  למאכל 
שהכלי  להיפך,  הוא  ובאינדוקציה  מחמתו. 
והוא המחמם את המאכל שבתוכו(.  מתחמם 
והג״ר שמואל וואזנר בשו״ת שבט הלוי ח״ח 
משום  א.  טעמים.  משני  אסר  קפה(  )סימן 
הטעמים  שני  זה  בבישול  שייכים  סוף  שסוף 
של גזירת בישולי גוים, משום חתנות, ומשום 
שמא יאכילנו איסור, ולא דמי לכבוש ומליח 
בגדר  זה  אבל  בישול,  בגדר  שאינו  ומעושן 
האש  ידי  על  נעשה  הבישול  ב.  ״בישול״. 
החשמלית של המיקרוגל, ואם לא כן, נאמר 
בכלל  שאינו  חשמלית  באש  בישול  כל  על 
יש  הראשון  הטעם  על  והנה  ע״ש.  הגזירה. 
לומר, כי הרב שבט הלוי לשיטתיה אזיל בח״ו 
)סימן קח אות ו( וח״ט )סימן קסב על סי’ קיג 
סי״ג( דס״ל שכל ״בישול״ היה בכלל הגזירה, 
לענין  גמור  בישול  הוא  בקיטור  בישול  ולכן 
בישולי גוים, וה״ה לבישול במיקרוגל. ע״ש. 
גוים  בישולי  איסור  שיש  איש  החזון  וכ״ד 
רבינו  ארחות  בספר  שהביא  וכמו  בקיטור, 
במכתב.  איש  החזון  שכ״כ  רכו(  )עמ’  ח״א 
ע״ש. אבל אנן בשיפולי גלימיה דמרן זיע״א 
האחרונים  דברי  לחזק  שכתב  וממה  נקטינן, 

דלא  מוכח  בקיטור,  גוים  בישולי  שהתירו 

שמיעא ליה כלומר לא סבירא ליה האי טעמא, 

אלא כיון שלא היה בכלל גזירת חכמים הוא 

״בישול״.  בגדר  שהוא  אע״פ  בהיתרו,  נשאר 

וכן מוכח ממה שכתבו הב״ח )סימן קיב סי״א( 

שאין  סק״ז(,  שפ״ד  קיב  )סימן  מגדים  והפרי 

איסור פת גוים ובישולי גוים בבישול בחמה. 

כי לא אסרו אלא בתנור של אש. וכ״כ הדרכי 

תשובה )סימן קיב סקי״ב(. ויש ראיה לדבריהם 

ממה שכתב המרדכי )פ״ק דחולין רמז תקצ(. 

ס״ק  קיג  )סימן  תשובה  בדרכי  וע״ע  ע״ש. 

ע״ש.  ד(.  )סימן  שנים  חיים  שו״ת  בשם  טז( 

והוא הדין למבשל בחמי טבריה, שכתב בספר 

קהל יהודה )סימן קיג סעיף יג( דשרי דומיא 

עד(.  )ס״ק  בכה״ח  להלכה  והובא  דמעושן. 

והלא  ע״ש.  מט.(.  )נדרים  אורה  בקרן  וע״ע 

בשם  נקרא  טבריה  ובחמי  בחמה  בישול  גם 

״בישול״, אלא ודאי שלא אסרו כל דבר אשר 

בשם ״בישול״ יקרא, אלא דוקא בישול באש. 

שכתבו  הראשונים  מדברי  לפע״ד  מוכח  וכן 

להתיר כבוש ומליח ומעושן מפני שלא גזרו 

אלא על ״בישול באש״, ולא כתבו שאינו בגדר 

אלא  בישול,  כל  אסרו  שלא  מוכח  ״בישול״, 

שכתב  השני  הטעם  ועל  באש.  בישול  דוקא 

שהמיקרוגל מבשל על ידי אש חשמלית ודמי 

לכל מבשל באש חשמלית, אחה״ר יש להעיר, 

חשמלי  זרם  רק  אש,  שום  אין  במיקרוגל  כי 

מגנטיים.  אלקטרו  גלים  אותם  את  המפעיל 

ואינו דומה כלל למבשל על גבי תנור או כירה 

עם  חימום  גופי  שם  שיש  וכדומה,  חשמלית 

אש ממש. ויתכן שהרב שבט הלוי סבר שכל 

כלי חשמלי מופעל על ידי אש גמורה, וכמו 

מרן  וגם  הקודם,  הדור  מרבני  כמה  שכתבו 

ח״א  אומר  יביע  בשו״ת  זיע״א  הגדול  רבינו 

)חאו״ח סימן יט( הלך מתחילה בדרך זו, עד 

שבסוף התשובה )אות יח( הביא מה שהסביר 



רז

הגרש״ז אוירבך שדבר זה אינו נכון במציאות, 

ואין במכשירים חשמליים שום הבערה וכיבוי 

בשו״ת  כתב  ולפ״ז  בלבד.  חשמלי  זרם  אלא 

יבי״א ח״ז )חאו״ח סימן לח( שהפעלת מאוורר 

בשבת אין בה איסור תורה כיון שאין בו אש, 

אלא איסור דרבנן של מוליד זרם בלבד. ע״ש. 

ודון מינה ואוקי באתרין. וכ״ה בחזון עובדיה 

בחזון  )ומ״ש  ע״ש  עט(.  )עמ’  ח״ג  שבת 

עובדיה שבת ח״ו )עמ’ קה( שהמדליק חשמל 

בשבת חייב משום מבעיר. היינו שמדליק אש 

חשמלית כגון תנור, או פלאטה חשמלית, או 

נורת ליבון וכדומה. ופשוט(. וע״ע להגרשז״א 

 )3 הערה  יב  )סי’  ח״א  שלמה  מנחת  בשו״ת 

הוא  )שגם  חשמלי  מזלג  בישול  בדין  שכתב 

מבשל על ידי אלקטרודות חשמליות ללא אש( 

בשבת, שאין בו איסור תורה, כיון שאין כאן 

איש  שהחזון  והביא  האש.  תולדות  ולא  אש 

טען לו שפשוט וברור שזה איסור דאורייתא, 

זה  אש  לייצר  אפשרות  יש  שבחשמל  מאחר 

כמו עיבור של האש והרי זה אסור מהתורה, 

כמו תולדת האש. והגרש״ז אוירבך לא הסכים 

הלוי  י״ל שהרב שבט  ואולי  ע״ש.  בזה.  עמו 

הלך בשיטת רבו החזון איש, ומחשיב מטע״ז 

אולם  באש.  בישול  כמו  בחשמל  בישול  כל 

כבר  הלא  איש,  דהחזון  למטוניה  גם  באמת 

נתבאר שבבישולי גוים לא אסרו בישול בעשן 

ולא  מהאש,  באים  שהם  למרות  בקיטור  או 

חיישינן למה שהוא בא מכח האש, כיון שלא 

אסרו אלא בישול באש ממש. וכל שכן בישול 

בחשמל ללא אש דקיל טפי. ומשום הכי אין 

המיקרוגל  של  החשמל  שכח  מטעם  לאסור 

והאינדוקציה נוצר על ידי שריפת האש, שהרי 

גם העשן נוצר על ידי האש ואעפ״כ שרי, כיון 

שהבישול עצמו לא נעשה על ידי האש. )מה 

שנוצר  סולארי,  חשמל  הרבה  היום  שיש  גם 

מכח השמש ולא על ידי אש(. ובספר בארות 

בישולי  אסר  קיד(  ס״ס  )חיו״ד  צדוק  שלמה 
)פ״ט  ה״ה  ממ״ש  וחיליה  במיקרוגל,  גוים 
מהל’ מאכ״א ה״ו( שאסרו את צורת הבישול 
הנפוצה ביותר, והוא הדין למיקרוגל שהדרך 
לבשל בו בזמננו. ע״ש. ובמחכ״ת ה״ה מיירי 
בישולי  בענין  ולא  בחלב  בשר  בישול  בענין 
גוים, וכבר נתבאר שיש לחלק ביניהם. ועוד 
גוים בדרך בישול  גזרו על בישולי  שחכמים 
שהיה נפוץ בזמנם, ולא גזרו על דרכי בישול 
חדשות שעתידות להתחדש במהלך הדורות. 
ומכאן תשובה מוצאת למה שכתב בספר פתבג 
בישולי  בהחלט  שאסר  ג(  סעיף  )פ״ג  המלך 
שתוצאת  לפי  טעמו  והיה  במיקרוגל,  גוים 
הבישול במיקרוגל שוה לבישול באש, ואילו 
היה המיקרוגל בזמן חכמים היו גוזרים עליו, 
ונמשך אחרי דברי הרב שבט הלוי. ושם )עמ’ 
ע״ש.  רצאבי.  הגר״י  לו  כתב  שכן  הביא  רב( 
עצמו  דברי  סותר  שהוא  לכך  לבו  שת  ולא 
לעיל )סעיף א( שהתיר בישולי גוים בקיטור 
בכלל  ואינם  אש  שאינם  כיון  טבריה,  ובחמי 
שוה  התוצאה  שם  גם  והרי  חכמים.  גזירת 
לבישול באש, והרב שבט הלוי לטעמיה אזיל 
שאסר בישול בקיטור מטעם זה, וכנ״ל. ושו״ר 
בשו״ת דברי דוד ח״ד )חיו״ד סימן יח אות טו( 
שהעיר לנכון על מחבר פתבג המלך, שהתיר 

קיטור ואסר מיקרוגל. ע״ש. 

ה. ולא אכחד שמלבד הרב שבט הלוי, ראיתי 
גוים  גם לכמה מחכמי דורנו שאסרו בישולי 
במיקרוגל, וכמבואר בשו״ת תשובות והנהגות 
אלישיב  הגרי״ש  דעת  וכן  רמט(.  )סימן  ח״ה 
כפי שהובא בספר שבות יצחק ח״ו )עמ’ סא(. 
)סימן  ח״ב  יחזקאל  כנסת  בספר  פסקו  וכן 
יב אות א(, ובשו״ת שרגא המאיר ח״ו )סימן 
דוד ח״ד  וכן העלה בשו״ת דברי  ג(.  אות  נג 
ובספרו בין ישראל לעמים  יח(,  )חיו״ד סימן 
)פ״ז ס״ה(. ועוד. ולפי דבריהם הוא הדין שיש 

הרב יצחק לוי



רח

כי גם שם  גוים באינדוקציה,  לאסור בישולי 

שגם  באמת  אולם  לבישול.  שוה  התוצאה 

גוים  בישולי  שאסרו  אזלי,  לשיטתייהו  הם 

בקיטור, וכמ״ש בספר שבות יצחק ח״ו )עמ’ 

)סימן  ח״ג  והנהגות  תשובות  ובשו״ת  סה(, 

)שם  הנ״ל  לעמים  ישראל  בין  ובספר  רמז(. 

סעיף ד, ו(. ע״ש. אבל לדידן דנקטינן להתיר 

בישולי גוים בקיטור, כיון שאינו בישול באש, 

הוא הדין והוא הטעם להתיר בישול במיקרוגל 

ובאינדוקציה. ואכן כמה מפוסקי זמננו כתבו 

מהטעמים  במיקרוגל  גוים  בבישולי  להקל 

שכתבנו לעיל, ע’ להרב זאב לב בירחון מוריה 

גליון רא-רב )עמ’ צח והלאה( ובספרו מערכי 

איסורי  שאין  לבאר  שהאריך  תמז(  )עמ’  לב 

בישולי גוים במיקרוגל, וכתב שאפילו לדעת 

האגרות משה )או״ח ח״ג סימן נב( שהמבשל 

במיקרוגל בשבת עובר איסור דאורייתא, כיון 

שבישל כדרך המבשלים, יודה להתיר בישולי 

שלא  הראשונים  לפמ״ש  במיקרוגל,  גוים 

עש״ב.  דוקא.  באש  אלא  גוים  בישולי  אסרו 

וע’ למרן הראשון לציון שליט״א בילקוט יוסף 

שבת ג’ )סימן שיח עמ’ קנ( שדן בארוכה בדין 

בישול בשבת במיקרוגל, ומסקנתו דהוי ספק 

האמור,  לפי  מקום  ומכל  ע״ש.  דאורייתא. 

דאורייתא  בישול  דהו״ל  הסוברים  לדעת  גם 

משום דהוי בישול כדרך המבשלים, אינו ענין 

ח״ד  אומר  ביביע  וכבר  דקיל.  גוים  לבישולי 

ולהוכיח  לבאר  כתב  ב(  אות  ט  סימן  )חיו״ד 

שיש לחלק בין בישול בשבת לבישולי גוים, 

ועפ״ז התיר בישולי גוים בקיטור. ע״ש. ודון 

בספר  להקל  פסקו  וכן  באתרין.  ואוקי  מינה 

ובספר  יג(.  סעיף  קיג  )סימן  בנימין  חלקת 

ובספר  קמט(.  )עמ’  אדרעי  כהלכה  מטבח 

כשרות השלחן )דיני בישולי גוים עמ’ סד סוף 

גולדברג.  נחמיה  זלמן  הג״ר  ושכ״ד  ו(,  הע’ 

יט  הלכה  )פ״ל  תשמורו  חוקותי  בספר  וכ״כ 

עמ’ תיט(. ובשו״ת ישיב משה טורצקי )חאו״ח 

ה(.  )סימן  ח״ה  דרך  אבני  ובשו״ת  יח(.  סימן 

ובספר ויצבור יוסף שעשוע )פ״ב הלכה כו(. 

ובספר כשרות כהלכה מהדורה ח’ )עמ’ שפב 

וייס במנחת אשר  )וע״ע להגר״א   .)59 הערה 

)דברים סימן ה אות ו( שצידד להתיר מטעם 

שמיקרוגל לא מבשל על ידי אש, וכתב שלא 

שלא  והרמ״א  הטור  מלשון  להתעלם  ניתן 

אסרו אלא ״בבישול של אש״. ע״ש. והסכים 

לזה בספר אשמרה לפי ח״ב )עמ’ ריב( דדבריו 

מסתברים. וכן פסק להקל בשו״ת להורות נתן 

ח״ז )סימן סד(. ע״ש. וכן העלה הלכה למעשה 

הרה״ג מאיר אלול בירחון אור תורה )תש״ס 

סימן פו(. ע״ש. ולפי דבריהם הוא הדין והוא 

הטעם להקל בבישול בכירים של אינדוקציה. 

ואם כי יש מהרבנים הנ״ל שהקילו במיקרוגל 

מטעם נוסף, שאיכות הבישול לא שוה בו כמו 

בישול באש. וזה לא שייך באידנוקציה. מ״מ 

כבר הבאנו סמוכין דקשוט לסמוך על הטעם 

בישולי  גזירת  בכלל  היה  ולא  אש,  שאינו 

גוים. והוכחנו בס״ד שכפי הנראה כן דעת מרן 

רבינו עובדיה יוסף זיע״א, וכ״כ בשו״ת תורת 

אבי )עמ רטז(. ובשו״ת אבני לוי ח״ב )חיו״ד 

סימן ב(. ע״ש. ולפי זה הוא הדין לאינדוקציה. 

ושו״ר בספר שלחן ישראל כהן )סימן יג, עמ’ 

לו  שאמר  אחד  חכם  שהביא  שלאחר  תלב(, 

כתב  אינדוקציה,  כירת  ע״ג  בבישול  לאסור 

הרהמ״ח שלפ״ד מרן היבי״א שהתיר בישולי 

בישול  להתיר  שיש  הדין  הוא  בקיטור,  גוים 

באינדוקציה. ע״ש. וכ״כ בספר שלחן מלכים 

טז  מכתב  הרבנים  )במכתבי  ח״ב  שלום  בר 

אות ט( בשם הרב משה היינמאן מבולטימור, 

ואינדוקציה.  במיקרוגל  גוים  בישולי  שהתיר 

להג״ר  רואי  אחרי  ראיתי  הלום  וגם  ע״ש. 

ח״ח  אליהו  דברות  בשו״ת  אבירז’ל  אליהו 

)סימן פו( שישב על מדוכה זו, אם יש בישולי 



רט

להתיר  טעם  כתב  ומתחילה  במיקרוגל,  גוים 
מפני שאין איסור בישולי גוים אלא באש, אבל 
כאן אין הבישול נעשה באש, אלא בגלי האש 
כתולדות  והו״ל  המאכל.  על  החשמל  שזורק 
האור בשבת  בתולדות  דבישול  ואע״ג  האור, 
גוים  בישולי  דלענין  י״ל  מדאורייתא,  אסור 
שרי, ובפרט שהוא יותר קל מתולדות האור, 
כי הוא רק כח מגנטי שגורם לחימום המאכל. 
ומכיון שחכמים לא גזרו על בישול כזה, אפילו 
אם הבישול הזה יהיה נפוץ אצל רוב העולם, 
ואפילו ששייך בבישול זה טעמי האיסור של 
יאכילנו  ושמא  חתנות  משום  גוים,  בישולי 
שגזרו  מה  אלא  לנו  אין  אעפ״כ  טמא,  דבר 
חכמים בפירוש. ודלא כהשבט הלוי שהחמיר 
בזה. עכת״ד. וכבר נתבאר שהחשמל הזה אינו 
אש כלל, וקיל טפי מבישול בתולדות האור, 
וא״כ איצטמיד חצבא להקל. אלא שמה שכתב 
שם בתוך דבריו עוד טעם להקל בנ״ד משום 
הדשן  התרומת  ודעת  רישיה,  כפסיק  דהו״ל 
)סימן סד( להקל בפסיק רישיה בדרבנן אפילו 
בשבת  ואם  לנ״ד.  וה״ה  ליה,  דניחא  היכא 
התירו כמה פוסקים כדעת תרומת הדשן, כל 
שכן שיש להקל בפסיק רישיה בבישולי גוים. 
בזה,  דבריו  להלום  יכלתי  לא  ואחה״ר  ע״כ. 
כי מה שייך כאן פסיק רישיה, שהרי המבשל 
הללו.  האלקטרוניים  בגלים  לבשל  מתכוין 
שאין  הדין,  לעיקר  דבריו  צדקו  עכ״פ  וצ״ע. 
לנו לחדש גזירה חדשה ולאסור בישולי גוים 
במיקרוגל, אחר שלא גזרו עליו חכמים. וה״ה 

בכל זה לבישול על גבי כירת אינדוקציה. 

בדבר,  להקל  לשבח  טעם  להוסיף  ויש  ו. 
כי הנה ההיתר בזה נחוץ בעיקר למה שמצוי 
קשישים  בבתי  זרים  עובדים  שיש  היום, 
בביתם,  להם  מבשלים  והם  לעזרה,  הזקוקים 
וכן לגוים שעובדים בבתי עסק של אוכל, כגון 
מלון  ובתי  אולמות  של  ומטבחים  מסעדות 

וכדומה, אשר שם יש לנו עוד סימוכין להקל 

הראב״ד,  בשם  )לח.(  בע״ז  התוס’  מ״ש  ע״פ 

הגוי,  בבית  אלא  גוים  בישולי  איסור  שאין 

אבל לא בבית הישראל, שאז אין לחוש משום 

חתנות ולא שמא יאכילנו דבר טמא. וכן יש 

מקילים בגוי שהוא שכירו, שאין קירוב הדעת 

וגזירת חתנות אלא במי שעושה מרצונו, ולא 

באלו שעושים בין ירצו ובין לא ירצו, והובא 

בשו״ת הרשב״א )סימן סח(. וכן הביא הרא״ה 

כי  ואם  ע״א(.  דצ״ד  ״ז,  ש  )ב״ג  הבית  בבדק 

למעשה אין לסמוך על זה, כי רוב הראשונים 

)סימן  ערוך  השלחן  מרן  ולכן  זה,  על  חלקו 

קיג סעיף א, ד( פסק לאסור גם בבית ישראל, 

משום  טעמא  והיינו  שלנו.  בשפחות  וגם 

הראשונים,  שכתבו  וכמו  רבנן,  פלוג  דלא 

וכ״כ מרן הבית יוסף )שם(. ע״ש. מכל מקום 

נמצא שבנידון בישולי גוים באינדוקציה אין 

אין  דעת  קירוב  מצד  כי  להחמיר,  טעם  לנו 

לחוש בבית ישראל ובשכירו, וגם אין לחוש 

במקומות  בפרט  טמא,  דבר  יאכילנו  שמא 

מטעם  משגיח  ידי  על  ומושגחים  המפוקחים 

גמורה  באש  בבישול  לאסור  ודיינו  הרבנות, 

שגזרו עליו חכמים בפירוש מטעם לא פלוג 

בבישול  גם  עלה  להוסיף  דלא  והבו  רבנן, 

חדש כזה שלא אסרוהו חכמים. מאחר שסוג 

הבישול הזה שאינו על ידי אש לא היה בכלל 

להגאון  בזה  כיוצא  ומצאנו  חכמים.  גזירת 

וסימן  קנ,  סימן  )חיו״ד  בתשובה  סופר  חתם 

קפב( שכתב בנידונו לגבי כתמים בזמן הזה, 

דאע״ג דאמרינן בגמרא נדה )נח:( דעד כגריס 

מאכולת  אין  ובזה״ז  מאכולת,  בדם  תולה 

גזירת  שכל  מאחר  מקום  מכל  כזה,  בגודל 

ולא  טהרות,  משום  היתה  כתם  על  חכמים 

שלא  לבעלה  גם  אותה  וטימאו  רבנן  פלוג 

לטהרות  נדה  טמאה  שהאשה  חוכא  תהיה 

אף  במנין  שנאסר  וכיון  לבעלה,  וטהורה 

הרב יצחק לוי



רי

לא  הגזירה  מ״מ  טהרות  טעם  שבטל  פי  על 

שכל  וכיון  לבעלה,  אסורה  ועדיין  בטלה 

עצמה לא נאסרה לבעלה אלא מתקנת חכמים 

הראשונים, אין לנו לטמא אותה אלא בשיעור 

כתם שבזמניהם שהיה מאכולת גדולה מצויה, 

אף על פי שבזמנינו אין נמצא. והובא בפתחי 

מרן  זה  יסוד  וכ״כ  סק״י(.  קצ  )סימן  תשובה 

ח״ד  אומר  יביע  בשו״ת  זיע״א  הגדול  רבינו 

)חיו״ד סימן יג(, ושם כתב לחזק דברי החתם 

סופר. וע״ע ביבי״א ח״ח )חיו״ד סימן טו אות 

ג(, וח״י )חיו״ד סימן נח בהערות על ח״א אות 

ע״ש.  ב(.  הערה  ח  )סימן  הבית  ובטהרת  כו(, 

בכתמים  להקל  האחרונים  כתבו  זה  ומטעם 

בזמן הזה עד כגריס, אע״פ שגם לא מצוי כלל 

)נח:(  בנדה  הנה  כי  הנשים,  בבגדי  מאכולות 

כמה  עליה  שאין  ומטה  מטה  לך  שאין  אמרו 

טיפי דם מאכולת, משא״כ בזה״ז. מ״מ ההיתר 

צדקה  מעיל  בשו״ת  וכמ״ש  במקומו,  נשאר 

)סימן כ(, ודלא כהסדרי טהרה )סימן קצ ס״ק 

תשובה  בדרכי  בזה  המחלוקת  והובאה  סא(, 

יוחנן  רבי  הגאון  וכ״ד  לח(.  ס״ק  קצ  )סימן 

סופר להקל בזה, והובאו דבריו בשו״ת מנחת 

שכ״ד  הביא  והרהמ״ח  פג(.  )סימן  ח״ו  יצחק 

למעשה  ואמנם  קפג(.  )ר״ס  השלמים  התורת 

סמך על זה רק בעוד צירוף. ע״ש. אולם אנן 

בטה״ב  וכמבואר  בזה,  להקל  נקטינן  בדידן 

ח״א )עמ’ כג, וסימן ח אות יב עמ’ תט(. וע״ע 

בשו״ת יביע אומר ח״ח )חיו״ד סימן טז( לענין 

קינוח חיצוני, דאע״ג דאותו מקום בדוק אצל 

מאכולת, לא גזרו על כתם בשיעור עד כגריס 

ועוד. וטעמא דכולהו על פי דברי החתם סופר 

הוא  היום  האיסור  כל  דבלא״ה  כיון  הנ״ל, 

משום דלא פלוג רבנן, הבו דלא להוסיף עלה 

גם במקום שלא גזרו ולא שייך טעם הגזירה. 

שבבישול  באתרין,  ואוקי  מינה  ודון  ע״ש. 

בבית ישראל על ידי גוי שכיר, אין טעם כ״כ 

לגזירת חכמים אם לא משום לא פלוג, ולכן 
ואינדוקציה  במיקרוגל  בבישול  לחוש  אין 

שלא היו בכלל הגזירה. 

ז. ויש לצרף לסניף מה שהביא בספר ברוך 
 )35 הערה  )פ״ד  טוב  יום  הל’  שרגא  שאמר 
שאין  זצ״ל,  שאול  אבא  ציון  בן  חכם  בשם 
גוים כלל בכלים חשמליים, כיון  דין בישולי 
שהאש שמבשלת את המאכל היא כח כחו של 
הגוי, על ידי החשמל שמגיע בכל רגע מחברת 
חשמל, ואין בזה איסור בישולי גוים. וכן הביא 
בשמו בשו״ת עטרת פז כרך ב )סימן ב בהערה 
)עמ’  ח״א  משפטיך  יורו  ובשו״ת  קד(.  עמ’ 
רפג(. ומצאתי לו חבר לסברא זו, הוא הגאון 
אורייתא  בקובץ  שיינברג  פינחס  חיים  רבי 
איסור  שאין  לומר  שיש  קנז(,  )עמ’  יח  גליון 
בישולי גוים בחשמל, כיון שבשעת ההדלקה 
כך  אחר  ורק  לבשל,  הראוי  אש  כח  שם  אין 
אור  ובספר  ע״ש.  כחו.  כח  והו״ל  מגיע  הוא 
)עמ’  אבי  תורת  ובשו״ת  חוקת(  )פרשת  שרה 
זצ״ל.  יוסף  יעקב  הרב  שכ״ד  הביאו  ריא( 
ע״ש. וע״ע להרה״ג לוי יצחק הלפרין בספרו 
קעז(.  )עמ’  המודרני  במטבח  ושבת  כשרות 
סימן  )חיו״ד  ח״ה  הקהתי  שבט  בשו״ת  וע״ע 
קלו אות ב(. ועע״ש )סימן קלז אות ב(. ע״ש. 
)חאו״ח  יביע אומר ח״ט  וע״ע בשו״ת  ודו״ק. 
סימן קח( שעמד על חידושו של האור לציון 
ח״ב )עמ’ קע אות יב( בענין חידושו של האור 
הדלקת  לגבי  כחו  כח  חשיב  דחשמל  לציון 
נרות שבת, ולכן לא יוצאים ידי חובה בנרות 
חשמל. )וכ״כ סברא זו בשמירת שבת כהלכתה 
)פמ״ג הערה כב( בשם הגרש״ז אוירבך. ע״ש(. 
שכתב  מה  זה  על  הביא  אומר  היביע  ומרן 
)סי’  הטור  על  צבי  בהר  פראנק  הגרצ״פ  בזה 
רסג(, שאפילו נאמר שדוקא האור הראשון בא 
והולך  דולק  החשמלי  שהנר  מה  אבל  מכחו, 
אין זה מכחו, אלא כח שני, אעפ״כ יוצאים בו 



איר

ידי חובת המצוה, שעיקר המצוה שיהיה אור 
ההדלקה,  עצם  שבת  נרות  מצות  ואין  בבית, 
אלא ההשתדלות שיהיה נר דולק בבית. ע״ש. 
לציון  האור  של  חידושו  עצם  את  דחה  ולא 
ודו״ק.  כחו.  ככח  חשיבא  החשמל  שהדלקת 
חשמלית  אש  הדלקת  לגבי  שאפילו  ובאמת 
דלא  אחרונים  כמה  דעת  טוב,  ויום  בשבת 
בעלמא,  גרמא  אלא  בידים,  הדלקה  חשיב 
)סימן  ח״א  דעת  יחוה  בשו״ת  שהביא  וכמו 
תלב(.  )עמ’  ח״ג  שבת  עובדיה  ובחזון  לב(, 

ע״ש. ולכאורה היה מקום לסמוך על דבריהם 
וי״ל. ומיהו  גוים.  לכל הפחות לענין בישולי 
דעלמא  וסוגיאן  זה,  על  לסמוך  אין  למעשה 
וכן  חשמלית,  באש  גם  גוים  בישולי  שיש 
דעת כמעט כל חכמי דורנו, ובספר ישא יוסף 
)חיו״ד סימן ח( הביא עדות מבנו של חכם בן 
ציון אבא שאול, שלא היה מורה כן למעשה 
לציון  אור  הספר  עורכי  עשו  טוב  לא  )ולפ״ז 
שכתבו כן בצורה ברורה הלכה למעשה(. מ״מ 

חזי לאיצטרופי לסניף בעלמא על פנים. 

לסיכום: 

זרם חשמלי שמפעיל גלים  ידי  ידי אש, אלא על  כיריים אינדוקציה שאינן פועלות על 
קצרים אלקטרו מגנטיים, אין בהם איסור בישולי גוים כלל, ולכן הגוי רשאי לבשל על 
כיריים אלו בישול גמור מתחילתו ועד סופו, כי לא גזרו חכמים איסור בישולי גוים אלא 
בבישול שעל ידי אש בלבד. וכל שכן כשהגוי הוא שכירו של הישראל, ועושה כן בבית 
הישראל. ואדרבה, יש בזה תיקון גדול לבעיית בישולי גוים במקומות ציבוריים שתחת 
השגחת הרבנות, וכן לקשישים שיש בביתם עובדים זרים, שאפשר להורות להם לבשל 

בכירת אינדוקציה, וכך יצאו מחשש איסור בישולי גוים.

ולפי דרכנו למדנו, שהוא הדין שאין איסור בישולי גוים במיקרוגל, שגם הוא מבשל ללא 
אש אלא על ידי זרם חשמלי בלבד.

ומפירות הנושרים, שאין בישולי גוים בחמה, וכן בחמי טבריה, ובקיטור. וכן אין איסור 
בכבוש,  גוים  בישולי  והיעב”א.  כתבתי.  הנלע”ד  ומעושן.  ומליח,  בכבוש,  גוים  בישולי 

ומליח, ומעושן. הנלע״ד כתבתי. והיעב״א.

הרב יצחק לוי





האם מותר למורה לקחת-להחרים מתלמיד 
חפץ, כאשר התלמיד משחק בשיעור, ומתוך 

כך אינו מקשיב ומפריע למהלך השיעור?

אבד,  שהוחרם-נלקח  החפץ  אם  הדין  מה 
על מי חלה חובת התשלום - על המורה או 

על הנהלת ביה״ס?

•

כל  ״מתני’.  ע״א:  כט  דף  קידושין,  גמרא 
ונשים  חייבין,  הבן על האב - אנשים  מצות 
פטורות . . גמ’. מאי כל מצות הבן על האב . . 
אמר רב יהודה, ה״ק: כל מצות הבן המוטלות 
על האב לעשות לבנו - אנשים חייבין, ונשים 
בבנו  חייב  האב  דת״ר:  להא  תנינא  פטורות. 
ולהשיאו  תורה,  וללמדו  ולפדותו,  למולו, 
תורה.  ללמדו   .  . אומנות  וללמדו  אישה, 
מנלן? דכתיב: )דברים יא( ולמדתם אותם את 
מיחייב   - אבוה  אגמריה  דלא  והיכא  בניכם. 

איהו למיגמר נפשיה, דכתיב: ולמדתם״.

ושם, בדף ל ע״א: ״עד היכן חייב אדם ללמד 
שמואל:  אמר  יהודה  רב  אמר  תורה?  בנו  את 
מקרא  אביו  אבי  שלימדו  דן,  בן  זבולון  כגון 
ומשנה ותלמוד, הלכות ואגדות. מיתיבי: למדו 
מקרא - אין מלמדו משנה; ואמר רבא: מקרא 
- זו תורה! כזבולון בן דן ולא כזבולון בן דן, 
כזבולון בן דן - שלמדו אבי אביו, ולא כזבולון 
ותלמוד,  משנה  מקרא,  התם  דאילו   - דן  בן 

הלכות ואגדות, ואילו הכא מקרא לבד״.

רש״י ור״ן למדים מדברי הגמ’ במס’ קידושין 
על חובת האב מהתורה ללמד את בנו תורה, 
אמנם לא את כל התורה כולה: מקרא משנה 
תלמוד וכדו’, אלא חיובו של האב ללמד את 

בנו מקרא בלבד.

לימוד  שחיוב  סוברים  הרב  ושו״ע  הסמ״ג 
האב את בנו מקרא בלבד, זה נאמר דווקא מה 
בנו. אך לגבי  שהאב חייב ללמד בעצמו את 
יתר מקצועות התורה חייב האב להשכיר לו 
שאמרו  ממה  ראיה  והובא  שילמדנו,  מלמד 
. דאם   . ובנו ללמוד  ״הוא ללמוד  בגמ’ שם: 
ס״ד  ואי  קודמו.  בנו  ממנו  ומשכיל  נבון  בנו 
דאין זה מצות עשה, איך נדחה מצות תלמוד 

תורה דידיה מפני בנו״.

תקנת ר׳ יהושע בן גמלא

יהודה  רב  ״דאמר  ע״א:  כא  ב״ב   בגמרא 
אמר רב: ברם זכור אותו האיש לטוב ויהושע 
תורה  נשתכח  הוא  שאלמלא  שמו,  גמלא  בן 
מישראל; שבתחילה, מי שיש לו אב - מלמדו 
תורה, מי שאין לו אב - לא היה למד תורה. 
 - אותם  ולמדתם  י״א(  )דברים  דרוש,  מאי 
ולמדתם אתם, התקינו שיהו מושיבין מלמדי 
ב’(  )ישעיהו  דרוש,  בירושלים. מאי  תינוקות 
כי מציון תצא תורה; ועדיין מי שיש לו אב - 
היה מעלו ומלמדו, מי שאין לו אב - לא היה 
עולה ולמד, התקינו שיהו מושיבין בכל פלך 
ומי  י״ז,  כבן  ט״ז  כבן  אותן  ומכניסין  ופלך; 

חיוב האב ללמד בנו תורה מדאורייתא

הרב ניסים מזרחי
רב הישוב באר גנים

גיר



דיר

ויצא, עד  שהיה רבו כועס עליו - מבעט בו 
מושיבין  שיהו  ותיקן,  גמלא  בן  יהושע  שבא 
מלמדי תינוקות בכל מדינה ומדינה ובכל עיר 

ועיר, ומכניסין אותן כבן שש כבן שבע״.

הכוהנים  מן  אחד  היה  גמלא  בן  יהושע 
הגדולים סמוך לחורבן בית שני שתיקן תקנה 
בעניין החינוך, התקנה הייתה בעיקר לאותם 
ילדים שאין להם אב והיו גדלים בלא לימוד 
שמתקני  הגמ’  מדברי  שרואים  כפי  תורה. 
הדור,  לכאורה החכמים שבאותו  היו  התקנה 
הם עשו שינויים בתקנה מתוך לימוד הלקחים, 

והיו שלושה שלבים בתקנה זו:

שלב א’ - בתחילה הושיבו מלמדי תינוקות 

בירושלים בלבד, אך ראו שהבעיה לא נפתרה, 
כיון שמי שהיה לו אב, אביו היה עולה עמו 
לא  יתום  שהיה  מי  אך  ומלמדו,  לירושלים 
יכל להגיע לירושלים לבדו. ולכן הוסיפו על 

התקנה.

בכל  תינוקות  מלמדי  להושיב   - ב’  שלב 

לא  התקנה,  של  זה  בשלב  גם  ופלך,  פלך 
הגדולים  הבנים  שרק  כיון  הבעיה  נפתרה 
הדרך  מחמת  עצמם  בכוחות  להגיע  שיכלו 
הקטנים  והילדים  באים,  היו  ללמוד  הארוכה 
לא יכלו להגיע, בשלב זה של התקנה נוצרה 
בעיה נוספת והיא כיון שהתחילו ללמוד בגיל 
ט״ז היו בעיות משמעת )מהר״ם שם(, ולכן מי 

שהיה רבו כועס עליו היה מבעט בו ויוצא.

שלב ג’ - השלב השלישי של התקנה שהיוזם 

שלה היה יהושע בן גמלא והיא, שיהיו מלמדי 
תינוקות בכל מדינה ומדינה ובכל עיר ועיר, 
וגיל החינוך יחל מגיל שש או שבע, בכך נפתרו 
שתי הבעיות: א. נפתרה בעיית המרחק, בכל 
מדינה ובכל עיר יש מלמדי תינוקות, וגם מי 
שאין לו אב יכול ללמוד. ב. הופחתו בהרבה 
למלמדים  קטנים,  הילדים  המשמעת,  בעיות 

לבעיות  והפתרונות  סבלנות,  יותר  הייתה 

שמופיע  כפי  מתונות  יותר  היו  המשמעת 

בגמ’ שם בהמשך: ״אמר ליה רב לרב שמואל 

אלא  תימחי  לא  לינוקא  מחית  כי  שילת  בר 

להוי  קרי  ודלא  קרי  דקרי  דמסאנא  בערקתא 

צוותא  ״להוי  ופירש רש״י:  צוותא לחבריה״. 

ולא  מדאי  יותר  לייסרו  זקוק  אינך  לחבריה, 

לסלקו מלפניך אלא ישב עם האחרים בצוותא 

וסופו לתת לב״. אפשר לתת לקח לינוקא, אך 

רוב התלמידים ישפיעו עליו לטובה. זו הדרך 

התלמידים  של  הרוב  שהתקבלה,  החינוכית 

הטובים הם ישפיעו על היחידים.

עליה  גמלא  בן  יהושע  של  זו  תקנתו 

מישראל,  תורה  נשתכח  הוא  אלמלא  אמרו 

מלמדים אותנו חז״ל על העוצמה והכוח בזה 

צעיר,  בגיל  התורה  את  ללמד  שמתחילים 

ומלמדי תינוקות נמצאים בכל מקום ומקום. 

אלו דרכי החינוך להמשכיות התורה בישראל.

 ההבדל בין לפני התקנה לבין 
אחרי התקנה

דלאחר  ״נמצא  רמ״ה:  סי’  השולחן,  ערוך 

האב  היה  דמקודם  הדברים  נשתנו  התקנה 

ועתה  מקרא  שנה  י״ג  עד  מלמדו  האב  היה 

אין האב מלמדו רק ראשי פרקים כמו תורה 

צווה ושמע ישראל להשריש האמונה ותמונות 

האותיות ונקודותיהן עד שש או שבע ואח״כ 

מכניסו לחדר והמלמד מלמדו מקרא ומשנה 

וכו’ ושלוחו של אדם כמותו ולכן כופין להאב 

על שכר לימוד מפני שמצווה שלו היא ועיקר 

התקנה הייתה מפני היתומים אלא כיוון שראו 

לכל  כן  הדין  נשאר  לכולם  טוב  יותר  שזה 

הבנים״. 

שו״ע יו״ד סי’ רמה: ״מצות עשה על האיש 

ללמד את בנו תורה. ואם לא למדו אביו, חייב 



וטר

. חייב להשכיר מלמד לבנו,   . ללמד לעצמו 

ללמדו. אבל לבן חבירו, אינו חייב להשכיר. 

הגה: והיו כופין ליה לשכור לבנו מלמד. ואם 

אינו בעיר, ויש לו נכסים, אם אפשר לאודועי 

לנכסיו  יורדים  לאו,  ואם  ליה,  מודיעים  ליה 

פ״א  מיימוני  )הגהות  לבנו  מלמד  ושוכרים 

מתחיל  מאימתי  ה.   .  . הר״מ(  בשם  דת״ת 

ללמד לבנו, משיתחיל לדבר מתחיל ללמדו: 

ופסוק  ד(,  לג,  )דברים  וגו’  לנו  צוה  תורה 

ואח״כ  ד(,  ו,  )דברים  שמע  מפרשת  ראשון 

מלמדו מעט מעט, עד שיהא כבן ששה או כבן 

 .  . תינוקות  מוליכו אצל מלמדי  ואז  שבעה, 

מושיבין מלמדי תינוקות בכל עיר ועיר. וכל 

עיר שאין בה מלמד תינוקות, מחרימין אנשי 

לא  ואם  תינוקות.  מלמד  שיושיבו  עד  העיר 

הושיבו, מחריבין העיר, שאין העולם מתקיים 

אלא בהבל פיהם של תינוקות של בית רבן״.

סיכום:
מפסק השו״ע יש ציווי לאב ללמד את בנו 

תורה משיתחיל לדבר לימוד הפסוקים: ״תורה 

צוה לנו״ וכו’ ופסוקי קריאת שמע. מגיל שש 

או שבע חייב להשכיר לו מלמד או להוליכו 

אצל מלמדי תינוקות.

חובה,  חינוך  חוק  יש  כאשר  היום  בזמננו 

ות״ת  ספר  ובתי  מסודרת,  חינוך  ומערכת 

ככתבם  השו״ע  דברי  מתקיימים  מסודרים, 

וכלשונם.

 היחס בין המורה-המלמד 
לתלמידיו

אחד  כל  ללמד  החכם  על  עשה  מצות  א. 

תורה:

יא:  עשה  מצות  לרמב״ם  המצוות  ספר 

חכמת  ללמוד  שצונו  היא  הי״א  ״והמצוה 
תלמוד  שנקרא  הוא  וזה  וללמדה  התורה 
תורה והוא אמרו )שם( ושננתם לבניך. ולשון 
מוצא  אתה  וכן  תלמידיך  אלו  לבניך  ספרי 
בנים שנאמר  קרוים  מקום שהתלמידים  בכל 
ויצאו בני הנביאים. ושם נאמר ושננתם שיהו 
לא  דבר  פיך כשאדם שואלך  בתוך  מחודדין 
תהא מגמגם לו אלא אמור לו מיד. וכבר נכפל 
ועשיתם,  ולמדתם  רבות,  פעמים  הזה  הצווי 
הזרוז  התפזר  וכבר  וילך(.  )פ’  ילמדון  למען 
על מצוה זו ולשקוד בה תמיד במקומות הרבה 
מן התלמוד. ונשים אין חייבות בה מאמרו בה 
)פ’ והא״ש( ולמדתם אותם את בניכם ואמרו 
בגמר  שהתבאר  כמו  בנותיכם  ולא  בניכם 

קדושין )כט ע״ב, ל ע״א(״. 

המאירי )ב״ב כא, א( כתב, מצות עשה על 
״ולימדתם  בנו תורה שנאמר  האב ללמד את 
שנאמר  בנו  לבן  ואף  בניכם״,  את  אותם 
״והודעתם לבניך ולבני בניך״, ומ״מ מצוה על 
אלא  ללמוד  שרוצה  מי  לכל  ללמד  חכם  כל 
ובני  לבניו  אלא  מלמדים  לשכור  עליו  שאין 

בניו, עכ״ל.

שו״ע יו״ד סימן רמה: ״כשם שמצוה ללמד 
את בנו, כך מצוה ללמד את בן בנו, שנאמר: 
ט(.  ד,  )דברים  בניך  ולבני  לבניך  והודעתם 
חכם  כל  על  מצוה  אלא  בלבד,  בנו  לבן  ולא 
מישראל ללמד לתלמידים, שגם הם נקראים 
בנים, אלא שמצוה להקדים בנו לבן בנו, ובן 

בנו לבן חבירו״. 

ב. המורה-המלמד, שליח האב

לחדר  מכניסו  ״ואח״כ  רמ״ה:  ערוה״ש, 
ושלוחו  וכו’  ומשנה  מקרא  מלמדו  והמלמד 
שכר  על  להאב  כופין  ולכן  כמותו  אדם  של 
לימוד מפני שמצווה שלו היא ועיקר התקנה 
שזה  שראו  כיוון  אלא  היתומים  מפני  הייתה 

הרב ניסים מזרחי



זטר

יותר טוב לכולם נשאר הדין כן לכל הבנים״.

אע״פ שעיקר התקנה הייתה ליתומים הדין 
האב  את  וכופים  הבנים,  לכל  הוא  למעשה 
לשכור לו מלמד כיון שזו היא מצווה המוטלת 
את  מקיים  אינו  הוא  שבפועל  ואע״פ  עליו, 
הוא  שהמלמד  אלא  המלמד,  אלא  המצווה 

שליח האב ושלוחו של אדם כמותו.

ניתן להביא לכאורה ראיה נוספת שהמלמד 
הוא שליח האב, שהרי השו״ע פסק בסי’ רמ״ה 
יכה אותו המלמד מכת אויב,  ״לא  וז״ל:  ס״י 
אלא  במקל,  ולא  בשוטים  לא  אכזרי,  מוסר 

ברצועה קטנה״.

המלמד  של  הסמכות  מהיכן  לשאול  ויש 
שליח  הוא  למעשה  אלא  הבן.  את  להכות 
האב ושלוחו של אדם כמותו, וכמו שיש לאב 
וזאת  תורה,  ללמוד  בנו  את  לכפות  הסמכות 
״באושא  ע״א:  נ  דף  בכתובות  מהגמ’  רואים 
עד  בנו  עם  מתגלגל  אדם  שיהא  התקינו, 
עמו  יורד  ואילך  מכאן  שנה,  עשרה  שתים 
שמואל  לרב  רב  ליה  אמר  והא  איני?  לחייו. 
בר שילת: בציר מבר שית לא תקביל, בר שית 
קביל וספי ליה כתורא! אין, ספי ליה כתורא, 
ברצועה  לרדותו  לחייו  עמו  יורד  אינו  מיהו 
שנה.  עשרה  שתים  לאחר  עד  לחם  ובחוסר 
למשנה;  הא  למקרא,  הא  קשיא:  לא  ואב״א, 
דאמר אביי, אמרה לי אם: בר שית למקרא, בר 
עשר למשנה, בר תליסר לתעניתא מעת לעת, 

ובתינוקת - בת תריסר״.

ח״ד  צדק  שערי  הגאונים  בתשובות  והובא 
שער ד סימן כג, וז״ל: ״והא דאמר רבי יצחק: 
באושה התקינו שיהא אדם מגלגל עם בנו י״ב 
שנה )כתובות דף נ(, האי מגלגל ללמוד תורה 
קאמרינן לא למזונות, דאמר אביי: אמרה לי 
יורד  עשרה  תרתי  בר  למקרא,  שית  בר  אם, 
עמו עד לחייו להכאה ולצערו ולהרבות עליו 

אימה וליראו״.

 הרי לנו שהאב יש בסמכותו לכפות על בנו 
ואפילו לייסרו בגיל שתים עשרה על לימוד 
התורה, והמלמד הוא שלוחו של האב ולכן יש 
לו את כל האמצעים שעומדים לרשות האב. 

סיכום:
מהתורה  עשה  מצות  מקיים  מחנך-מורה 
״ושננתם לבניך״ כאשר מלמד את מקצועות 
הקודש לתלמידיו, אמנם תלמיד שאינו רוצה 
״ושננתם״ אך  לכא’ מ״ע של  אין פה  ללמוד 
מדין  תורה  ללמוד  לכפותו  סמכות  לו  יש 

שליח של האב.

 המורה-המלמד - שליח 
של הציבור

בשו״ת תשב״ץ ח״ג סימן קנג כתב שתקנתו 
הציבור,  על  הייתה  גמלא  בן  יהושע  של 
תינוקות,  מלמדי  להעמיד  חיוב  יש  ועליהם 
מלמדי  להושיב  חייבים  ״הצבור  שם:  וז״ל 
תינוקות ביניהם מתקנת יהושע בן גמלא כמו 
שנז’ בפ’ לא יחפור )כ״א ע״א( וכל עיר שאין 
בה מ״ת מחריבין אותה כמו שהוזכר בפ’ כל 
כתבי )קי״ט ע״ב( וכיון שחובה זו מוטלת על 
הצבור להושיב מ״ת כמו שהיא חובה עליהם 

להעמיד ש״ץ״. 

וא״כ גם אותם אלה שאין להם ילדים בגיל 
את  להם  יש  בנות  רק  להם  יש  או  החינוך, 

החיוב ולא רק אבות הבנים.

״הקהל  וז״ל:  לג,  סימן  מהרי״ק  פסק  וכן 
במידי  המיעוט  את  לכוף  הרוב  ביד  כח  יש 
דאיכא מגדר מלתא כגון לקיום תלמוד, ואף 
בלא הסכמת רוב צבור יכולין לכוף זה את זה 
להעמיד מלמדי תינוקות בכל עיר ועיר, ועל 



זיר

כל קהל וקהל ליתן שכר המלמד״.

ד  כרך  עוזיאל  משפטי  בשו״ת  פסק  וכן 

)עניינים כלליים סימן ט(: הלכה פסוקה היא: 

מושיבין מלמדי תינוקות בכל עיר ועיר וכו’ 

ואם לא הושיבו מחריבין העיר שאין העולם 

של  תינוקות  של  פיהם  בהבל  אלא  מתקיים 

מתלמוד  התינוקות  מבטלין  ואין  רבן  בית 

תורה אפילו לבנין בית המקדש. וכל שאפשר 

לו לעסוק בתורה ואינו עוסק או שקרא ושנה 

ופירש להבלי עולם, והניח תלמודו וזנחו הרי 

זה בכלל כי דבר ה’ בזה )יו״ד סי’ רמ״ה סעיף 

ז’ וסי’ רמ״ו סעיף כ״ו(. 

שחובת  למדים:  אנו  אלה  הלכות  מכלל 

הצבור  על  מוטלת  לתינוקות  תורה  תלמוד 

הצבור,  בני  ולכל  ממנו  יחיד  כל  ועל  כולו, 

. היא עבירה   . והזנחתו  ובטול תלמוד תורה 

חמורה שכל העובר עליה הרי הוא בכלל כי 

דבר ה’ בזה.

השו״ע  דברי  מתוך  מדייק  עוזיאל  הרב 

מכלל הלכותיו שאכן חובת העמדת מלמדים 

היא על כל הציבור והתרשלות בנושא זה, הוא 

הציבור  כל  מוטלת  והאחריות  התורה  ביטול 

כולו.

הסוברים  פוסקים  הבאנו  שלעיל  אע״פ 

בכלל  הרי  האב,  של  שליחו  הוא  שהמלמד 

מהציבור,  חלק  הוא  שהאב  מנה,  מאתיים 

אמנם אם יש לאב השגות בעניינים שונים של 

המלמד או הת״ת, או כל מחלוקת אחרת, ודאי 

שכוחו של הציבור שהם הרוב יכריע בדבר. 

סמכותה של הנהלת בית-הספר

ב’  שופטים  פרשת  תנחומא  במדרש 

לך״,  תתן  ושוטרים  ״שופטים  הפסוק  דרשו 

שופטים אלו הדיינים, שוטרים אלו הפרנסים 

שמנהיגים את הציבור. וביאר בשו״ת מהר״ם 
לציבור  שיש  הצורך  על  יט(  סי’  )חו״מ  שיק 
הם  הציבור  שכל  מכיון  מנהיגים,  לו  שיהיו 
לכל  ורשות  זכות  אחד  לכל  ויש  כשותפים 
הדבר  יהיה  שלא  כדי  לפיכך  הציבור,  עניני 
לכאן  מושך  זה  ויהיה  שותפא  דבי  כקדירא 
וזה מושך לכאן, והרי נאמר במשלי )כח, ב(: 
״בפשע ארץ רבים שריה״, לפיכך המנהג בכל 
ולהם  העיר  טובי  להם  לבחור  ישראל  קבצי 

מסרו זכותם לעשות את כל צרכי הציבור.

אע״פ שמובא בדברי המהר״ם שיק שהמנהג 
בדברים  דווקא  לאו  זה  העיר,  טובי  לבחור 
הקשורים לעיר עצמה בלבד, אלא כל חבורה 
וכך  משותף,  אחד  עניין  להם  שיש  וחבורה 
מובא בדברי הרשב״א )שו״ת הרשב״א חלק ד 

סימן קפה(, וז״ל:

תקנות  לעשות  הציבור  רשאים  ״אם 
והסכמות וגדרים ביניהם, ולקנוס ולענוש על 

הסכמותיהם, שלא מדין התורה, אם לא.

״תשובה: דבר ברור הוא, שהציבור רשאים 
כפי  הסכמות,  ולעשות  תקנות  ולתקן  לגדור 
כדין  קיים  הוא  והרי  בעיניהם,  שיראה  מה 
התורה. ויכולים לקנוס ולענוש כל העובר בכל 
בכך  שיסכימו  ובלבד  ביניהם,  יסכימו  אשר 
כל הציבור, באין מעכב . . שכל חבורה שהם 
בני ענין אחד, הרי כעיר בפני עצמה. ואע״פ 
ובלבד  העיר,  בני  שאר  מדעת  הסכימו  שלא 
שיהיה בהסכמות אלו תלמיד חכם שבעיר, אם 
ישנו בעיר, או אדם חשוב שנתמנה פרנס על 

העיר״.

וכן פסק הרמ״א בשו״ע חו״מ, סימן ב סעיף 
א: ״הגה: וכן נוהגין בכל מקום שטובי העיר 
והפקרן  ועונשין,  מכין  הגדול,  כב״ד  בעירן 
הפקר כפי המנהג; אעפ״י שיש חולקין וס״ל 
רק להכריח  העיר באלה,  טובי  ביד  כח  דאין 

הרב ניסים מזרחי



חיר

שקבלו  או  מקדם  מנהג  שהיה  במה  הצבור 

עליהם מדעת כולם, אבל אינן רשאים לשנות 

דבר במידי דאיכא רווחא להאי ופסידא להאי, 

או להפקיע ממון שלא מדעת כולם )מרדכי פ’ 

הולכין אחר מנהג  הגוזל בתרא(, מכל מקום 

העיר, וכל שכן אם קבלום עליהם לכל דבר, 

כן נ״ל״.

בערוה״ש סימו ב’ כתב: ״טובי העיר בעירם 

הרב  על  מוטל  ובזמנינו  הגדול  כב״ד  כוחם 

בכח  בישראל  פרצות  לגדור  העיר  וטובי 

יכלתם וכל אשר יעשו . . כיון שדבר זה נוגע 

לתקוני הצבור או למיגדר מילתא ומי שמעכב 

בזה הוא חבירו של ירבעם בן נבט״.

החינוך  מחלקת  הספר,  בית  הנהלת 

מגופים  אחד  כל  החינוך,  משרד  במועצה, 

העיר.  טובי  ז’  של  סמכות  להם  יש  אלה 

אדם  ע״י  נבחרו  )או  הציבור  ע״י  נבחרו  הם 

מועצה  ראש  הציבור,  ע״י  נבחר  שהוא 

שמערכת  מנת  על  הציבור  לתועלת  וכדו’( 

ומושלמת.  מסודרת  בצורה  תנוהל  החינוך 

ע״י  ״פרצה״  שיש  רואה  ביה״ס  הנהלת  אם 

התלמידים בעניין זה של הבאת חפצים לבית 

הספר המפריעים למהלך השיעור )או אפילו 

נפצים  נערים  מביאים  הפורים  ימי  לקראת 

ההפסקות  בזמן  בהם  ומשתמשים  וכדו’ 

יש  ביה״ס(,  של  התקין  למהלך  ומפריעים 

בסמכותה של הנהלת ביה״ס להחליט החלטה 

את  לקחת  בידו  שהמורה שהוא שליח שלה 

מסוימים  במקרים  להחרים  אפילו  או  החפץ 

)כגון נפצים, חפצים לא חינוכיים: סיגריות, 

אולר, וכדו’(. 

החלטה זו יש להעביר לכל הורי התלמידים 

הסברה  בתוספת  השנה  בתחילת  כבר 

חינוכית.

האם יש חיוב למורה לקחת את 
החפץ מהתלמיד, והאם יש נפקא 
מינא בין שיעור לימודי קדש לבין 

שיעור לימודי חול

בעיקר  השיעור  למהלך  המפריע   תלמיד 

כגון:  התורה  במקצועות  המתקיים  שיעור 

יש לדון מצד בטול  וכדו’  נביא  תורה, גמרא 

תלמידי  שאר  ושל  עצמו  התלמיד  של  תורה 

עקב  תורה  מלימוד  המתבטלים  הכיתה 

ההפרעה.

תלמיד הנמצא בבית הספר הוא בגדר של 

קטן שהגיע לחינוך, הרמב״ם בהלכות מאכלות 

וז״ל: ״קטן שאכל  אסורות )פי״ז, הכ״ז( כתב 

מלאכה  שעשה  או  אסורות,  ממאכלות  אחד 

בשבת אין בית דין מצווין עליו להפרישו לפי 

שאינו בן דעת, במה דברים אמורים בשעשה 

ואפילו  אסור  בידים  להאכילו  אבל  מעצמו, 

אסור  וכן  סופרים,  מדברי  שאיסורן  דברים 

להרגילו בחילול שבת ומועד ואפילו בדברים 

״אע״פ   - כח  ובהלכה  שבות״.  משום  שהן 

הקטן,  את  להפריש  מצווין  דין  בית  שאין 

מצוה על אביו לגעור בו ולהפרישו כדי לחנכו 

בקדושה שנאמר חנוך לנער על פי דרכו וגו’״.

נא’ על קטן שלא  הנ״ל הם  דברי הרמב״ם 

כיון  לחינוך  שהגיע  קטן  אך  לחינוך.  הגיע 

שיש חיוב לחנכו חייב להפרישו מאיסור, וכך 

ע״א  קכא  דף  במסכת שבת  התו״ס  דברי  הם 

דאין  קיד.(  )יבמות  חרש  בפרק  ״מוכח  וז״ל: 

בקטן  דמיירי  ונראה  להפרישו  מצווין  ב״ד 

שלא הגיע לחינוך דבהגיע לחינוך כיון שחייב 

יעשה  שלא  להפרישו  דצריך  כ״ש  לחנכו 

עבירה״.

וכן פסק השו״ע או״ח סימן שמג ס״א וז״ל: 

״קטן אוכל נבלות אין ב״ד מצווין להפרישו, 



טיר

אבל אביו מצווה לגעור בו להפרישו )מאיסור 
אפילו  אסור  בידים,  ולהאכילו  דאורייתא( 
אסור  וכן  סופרים;  מדברי  שאסורים  דברים 
בדברים  ואפי’  ומועד  בחילול שבת  להרגילו 
זה בקטן  וי״א דכל  הגה:  שהם משום שבות. 
דלא הגיע לחינוך, אבל הגיע לחינוך צריכים 
שייך  דלא  וי״א  כ״כ(.  פרק  )תוס’  להפרישו 

חינוך לבית דין, אלא לאב בלבד״.

ובמשנה ברורה סימן שמג ס״ק ג כתב וז״ל: 
״מאיסור דאורייתא - באמת אפילו מאיסורא 
דרבנן חייב להפריש כמו דצריך לחנכו במצות 
לא  אם  דרבנן  דבאיסור  נ״מ  אלא   .  . דרבנן 
הפרישו האב אין ב״ד מוחין בידו אבל באיסור 
 .  . ביד האב להפרישו  ב״ד מוחין  דאורייתא 
שהם  הקטנים  ובתו  לבנו  שמע  דאם  ופשוט 
מדברים לשה״ר מצוה לגעור בהם ולהפרישם 
ובעו״ה  וקללות  ושקר  ממחלוקת  וכן  מזה 
כמה נכשלין בזה שהם מניחין לבניהם לדבר 
לשה״ר ורכילות ולקלל ונעשה מורגל בזה כל 
בזה  שיש  ושומע  כשנתגדל  שאפילו  עד  כך 
איסור גדול קשה לו לפרוש מהרגלו שהורגל 
בחזקת  אצלו  הדבר  והיה  רבות  שנים  בזה 

היתר״.

דשעור  ״ודע  )שם(:  משנ״ב  החינוך  שיעור 
חריפותו  לפי  תינוק  בכל  הוא  במ״ע  החינוך 
וידיעתו בכל דבר לפי ענינו כגון היודע מענין 
והבדלה  קידוש  לשמוע  להרגילו  חייב  שבת 
וכנ״ל  בציצית  חייב  כהלכה  להתעטף  היודע 
בסימן י״ז וכן כל כיו״ב בין במ״ע של תורה 
בין בשל ד״ס אבל החינוך בל״ת בין של תורה 
בר  שהוא  תינוק  בכל  הוא  דבריהם  של  בין 
הבנה שמבין כשאומרים לו שזה אסור לעשות 
או לאכול אבל תינוק שאינו בר הבנה כלל אין 
מאכלות  מלאכול  בע״כ  למנעו  מצווה  אביו 
של  באיסור  אפילו  שבת  מלחלל  או  אסורות 
תורה כיון שאינו מבין כלל הענין מה שמונעו 

ומפרישו וכן אם הוא כהן אין צריך להוציאו 
מבית שהטומאה בתוכו אא״כ הוא בר הבנה 
אזי מצוה על אביו להוציאו כדי להפרישו מן 

האיסור מחמת מצות חינוך״.

לגיל  שהגיעו  קטנים  הם  ביה״ס  תלמידי 
אפילו  מאיסור  להפרישם  מצווה  ויש  חינוך, 
תלמיד  תורה.  באיסורי  כ״ש  דרבנן,  איסור 
המפריע בכיתה בנידון דידן, ע״י משחק בחפץ 
התלמיד  הרי  אחר,  דבר  ע״י  או  שהוא,  כל 
תורה,  מלימוד  חבריו  ואת  עצמו  את  מבטל 
המורה- הלכך  איסור,  הוא  תורה  וביטול 

בחינוך  המצווה  האבא  שליח  שהוא  המלמד 
ועי״כ  החפץ  את  לקחת  חיוב  לו  יש  בנו, 

״להפרישו״ מאיסור ביטול תורה.

איסור  שאין  החול  לימודי  בשיעורי  אמנם 
לומדים  בקידושין  מהגמ’  תורה,  ביטול  של 
שהאב חייב ללמד את בנו אומנות, ולכאורה 
כל לימודי החול בביה״ס הם למעשה נלמדים 
מדין של לימוד אומנות, וגם כאן המורה הוא 
שליחו של האב ללמד את בנו אומנות, וכדי 
דהיינו  מושלם  באופן  תיעשה  ששליחותו 
את  לקחת  צריך  המורה  לכן  הבן,  את  ללמד 
לסדר  לחזור  מנת  על  התלמיד  מידי  החפץ 

התקין של השיעור. 

בעל החפץ - התלמיד או אביו

אומרת:  ע״א  יב  ב״מ  במסכת  המשנה 
עבדו  מציאת  הקטנים,  ובתו  בנו  ״מציאת 
ושפחתו הכנענים, מציאת אשתו - הרי אלו 
שלו. מציאת בנו ובת הגדולים, מציאת עבדו 
ושפחתו העברים, מציאת אשתו שגירשה אף 

על פי שלא נתן כתובה - הרי אלו שלהן״.

ובנימו״י על הרי״ף, דף ו ע״א, בדין מתנה: 
״ואיכא מ״ד דכי היכי דאמרינן במציאה שהיא 
של אביו, כן הדין אם נתנו אחרים מתנה לבן, 

הרב ניסים מזרחי



רכ

שתהיה לאביו וכן אם נתן לו אביו מתנה לא 
קנה שהרי אין לו יד לזכות לעצמו כלל וכתב 
ז״ל דמסתברא שהדין כך הוא בקטן  הרנב״ר 
הסמוך על שולחן אביו אבל בגדול לא מחוור 
מתנה  שנתן  דבעל  דקי״ל  מאשתו  גרע  דלא 

לאשתו קנתה״.

והבית יוסף בחו״מ סימן ער הביא את סוגיית 
הגמ’ להל’ וז״ל: ״ובגמרא אמר שמואל מפני 
מה אמרו מציאת קטן לאביו שבשעה שמוצאה 
מריצה לאביו ואינו מאחרה בידו ופליגא דרבי 
חייא בר אבא דאמר רבי חייא בר אבא אמר 
רבי יוחנן לא גדול גדול ממש ולא קטן קטן 
ממש אלא גדול וסמוך לשולחן אביו זהו קטן 
קטן ואינו סמוך לשולחן אביו זהו גדול וידוע 
דהלכה כרבי יוחנן לגבי שמואל )עירובין מז:( 
וכן פסקו הפוסקים ז״ל. ופירש רש״י ופליגא. 
דשמואל דפירש טעמא דמתניתין משום דלית 
אף  דאמר  אבא.  בר  חייא  אדרבי  זכייה:  ליה 
גדול שיש לו זכייה אם סמוך הוא על שולחן 
אינו  אבל  איבה  משום  לאביו  מציאתו  אביו 
סמוך על שולחן אביו אפילו הוא קטן מציאתו 
דלא  יוחנן(  ר’  )ד״ה  התוספות  וכתבו  שלו: 
שייך איבה אלא בבנו שדרכו לזונו תמיד ואם 

לא יפרנסנו אביו לא יפרנסנו אחר״.

ושם, בסעיף ב: ״מציאת בנו ובתו הסמוכים 
ומציאת  גדולים,  פי שהם  על  אף  על שלחנו, 
בתו הנערה אף על פי שאינה סמוכה על שלחנו, 
ומציאת עבדו ושפחתו הכנענים ומציאת אשתו 
או  בסחורה  הרויחו  אם  )וה״ה  שלו  אלו  הרי 
עיטור(.  בשם  קע״ז  סי’  סוף  )ב״י  במלאכה( 
אחד  בן  מלאכת  מוריש  אינו  מת,  אם  )אבל 
לשאר יורשיו( )הגהות שניות דמרדכי דב״מ(. 
אבל מציאת בנו שאינו סמוך על שלחנו, אף על 
פי שהוא קטן, ומציאת עבדו ושפחתו העברים, 
ומציאת אשתו שהיא מגורשת ואינה מגורשת, 
על  הסמוך  לקטן  מתנה  נתנו  ואם  שלו.  אינה 

שלחן אביו הרי היא של אביו, אבל לא בבנו 

הגדול )נ״י פ״ק דמציעא(״.

הגדול:  בבנו  לא  אבל  ד״ה  סק״ח  סמ״ע 

דווקא  להיות  הקפיד  הנותן  למימר  ״דאיכא 

של הבן משא״כ בנתן לבנו קטן דמסתמא אינו 

משומר בידו זולת דעת אביו השומרו, ונתנו 

לקטן אדעתא דאבוה״.

ומדברי  מהסוגיה  ההלכתית  המסקנה   

השו״ע ונו״כ:

א. מציאה שמוצא הקטן הרי זה של אביו. 

וכן גם ריווח שהרוויח מחמת מלאכה שעבד 

וכל כיו״ב הרי זה של אביו.

אין  השו״ע  דיבר  שעליהם  וגדול  קטן  ב. 

קטן  נחשב  י״ג  גיל  עד  דהיינו:  לגיל  כוונתו 

ומגיל י״ג נחשב גדול, אלא המושג של קטן 

והוא  גדול  שגם  זה,  בדין  שונה  הוא  וגדול 

סמוך על שולחן אביו הוא נקרא קטן, וסמוך 

היא שאביו מפרנסו  הכוונה  אביו  על שולחן 

וזו תקנה שתיקנו חכמים  צרכיו.  ודואג לכל 

חייב  שאינו  מזונות  לו  נותן  שהאב  בעבור 

מדינא לכן תיקנו שמציאתו של אביו, וכן כל 

כיו״ב.

ג. מתנה שניתנה לבן הגדול )מעל גיל י״ג( 

זה  הרי  אביו  שולחן  על  סמוך  שהוא  אע״פ 

שייך לבן. אך קטן )מתחת לגיל י״ג( גם מתנה 

שקיבל הרי זה שייך לאביו. 

נידון  מקרה  שכל  הוא  ודאי  דידן  ובנידון 

לגופו:

שאינו  חפץ  זה  אם   - מדובר  חפץ  באיזה 

קטן  בין  חילוק  אין  אזי  בד״כ,  במתנה  ניתן 

לגדול, כל התלמידים ללא הבדלי גיל הרי הם 

סמוכים על שולחן אביהם והם בגדר של קטן 

וממילא החפץ שייך לאביו של התלמיד.



אכר

אם החפץ הוא דבר שניתן בד״כ בתור מתנה 
- כאן יש לחלק בין גדול לקטן, גדול )מגיל 
לגיל  )מתחת  קטן  לו.  שייך  החפץ  הרי  י״ג( 

י״ג( הרי החפץ שייך לאביו.

 - במתנה  ניתן  החפץ  אם  ידוע  כשלא 
החפצים  שרוב  רוב,  אחר  שנלך  לומר  ניתן 
ההורים  ע״י  נקנים  הילדים  של  והמשחקים 
ואינם ניתנים במתנה, ולכן במקרה שלא ידוע 

אם ניתן במתנה החפץ למעשה שייך לאביו.

מה הדין אם החפץ שנלקח 
 מהתלמיד ע"י המורה אבד 

או נגנב 

או מחנך  מורה  לעיל  לפי מסקנת הדברים 
של  מידיו  החפץ  את  לקחת  בסמכותו  יש 
אע״פ  ברשות,  נלקח  החפץ  וא״כ  התלמיד, 

שזה בניגוד לרצונו של הילד:

אם הילד הוא קטן )פחות מגיל י״ג( - הרי 
המורה  והרי  שלו  ולא  אביו  של  הוא  החפץ 
שבו  מצב  ייווצר  אם  ואף  האב,  שליח  הוא 
האב מתנגד שייקחו את החפץ מידי בנו, הרי 

המורה הוא גם שליח של הציבור.

אם הילד גדול )מעל גיל י״ג( - אם זה חפץ 
ניתן במתנה או יש ספק בדבר,  שבד״כ אינו 

הרי זה כמו הדין בקטן.

אך אם זה חפץ שניתן לו במתנה וזה שייך 
לו, אעפ״כ יש רשות למורה לקחת את החפץ 

בניגוד לרצונו מפני שיש פה הפרשה מאיסור 

ביטול תורה שהמורה מחויב להפרישו, אמנם 

כן  לפני  התלמיד  את  להזהיר  צריך  המורה 

שלא ישחק שוב עם החפץ. 

כיון שהחפץ שנלקח מהמורה נלקח ברשות, 

כשומר  ביה״ס  המורה-שליח  נעשה  מעתה 

אינו מחויב  חינם  ״ושומר  זה,  חינם על חפץ 

לשלם רק כשפשע בשמירת הדבר כשלא שמר 

כראוי ועי״ז נתקלקל החפץ או נגנב או נאבד 

בפשיעתו דזהו כעין מזיק בידיים״ )ערוה״ש(.

שמור,  במקום  החפץ  את  הניח  המורה  אם 

ארון וכדו’, וזה נגנב או אבד הרי הוא פטור. 

אותו  ושם  החפץ  את  לקח  המורה  אם  אך 

במקום שאינו שמור, ואז נגנב או אבד - הרי 

המורה-הנהלת ביה״ס צריך-צריכים לשלם.

סיכום:
לקחת  להחליט  בסמכותה  ביה״ס  הנהלת 

חפצים מידי התלמידים כאשר הדבר מפריע 

למהלך התקין של השיעור, החלטה זו תועבר 

לידי הורי תלמידי ביה״ס.

למורה מותר לקחת חפץ שהתלמיד משחק 

בו במהלך השיעור, ובשיעור תורה הוא חייב 

ביטול  למנוע  כדי  החפץ  את  ממנו  לקחת 

תורה.

חינם  שומר  הוא  המורה  אבד  החפץ  אם 

וחייב רק בפשיעה.

הרב ניסים מזרחי





א. הצבת השאלה ותיאור 
המציאות

מנסים  שונים  ומלונות  מסעדות  לאחרונה, 
להגיש את האוכל בצורות מיוחדות. בעקבות 
כך החלו במקומות מסוימים להשתמש ב’קרח 
יבש’ על מנת ליצור ממנו ערפל היוצר אפקט 

של ‘עשן’ בעת הגשת אוכל.

של  המוצק  הצבירה  מצב  הוא  יבש  קרח 
אינו  הקרח  רגיל  במצב  חמצני.  דו  פחמן 
גזי,  מיד למצב  עובר  נוזל אלא  מותך למצב 
של  אפקט  היוצר  לערפל  הופך  היבש  הקרח 
עשן כאשר הוא בא במפגש עם חלקיקי אדי 
יותר  זה יתחזק  מים המצויים באוויר. אפקט 

במידה ויבוא הקרח במפגש עם מים חמים.

של  הגשה  בכלי  משתמשים  היבש  בקרח 
בקבוקי אלכוהול, וכן בהגשת קינוחים שונים 

ובכך מושכים את העין של הלקוחות.

ניתן  האם  השאלה  עלתה  המלונות  באחד 
ליצור ערפל זה אף בשבת1.

ערפל  לייצר  הדרכים  אחת  כי  למעלה  התבאר   )1
והיה מקום  היא ע״י מפגש של הקרח עם מים חמים, 
אך  זה,  במקרה  בישול  איסור  קיים  אם  לדון  לכאורה 
משום  בישול  איסור  כאן  שייך  לא  כי  נראה  בפשטות 
ויוצא  לרתיחה,  מגיע  שהוא  קודם  מתאדה  שהקרח 

שהמים רק הפשירו את הקרח ולא בשלוהו.

סופר  החתם  של  סברתו  את  לצרף  יש  לכך  מעבר 
במציאות  בישול  שייך  שלא  צב( שכתב  יו״ד  ב  )חלק 

ב. האם קיים איסור מוליד בשבת - 
מקורות הסוגיא

אפקט  יצירת  לאסור  יש  האם  לבחון  יש 

לא  הבישול  ואחר  והולך  ‘כלה  המתבשל  שהדבר 
נשאר בידו מאומה’, והוכיח כן מכך שלא מצינו בש״ס 
שהמדליק נר ע״י שמן מתחייב על בישול השמן, מעבר 

לחיוב על הבערתו.

אמנם, לכאורה היה מקום להוכיח כנגד דברי החתם 
סופר מדברי המרדכי בשבת )תלד( האוסר להניח בגדים 
רטובים סמוך לאש מב’ טעמים: ליבון ומבשל, ומשמע 
מדבריו שיש איסור בבישול מים על אף שהם מתאדים. 

דברי המרדכי הללו נפסקו במשנה ברורה בסימן שא 
סעיף מו, שם פסק השו״ע שאין לנגב בגדים השרוים 
שהוא  )קא(  ברורה  המשנה  וביאר  לאש,  סמוך  במים 
הדין שאסור להניחם סמוך לאש מב’ הטעמים שכתב 

המרדכי.

לדברי  סותרים  המרדכי  שדברי  נראה  היה  וא״כ, 
החתם סופר הסובר שאין איסור בישול בדבר שמתכלה 

והולך.

יראה  )תנב(  מרדכי  ההגהות  בדברי  המעיין  אך 
שפירש שהאיסור בבישול המים במקרה זה הוא בריכוך 
סתירה מדברי  אין  זה  ולפי  המים,  בבישול  ולא  הבגד 

המרדכי לדברי החתם סופר.

זה  שבעניין  כתב  לא(  סימן  ט  )חלק  יצחק  המנחת 
האיסור  הגר״א  לדעת  והגר״א:  רע״א  נחלקו  בדיוק 
בהגהות  שמבואר  וכפי  הבגד  בריכוך  הוא  בבישול 
מרדכי, ולדעת רע״א האיסור הוא בעצם בישול המים.

ובהגהות  היות  הגר״א  דברי  יותר  נראים  ולכאורה, 
מרדכי מפורש שהבישול הוא בריכוך, ואין שום סיבה 
לומר שדברי המרדכי שונים בזה מדברי ההגהות מרדכי 

ואין לנו להרבות במחלוקת.

יצירת ערפל ע"י קרח יבש בשבת

הרב גבריאל סוראני
רב המועצה האזורית חוף הכרמל

גכר



דכר

״מוליד״  של  האיסור  מטעם  כזה  ״עשן״ 
המוזכר בפוסקים, וכפי שהגדיר רש״י )שבת 
נא: ד״ה ‘כדי שיזובו המים’( שהאיסור במוליד 
הוא בכך שהוא דומה למלאכה משום שבורא 

דבר מסוים2.

מוסכם  זה  איסור  אם  לברר  ננסה  ראשית 
זה,  איסור  בגדר  נדון  מכן  ולאחר  להלכה, 
ובשייכות שלו לנדון דידן. הנה בגמרא מוזכר 

המושג ‘מוליד’ בשלושה מקומות:

א. במשנה בביצה בדף לג. נאמר שאין היתר 
שיש  אף  על  טוב,  ביום  חדשה  אש  להדליק 
היתר להעביר אש ביום טוב, ומבואר בגמ’ בדף 

לג: שזה משום שהוא מוליד ביום טוב.

אם  הגמ’  דנה  כב:  בדף  בביצה  בגמרא  ב. 
מותר לעשן פירות בעשן בשמים בכדי שיקלטו 
חרס  גבי  על  יהודה  רב  התיר  ושם  ריחם,  את 
שבזה אין חשש כיבוי והבערה, ורבה אסר אף 
בזה משום שהוא מוליד ריח. כמו כן אמרו רבה 
ורב יוסף יחד שיש לאסור לכפות כוס מבושם 
הבושם  ריח  בהן  להכניס  בכדי  בגדים  על 

שבכוס, משום שזהו מוליד ריח ואסור בשבת.

ג. בגמ’ במסכת שבת בדף מח. מסופר על 
רבה ור’ זירא שנקלעו לבית ראש הגולה, וראו 
רבה  קומקום.  גבי  על  מים  כד  הניח  שעבדו 
נזף בעבד על כך, והקשה עליו ר’ זירא שהרי 
בשבת?,  מיחם  גבי  על  מיחם  להניח  מותר 
והשיב לו רבה שכל ההיתר הוא דווקא במיחם 

2( יש להעיר כי בפשטות אין הכוונה למושג "נולד" 
שהוא מושג בגדרי מוקצה, על אף שמדברי הר"ן בשם 
המושגים  בין  חיבור  יש  עצמו  בתרומה  וכן  התרומה, 
הנ"ל ועיין בפנים מאירות )ח"א סימן פד( שכתב שלא 
ניתן להבין דבריהם כפשוטו, וכן הסיק המנחת אהבה 
)ח"ב פרק ו הערה 108( מעיון בספר התרומה, אך כתב 
ששאר פוסקים לא הבינו כן, וכעת אין המקום להאריך 

בזה.

שהוא כבר חם, והוא רק משמר את חומו, אבל 
]בלשון  אסור  זה  החום  את  מוליד  כשהוא 

הגמרא ‘אולודי קא מוליד’[.

מוזכר  אינו  מוליד,  לאיסור  נוסף  מקור 
במפורש בגמ’, אלא מפירושו של רש״י: בגמ’ 
במסכת שבת דף נא: נאמר שאין לרסק שלג 
וביאר  המים.  שיזובו  בשביל  בשבת  וברד 
בשבת  שמוליד  משום  הוא  שהאיסור  רש״י 

ודומה למלאכה משום שבורא מים אלו.

עולה  שמהם  מקורות  ארבעה  ישנם  א״כ 
דבר  להוליד  בשבת  איסור  ישנו  כי  לכאורה 

שלא היה קיים קודם לכן.

ג. דעת הרמב״ם

קיים  כי  קיבל  לא  כלל  הרמב״ם  כי  נדמה, 
איסור מוליד. כן עולה מהתייחסותו למקורות 

הגמרא שהובאו לעיל וכפי שיתבאר להלן:

האוסר  שהבאנו  הראשון  המקור  לגבי 
להבעיר אש חדשה בשבת כתב הרמב״ם )הל’ 
לא  האש  את  מוציאין  ״אין  א(:  ד,  טוב,  יום 
מן העצים ולא מן האבנים ולא מן המתכות... 
כל זה וכיוצא בו אסור ביום טוב, שלא הותר 
אבל  מצויה,  מאש  להבעיר  אלא  טוב  ביום 
להמציא  אפשר  שהרי  אסור  אש  להמציא 

אותה מבערב״.

משמע מדברי הרמב״ם כי אין הבדל מהותי 
מחדש,  הולדה  לבין  לאש,  מאש  העברה  בין 
וכל ההבדל הוא שההמצאה הראשונית יכלה 

להיעשות קודם ולכן אין להתירה.

הרמב״ם  על  הקשה  בהשגותיו  הראב״ד 
שהאיסור  הגמרא  כדברי  נימק  לא  מדוע 
להמציא אש מחדש הוא משום איסור מוליד.

הסכים  לא  שהרמב״ם  כתב  משנה  הלחם 
שאין  בדבר  מוליד  של  איסור  שיש  לקבל 



הכר

מועיל  שהוא  אלא  הדבר  בעצם  חפץ  האדם 
האש  שיצירת  אש,  ביצירת  כגון  אחר,  לדבר 
שניתן  לכך  מועילה  היא  אלא  המטרה  אינה 
פירש  לכן  לבשלו.  וכן  אוכל,  ע״י  לחמם 
שיש  לומר  התכוונה  לא  שהגמרא  הרמב״ם 
כוונת  וכל  ביצירת אש,  איסור מוליד בשבת 
לעשות  יכול  היה  והוא  לומר שהיות  הגמרא 
כן קודם, אין היתר לעשות זאת דווקא בשבת.

שאף  לכאורה  עולה  משנה  הלחם  מדברי 
של  איסור  שיש  עקרונית  מסכים  הרמב״ם 
שייך  לא  זה  איסור  שלדעתו  אלא  מוליד, 
ביצירת אש, משום שהאש אינה מטרה בפני 
עצמה אלא מטרה לדבר אחר, ומשמע מדבריו 
מוליד  של  איסור  שישנו  יודה  שהרמב״ם 
הולדת ריח בבגדים כמבואר בביצה כג., אך 
כפי שנציג לקמן נראה שאין הדבר כך וכפי 

שיתבאר להלן.

בביצה  מהגמרא  השני  המקור  לגבי 
נראה  ריח,  להוליד  איסור  שיש  עולה  ממנו 
שהרמב״ם )הל’ יום טוב ד, ו( סבר שדין זה לא 
רק  לעשן  אסר  הרמב״ם  ולכן  להלכה,  נפסק 
ולא הזכיר  כיבוי,  במציאות שיש בזה איסור 

את הבעיה בעצם הולדת העשן3.

סבר  שהרמב״ם  המשנה,  במרכבת  וביאר 
כי למסקנת הסוגיא אין איסור בהולדת ריח, 
אשי  רב  קובע  שם  הסוגיה  שבסוף  משום 
שמותר לעשן על אף שהדבר מוליד ריח כשם 
רש״י  שם  וביאר  גחלים,  על  לעשן  שמותר 
ואעפ״כ  בגחלים,  ריח  הולדת  יש  בזה  שאף 
הדבר מותר, וביאר מרכבת המשנה שהרמב״ם 
הבין כי למסקנת הסוגיא אין כלל איסור של 

‘מוליד ריח’.

בכך שהרמב"ם  הרגיש  הלחם משנה  וצ"ע שאף   )3
לא קיבל איסור זה, וא"כ לא מובן מניין היה ברור לו 

שאף הרמב"ם מודה שקיים איסור מוליד.

אמנם המ״מ כתב שאף הרמב״ם מודה שיש 
שאסר  במה  זאת  וכלל  ריח  להוליד  איסור 

הרמב״ם לגמר את הכלים.

והרא״ש  יב.(  )ביצה  הרי״ף  לציין שאף  יש 
)ביצה ב, כב( התעלמו ממהלך הסוגיא והביאו 
פירות  בעישון  איסור  שאין  המסקנה  את  רק 

אף על גבי גחלת, עי״ש.

לאור התעלמות זו של הרי״ף והרא״ש כתב 
)חידושיו  לציון  ראשון  בספרו  החיים  האור 
למסכת ביצה דף כב:( כי לדעת הרי״ף הרא״ש 

והרמב״ם אין איסור להוליד ריח בשבת.

אמנם בניגוד לשיטות אלו כתבו האור זרוע 
)עשרת  עיטור  ג(,  סעיף  שנ  סימן  טוב  )יום 
ב(  עמוד  קנ  דף  טוב  יום  הלכות  הדיברות, 
אף  כי  רכ(  סימן  סוכות  )הלכות  והרוקח 
בבגד  מבוסם  כוס  לכסות  איסור  יש  להלכה 

משום שהוא מוליד ריח.

שהתיר  שמה  הבינו  אלו  שראשונים  נראה 
רב אשי להוליד ריח ביום טוב, זה רק כאשר 
להוליד  מותר  ולכן  נפש,  אוכל  לצורך  הוא 
לכל  השווה  דבר  שזהו  משום  בפירות  ריח 
וכן  בבגדים,  ריח  הולדת  הותר  לא  אך  נפש, 
בחידושיו  הרשב״א  מדברי  בפשטות  עולה 
אף  על  פירות,  לעשן  מותר  הלכה  כי  שכתב 
שהוא מוליד ריח משום שהוא שווה לכל נפש, 
אסור,  נפש  לכל  שווה  אינו  ומשמע שכאשר 
וכן מפורש בספרו עבודת הקודש )בית מועד 
שער ג סימן ה אות ל( שכתב בפשטות שאסור 

להוליד ריח בבגדים.

לגבי המקור השלישי של הולדת חום במים, 
הקשור  איסור  שזהו  הרמב״ם  בדעת  נראה 
לגזרות הטמנה בשבת, ונביא את לשונו )שבת 
ד, ו(: ״מניחין מיחם ע״ג מיחם בשבת וקדרה 
על גבי קדרה וקדרה ע״ג מיחם ומיחם על גבי 
שיוחמו  בשביל  לא  בבצק  פיהם  וטח  קדרה 

הרב גבריאל סוראני



וכר

אסרו  שלא  חומם,  על  שיעמדו  בשביל  אלא 

אלא להטמין בשבת אבל להניח כלי חם על 

בחמימותן  עומדין  שיהיו  כדי  חם  כלי  גב 

מותר, אבל אין מניחין כלי שיש בו דבר צונן 

חום  בו  מוליד  כלי חם בשבת שהרי  גבי  על 

בשבת ואם הניחו מבערב מותר ואינו כטומן 

בדבר המוסיף״4.

לגבי המקור הרביעי של איסור ריסוק שלג 

- סתם הרמב״ם )שבת כא, יג( שיש לרסק את 

השלג כדברי הגמ’, אך כלל זאת באותה הלכה 

עם איסור הוצאת מים משלקות ומשמע שזה 

כלול באיסור סחיטת פירות, וכן פרשו המ״מ 

והב״י )סימן שכ( בשם הר״ן )שבת כג: בדפי 

‘ואין’( בדעת הרמב״ם ע״פ דברי  הרי״ף ד״ה 

משום  הוא  האיסור  שכל  שביאר  הרשב״א 

סחיטת פירות ולא משום מוליד.

כלל  אין  הרמב״ם  לדעת  כי  נמצא  א״כ, 

כן  ועל  מוליד,  של  איסור  שיש  לכך  מקור 

אלה  אדים  לייצר  לאסור  מקום  אין  לשיטתו 

אשר נראים כעשן.

לעניין  כתב  רש״י  לעיל,  כפי שיתבאר  אך 

ריסוק קרח כי קיים איסור של מוליד. כן עלה 

זרוע, עיטור, הרוקח, והרשב״א  מדברי האור 

שאסרו להוליד ריח בבגדים.

לשיטות אלו נצטרך להידרש לשאלה האם 

4( יש להעיר שבעניין מוליד חום, נראה שאף אחד 
מהראשונים לא ראה איסור זה כאיסור הקשור לאיסור 
'מאי שנא'(  ד"ה  מח.  )תוס' שבת  יש שפירשו  מוליד. 
שם  שישאיר  חשש  ויש  בושל,  שלא  בדבר  שמדובר 
יונה  רבינו  בשם  )רשב"א  שפירשו  ויש  שיתבשל,  עד 
ד"ה 'א"ל'( שמדובר באופן שמטמין דבר שכבר הוטמן 

מערב שבת, אלא שכעת מוסיף לו חום.

אף בדעת השו"ע בסימן רנח נראה שלא קיבל שישנו 
איסור מצד עצמו לחמם, ולכן התיר הניח מבעוד יום 

כלי שיש בו דבר קר ע"ג קדירה חמה.

יצירת ערפל מקרח יבש מוגדר כהולדת דבר 

חדש בשבת.

 ד. פסיקת ההלכה בעניין 
איסור מוליד

הפוסקים  הכריעו  כמי  לברר  ניגש  כעת, 

בעניין איסור ״מוליד״:

נקט  כי  ברור  באופן  רואים  הרמ״א  בדברי 

שישנו איסור של מוליד: כן פסק בסימן שיח 

]פשטידה  אינפאנדה  להניח  שאין  טז  סעיף 

כנגד  ושומן[  בשר  חתיכות  ממולא  בצק  של 

האש במקום שהיד סולדת בו משום שהשומן 

נוזל  שמוליד  ונמצא  ונימוח,  חוזר  הקרוש 

י  סעיף  שכו  בסימן  הרמ״א  פסק  כן  בשבת. 

משום  בבורית  היד  את  לשטוף  איסור  שיש 

כן פסק הרמ״א  נולד’  והוי  ידיו  ש’נימוח על 

בסימן תקיא סעיף ד שיש איסור להוליד ריח 

בבגדים.

אמנם השו״ע לא הזכיר איסור זה באף אחת 

מהמקומות, והיה מקום לומר שלא קיבל כלל 

כי קיים איסור של ״מוליד״ בשבת.

אלא שבסימן תקיא הזכיר הב״י את האיסור 

שיש  ציין  ולא  זה  בבגדים,  ריח  הולדת  של 

שחולקים על איסור זה.

השו״ע  שסבר  לציון’  ה’ראשון  הבין  ומכך 

בשו״ע  כן  שפסק  ציין  )אך  זה  איסור  שקיים 

ולא מצאתי שפסק כן ונראה שהתכוון לרמ״א 

וצ״ע(.

לא  שבשו״ע  מכך  שדווקא  להעיר  יש  אך 

הזכיר שקיים איסור זה, היה מקום לומר שלא 

הכריע כן להלכה, וכן הביא הרב עובדיה יוסף 

)יביע אומר חלק ט או״ח קח הערה קעה( בשם 

איסור  שאין  סבר  שהשו״ע  שלום  נוה  ספר 

מוליד.



זכר

להלכה, כתב הראשון לציון כי מן הדין אין 
איסור להוליד ריח כסתימת הרמב״ם, אך היות 
והב״י לא הבין כך אלא הלך בעקבות פירושו 
שיש  מודה  הרמב״ם  שאף  שכתב  המ״מ  של 
איסור להוליד ריח, לכן אין להקל לכתחילה 
נהגו  המותרים שאחרים  דברים  משום שאלו 
לקולא  זאת  לצרף  ניתן  אבל  איסור,  בהם 

בנוסף להיתרים אחרים.

כח(  ד  אומר  )יביע  יוסף  עובדיה  הרב  אף 
סבון  של  ובועות  קצף  ליצירת  בהתייחסותו 
שלדעת  להוכיח  האריך  שיניים  ומשחת 
והאריך  מוליד,  של  איסור  כלל  אין  השו״ע 
לדחות את ראיות האחרונים מפסקים שונים 
של השו״ע וכתב שכולם נאסרו משום גזירת 

סחיטת פירות.

מתבאר  לא(  א,  דעת  )יחווה  אחר  ובמקום 
שסבר הרב עובדיה יוסף שיש לאסור להוליד 
ריח, אלא שניתן להקל בזה בצירוף עוד סברא 
כדעת הראשון לציון שכתב שמעיקר הדין אין 

איסור בזה, עי״ש5.

ה. האם איסור מוליד נאסר בדבר 
שאינו מתקיים

האם  מחלוקת  יש  כה,  עד  שראינו  כפי 
רוב  ולמעשה  איסור של מוליד בשבת,  קיים 
אף  בבגדים.  ריח  בהולדת  החמירו  הפוסקים 
שהדבר  מוסכם  בשבת  שלג  ריסוק  בעניין 
אסור כמבואר בגמ’, אך לא פשוט אם האיסור 
הוא משום ‘מוליד’ או מן הגזירה של סחיטת 
פירות. כעת יש לדון, האם יש ביצירת הערפל 

5( אמנם המנוחת אהבה )ח"ב פרק ו הערה 103( נטה 
שפסק  מכך  במוליד  איסור  שיש  סובר  שהשו"ע  לכך 
משום  במלח  כלים  לחוף  שאין  י(  סעיף  שכג  )סימן 
זה  ונטה שלא לקבל את הטענה שאף  שהמלח נמחה, 

אסור משום סחיטה, עי"ש.

מקרח יבש איסור מוליד6.

נראה להוכיח שאין לאסור יצירת ערפל זה, 
ואינו  משום שהערפל אינו מתקיים לזמן רב 

בר קיימא.

על פי סברא זו התיר הציץ אליעזר )חלק ו 
סימן לד( הקפאת גלידה בשבת וביאר שאין זה 
נחשב כמוליד הואיל ואינו בר קיימא ועתיד 
דבריו  וסמך  כנוזל,  לקדמותו  ולחזור  להימס 
על הגנת ורדים )או״ח כלל ג סימן טז( שהתיר 

הולדת ריח בגוף משום שאינו מתקיים.

יחזור  לא  הגז  אמנם  דידן,  בנדון  הנה 
לקדמותו כמוצק, אך מכל מקום העשן עצמו 
יתפוגג. נמצא שביצירת ה״עשן״, הוא מוליד 
לומר  נראה  כן  ועל  קיימא,  בר  שאינו  דבר 
זה  שהרי  כ״בורא״,  להחשיבו  שייך  שלא 
בונה  גרע מאיסור  ולא  רגע,  בן  דבר שיעלם 
ממש, שאינו נחשב כבונה בדבר שאין לו שום 
עשייתו  עדיף  ובזה  מעמד7.  להחזיק  יכולת 

ע"י  היא  הערפל  ליצירת  ביותר  הטובה  הדרך   )6
זו פשוט שיש  ערבוב מים חמים עם הקרח. במציאות 
להגדיר את יצירת הערפל כעשייה בידיים, ולכן במידה 
בשבת,  מוליד  איסור  שיש  מודה  השו"ע  כי  שנקבל 
אף הוא יאסור לעשות כן, ואין זה דומה למה שהתיר 
בסימן שיח סעיף טז להניח את האינפנדה כנגד האש, 
אין  ששם  משום  נימוח,  שבאינפנדה  שהשומן  אף  על 
הוא עושה כן בידים וכפי שכתב המ"ב )שיח, ס"ק קב(.

אמנם, במידה ולא מערבבים מים אלא רק מוציאים 
ירידת  מכוח  נוצר  והערפל  מהקירור,  הקרח  את 
תלוי  האיסור  כי  נראה  היה  בלבד,  הטמפרטורות 
במחלוקת שו"ע ורמ"א אם מותר להוליד כאשר הדבר 

נוצר מאליו.

וברגע שמוציאים את הקרח  אך מכל מקום במידה 
ממקום הקירור נוצר ערפל, יתכן שאף השו"ע יאסור, 
ויתכן  בידיים,  כעשייה  זאת  להגדיר  שיש  משום 
מיד,  נעשית  לא  באופן שה'הולדה'  רק  הקל  שהשו"ע 
כנגד  להפשרה  קרח  שמוציא  כגון  זמן,  לאחר  אלא 

החמה, או שממיס את האינפנדה כנגד האש.

7( ונראה שאף המחייבים בבנין לשעה צריך שיהיה 

הרב גבריאל סוראני



חכר

לגז מהקפאתו, שהקפאתו יכולה להחזיק זמן 
רב בהקפאה, ואילו העשן לא יישאר כך זמן 

מרובה.

על  השיג  נא(  ב  )או״ח  פעלים  הרב  אמנם 
הגנת ורדים ואסר הולדת ריח בגוף וסבר שיש 
נקלט  והריח  במידה  אף  ריח  הולדת  לאסור 

לזמן קצר בלבד.

מהגמרא  שיטתו  את  הוכיח  פעלים  הרב 
בשבת )עד:( המחייבת על הרתחת זפת אעפ״י 
שיש  מוכח  ומכאן  ומתקשה,  חוזרת  שהוא 

לחייב גם על ריכוך שנעשה לזמן קצר.

אך הרב עובדיה יוסף )יביע אומר ו או״ח לו( 
כתב לדחות את ראייתו, וכתב שאין להשוות 
איסור דאורייתא שקיים אופן זה במשכן לבין 
כשאינו  לאסור  שאין  שפשוט  דרבנן  איסור 

מתקיים.

ואכן האגלי טל )אופה ס״ק ט אות י( כתב 
כדברי הרב עובדיה שהסיבה שחייב בהרתחת 
זאת משום  הדבר מתקיים  אף שאין  על  זפת 
לשאר  דומה  זה  ואין  במשכן  היה  שכך 

מלאכות.

לג(  ס״ק  )מבשל  השבת  השביתת  אמנם 
הכלל  שכל  וכתב  טל  האגלי  דברי  את  דחה 
שצריך שיהיה דבר מתקיים שייך רק במלאכה 
וצביעה,  כתיבה  כגון  להתקיים  שתכליתה 
אבל כשמתיך זפת, נתקיימה מלאכתו משום 
אין  ולכן  בה,  שרצה  התועלת  את  שהשיג 
אם  בעצמך  ״הגע  והמשיך:  שיתקיים,  צורך 
נייר קטנה האם  פיסת  או  קטן,  קיסם  הדליק 

לא יתחייב משום מבעיר?״.

א״כ, לפי דברי השביתת השבת, היה מקום 

לו יכולת עמידה, וזהו כש"כ ממה שכתב הציץ אליעזר 
ו, לד ס"ק לו עי"ש.

לומר שלעניין הולדת ריח וכן יצירת העשן - 
כאשר המטרה היא רק לזמן מסוים, נתקיימה 

מחשבתו ויש להחשיב זאת כמוליד ולאסור.

של  זו  שסברא  לדחות  ניתן  עדיין  אך 
שאר  של  במציאות  שייכת  שבת  השביתת 
ללא  אף  שלהם  לתכלית  שמגיעות  מלאכות 
על  דנים  כאשר  אבל  רב,  לזמן  שמתקיימות 
איסור מוליד שהוא מעין בורא, נראה שעיקר 
ממשות,  בר  שיהיה  דבר  ביצירת  הוא  הדגש 
שהרי  תועלת,  מפיק  שהוא  בכך  רק  ולא 
שהרתחת  שבת  השביתת  של  חידושו  כל 
הייתה  לא  שהמטרה  משום  חשובה  הזפת 
תכלית  השיגה  שהתכתו  אלא  התכתו,  עצם 
ההולדה  עצם  הוא  כשהאיסור  אך  מסוימת, 
כ’בורא’,  נחשב  הוא  שבזה  מסוים,  דבר  של 

מסתבר שהוא צריך להיות בר ממשות.

אמנם לעניין ההבדל בין הולדת ריח בבגד 
משום  לדון,  מקום  היה  באדם,  ריח  להולדת 
יעלם  הריח  המקרים  בשני  דבר  של  שבסופו 
צריך  זמן  כמה  היא  והשאלה  מסוים,  בזמן 
אבל  משמעותי,  שייחשב  בשביל  שיחזיק 
ביצירת ״עשן״ שיתפוגג בין רגע, נראה פשוט 
יותר לומר שאין זה נחשב כ״מוליד״, וכיוצר 

דבר בר קיימא.

להקל  נהגו  הפוסקים  רוב  ל’דינא’  והנה 
בנתינת ריח בגוף )עיין מ״ב קכח, כג, שש״כ 
ועוד( וא״כ  יד סעיף לו  מהדורה חדשה פרק 
ערפל  ביצירת  להקל  שיש  הדין  שהוא  נראה 

ע״י קרח יבש.

ריח  בהולדת  החמיר  פעלים  הרב  אמנם 
דידן  שנדון  יתכן  שכתבנו  כפי  אך  בגוף, 
ולכן  בן רגע  יותר, משום שהוא מתפוגג  קל 
במקרה זה ניתן לומר שאף הרב פעלים יודה.

על כן נראה שהיות וכלל לא ברור שיצירת 



טכר

״עשן״ זה נחשב כמוליד, הואיל והוא מתפוגג 
)והצטרך  לציון  הראשון  ולדעת  רגע,  בין 
אין  הדין  מעיקר  יוסף(  עובדיה  הרב  לדבריו 
אלא  זאת  לאסור  ואין  במוליד,  איסור  כלל 
בהם  נהגו  שאחרים  המותרים  דברים  משום 
איסור, יש להקל בנדון דידן, משום שיש כאן 

סברא נוספת להקל.

הגרש״ז  דברי  את  להוסיף  יש  לסיום, 
ט(  סימן  א  חלק  שלמה  )מנחת  אויערבאך 
הטוען שקשה מאוד לחדש איסור מוליד שלא 

נזכר בש״ס, וכך כתב:

״ובעיקר הדבר חושבני שקשה מאד לחדש 
איסור מוליד כזה שלא נזכר כלל בש״ס, דהא 
הולדת חום נמי קרי ליה בגמ’ שבת מ״ח א’ 
בלישנא ״דאולודי קא מוליד״ ואפי״ה בכה״ג 
לחמם  מותר  שפיר  מבשל  משום  אסור  דלא 
אם  יודע  אינני  הסברא  דמצד  גב  על  אף 
היינו מחלקים בין הולדת ריח להולדת חום, 

וברד  שלג  מרסקין  שאין  דאע״ג  נמי  וחזינן 
מפני שנראה כבורא דבר חדש ואפי״ה פירות 
אסור  ולא  לסוחטן  מותר  לאכילה  שעומדין 
משום מוליד משקה מאוכל, וגם אמרינן דאין 
שלעינינו  גב  על  אף  ומותר  באוכלין  צביעה 
כסא  מסחופי  טפי  חדש  כדבר  נראה  ה״ז 
לאסור  לנו  שאין  מזה  ודאי  ומוכח  אשיראי, 
משום מוליד כי אם במה שנזכר מפורש בש״ס 

והבו דלא לוסיף עלה״.

ולומר  להוסיף  יש  הגרש״ז  דברי  פי  על 
שיתכן שכל מה שהחמיר הבן איש חי בהולדת 
ריח  מוליד  שאיסור  משום  זאת  בגוף,  ריח 
שביצירת  יתכן  אך  בש״ס,  במפורש  נאמר 
משום  לאסור,  שאין  פעלים  הרב  יודה  עשן 
שקשה לדמות בין איסור מוליד למשנהו וכפי 
בן  מתפוגג  שעשן  ובפרט  הגרש״ז,  שהוכיח 
רגע, מה שאין כן בהולדת ריח בגוף שמחזיק 

יותר זמן וכפי שכתבנו לעיל.

ו. סיכום הדברים

א. ישנה מחלוקת בין הרמב״ם לראשונים רבים )רש״י, אור זרוע, עיטור, ועוד( האם קיים 
איסור של מוליד בשבת.

ב. הרמ״א פסק שקיים איסור של מוליד בשבת, אך פסק השו״ע אינו ברור בזה.

‘דברים  מדין  רק  אסור  אלא  הדין,  מעיקר  מוליד  איסור  אין  לציון’  ה’ראשון  לדעת  ג. 
המותרים ואחרים נהגו בהם איסור’, וכן נראית דעת הרב עובדיה יוסף.

רב,  זמן  מחזיק  לא  בגוף משום שהוא  ריח  להוליד  להתיר  יש  האם  הפוסקים  נחלקו  ד. 
ומקובל להכריע להיתר.

ה. לדעת הגרש״ז קשה מאוד לחדש איסור מוליד שאינו קיים בש״ס.

מתפוגג  והעשן  מועט  לזמן  מוליד  שהוא  בשבת  עשן’  של  ‘אפקט  יצירת  להתיר  יש  ו. 
וכדעת המקילים בהולדת ריח בגוף.

ז. יתכן שאף המחמירים בהולדת ריח בגוף יקלו ליצור אפקט של עשן, הואיל והוא נוצר 
לרגע, ושונה מהמוליד ריח בגוף שמחזיק יותר זמן, ובפרט שלדעת הגרש״ז קשה לחדש 

איסור מוליד שאינו קיים בש״ס )בניגוד להולדת ריח הכתובה בש״ס(.

הרב גבריאל סוראני





שאלה:

על  הממונים  פי  שעל  מגפה,  בעת  האם 

בריאות הציבור אנו מנועים מלהתפלל בציבור 

בבתי כנסיות, נכון הדבר לארגן או להצטרף 

למניין של שכנים שעומדים במרפסות דירתם 

או בחצרות בתיהם ומצטרפים זה לזה לתפילה 

בציבור עם קדיש וחזרת הש״ץ וקריאה בס״ת 

בברכות?

תשובה: 

״אבר מקרבן  )פ״ה(:  פסחים  שנינו במשנה 

לבית  מחוץ  ט״ו  בליל  מקצתו  שיצא  פסח 

לחומת  מחוץ  י״ד  ביום  או  נאכל,  הוא  שבו 

ירושלים – החלק היוצא נאסר באכילה. ומן 

הפתח(  ברוחב  הדלת  הגפת  מקום   -( האגף 

ולחוץ – כלחוץ, ומן האגף ולִפְנִים – כלפנים. 

והחלונות ועובי החומה כלפנים״. ובגמרא שם 

אמרו: ״אמר רב יהודה אמר רב: וכן לתפילה״. 

הדלת  הגפת  ממקום  שנמצא  מי  כל  כלומר, 

ואינו  הכנסת  לבית  מחוץ  הוא  הרי  ולחוץ, 

מצטרף למניין.

מרן  פסק  והגמרא  המשנה  דברי  עפ״י 

״צריך  לשונו:  וזה  י״ג(  סעיף  נ״ה  )בסימן 

שיהיו כל העשרה במקום אחד ושליח ציבור 

עִמָהֵם. והעומד בתוך הפתח מן האגף ולחוץ 

פָה פנימית  – דהיינו כשסוגר הדלת ממקום שָָׂ

של עובי הדלת ולחוץ – כלחוץ״. ובסעיף י״ח 

פסק: ״אם קצת העשרה בבית הכנסת וקצתם 

בעזרה – אינם מצטרפים״. 

הכתלים  ועובי  שהחלונות  במשנה  מבואר 

והעליות  שהגגות  נאמר  ובגמרא  כלפנים, 

הדין  שהוא  ירוחם  רבינו  למד  מכאן  כלחוץ. 

הכתלים  ועובי  שהחלונות  הכנסת  בבית 

את  הביא  יוסף’  ה’בית  הכנסת.  בית  כלפנים 

לשונו:  וזה  כתב  ואח״כ  ירוחם,  רבינו  דברי 

הכתלים  ועובי  דחלונות  דהאי  לי  ״ומשמע 

על  או  בחלון  ורובו  כשראשו   – כלפנים 

ומצאתי  הבית.  מתוך  הנראה  הכותל  עובי 

שכתב רבינו הגדול מהר״י אבוהב בשם גאון, 

דמכניס ראשו בחלון – מצטרף עמהם למניין 

עשרה, ולא חילק בכך. כתב ב’ארחות חיים’ 

בית  אחרי  שעומד  מי  האי:  רבנו  כתב  וז״ל: 

כמה  גבוה  אפילו   – חלון  וביניהם  הכנסת 

קומות, אפילו אינו רחב ארבע – ומראה להם 

פניו משם – מצטרף עמהם לעשרה״. עכ״ל.

ומכיון שמרן ה’בית יוסף’ השווה את מהר״י 

אבוהב לדברי ‘אורחות חיים’ בשם רבינו האי 

מכניס  היינו  פניו  להם  שמראה  מוכח  גאון, 

הלשון:  ובאמת שכך משמעות  בחלון,  ראשו 

בצורה  פועל  שהוא   – פניו״  להם  ״מראה 

עי״ז שהוא  פניו  את  להם  להראות  אקטיבית 

מצטרף.  הוא  כך  ורק  לחלון,  ראשו  מכניס 

ועובי  שהחלונות  במשנה  שמבואר  וכפי 

הכתלים כלפנים.

תפילה במניין מרפסות וחצרות

הרב מאיר סייג
רב העיר מעלות

אלר



בלר

)שם  בשו״ע  מרן  דברי  את  להבין  יש  וכך 
אחרי  שעומד  ״מי  לשונו:  וזה  י״ד(  סעיף 
כמה  גבוה  אפילו   – חלון  וביניהם  ביהכנ״ס 
ומראה  ארבע,  רחב  אינו  ואפילו  קומות, 
לעשרה״.  עמהם  מצטרף   – משם  פניו  להם 
דאי  ראשו,  מכניס  היינו  פניו״  להם  ״מראה 
י״ג  בסעיף  שכתב  ממה  קשה  הכי  תימא  לא 
שהעומד בפתח בית הכנסת מן האגף ולחוץ 
מהעומד  חלקו  ייגרע  ומדוע  מצטרף,  אינו 
סמוך לחלון מבחוץ, אלא פשוט שכאן מדובר 
ולכן  ביהכנ״ס,  לתוך  ראשו  מכניס  כשאינו 

אינו מצטרף.

זו פירש ה’זרע אמת’ את דברי מרן,  בדרך 
ב’(.  אות  ו’  )בסימן  הד״ט’  ‘עיקרי  והביאו 
גם ה’חקרי לב’ )בסימן כ״ז( סבירא ליה הכי 
דעת  וכן  מצטרף.  ראשו  מכניס  אם  שרק   –
)סימן  גדול’  ‘קול  בשו״ת  חביב  בן  מהר״ם 
הגדולה’  כנסת  ה’שיירי  פסק  וכך  כ״ג(, 
)בהגהת בית יוסף אות ו’( – דלא סגי בראייה 
)אות  ברכה’  ה’מחזיק  עמו  והסכים  לצירוף, 
ז’(. וכן פסק ה’בית עובד’ )בדיני הקדיש אות 
ק״י(.  )דף  בקודש’  ‘מלכי  הרב  דעת  וכן  מ’(. 
וכן מסקנת שו״ת ‘משכנות יעקב’ )סימן ע״ה( 
וה’מאמר מרדכי’ )ס״ק י״ד( וה’חיי אדם’ )כלל 
ל’ דין א’(. וכן הכריע ה’כף החיים’ )אות ע״ה( 
אלא  מצרפת,  ראייה  שאין  להחמיר  שנראה 
בעינן הכנסת הראש. וכן פסק ר’ ברוך רפאל 

טולידנו זצ״ל בקישו״ע שלו.

אולם הראבי״ה )ברכות קל״א( כותב, שאם 
רואים אלו את אלו – מצטרפים, אף אם היו 
בשני בתים. כדרך ששנינו בגמ’ ברכות )נ.(: 
״שתי חבורות שהיו אוכלות בבית אחד, בזמן 
אלו  הרי   – אלו  את  אלו  רואים  שמקצתן 
אף  שה״ה  בירושלמי  ומבואר  מצטרפים״. 
הרשב״א  כותב  וכך  בתים.  בב’  כשהחבורות 
בדרך אפשר. וכן פסק הרב ‘בית דוד’ )או״ח 

י’  אות  נ״ה  )סימן  ברכה  והמחזיק  ל״ג(  סי’ 
יב(  )ס״ק  המג״א  מדברי  משמע  וכן  וי״א(. 
דסגי בראייה לצרף. וכן דעת ה’פרי חדש’. וכן 

פסק ה’משנה ברורה’ )בס״ק נ״ב(.

ולפי שיטה זו בהסבר דעת מרן, מסבירים 
כשהעומד  מדובר  י״ג  שבסעיף  האחרונים 
בפתח אינו נראה לעומדים בביהכנ״ס, ולכן 
אינו מצטרף. ולשיטתם קשה מדוע מרן לא 
פירש דבריו דמיירי באינם רואים אותו. ועוד 
וז״ל:  שכתב  י״ט  בסעיף  מרן  מדברי  קשה 
בביהכנ״ס  ותשעה  בתיבה  ציבור  ״שליח 
עשרה  גבוהה  שהיא  אע״פ  מצטרפין,   –
גבוהות  מחיצות  לה  ויש  ארבעה  ורחבה 
לביהכנ״ס״.  בטילה  שהיא  מפני   – עשרה 
עכ״ל. ואם כשרואים מצטרפים, מדוע צריך 
בטילה  שהתיבה  מרן  שכתב  הטעם  את 
שמונים  גבוהה  מחיצה  והלא  לביהכנ״ס?! 
ס״מ בודאי לא מסתירה את הש״צ, וברואים 
אלא  הכנסיות.  בתי  בכל  המצוי  כפי  מיירי, 
בעלמא  שראייה  מרן  בדעת  לומר  מוכרחים 
לא מועילה, אלא צריכים כל העשרה להיות 
במקום אחד. וכמו שכתב הרמב״ן בחידושיו 
שבצירוף   – לזימון  תפילה  בין  הבדל  שיש 
יחד,  נאספים  שיהיו  צריך  לתפילה  מניין 
וכלשון הכתוב: ״במקהלות ברכו א-להים״, 
בב’  קבוצות  ב’  לצרף  ניתן  לזימון  ובצירוף 

מקומות ע״י ראייה. 

סוף דבר, מידי מחלוקת לא יצאנו. ומכיון 
דקיי״ל ‘ספק ברכות להקל’ – שב ואל תעשה 
בספק  להיכנס  ראוי  שלא  ופשיטא  עדיף. 
שהרי  בציבור,  תפילה  בשביל  לבטלה  ברכה 
לבבכם״  בכל  ״ולעבדו  מצוות  י״ח  יוצאים 
צ’  )סי’  בשו״ע  שנפסק  אלא  יחיד,  בתפילת 
בביהכנ״ס  להתפלל  אדם  ״ישתדל  ל(:  סעי’ 
עם הציבור״. אמנם במקום שיש חשש ברכה 

לבטלה אין מקום להשתדלות זו. 



גלר הרב מאיר סייג

מ״מ מכיון שיש פוסקים שסוברים שאפשר 
והמשנ״ב  ראייה,  ע״י  קבוצות  ב’  לצרף 
הכריע שבשעת הצורך אפשר לסמוך עליהם, 
הנוהגים כך יש להם על מה שיסמוכו. אולם 
שונה,  המצב  והמרפסות  החצרות  במניין 
שהרי לא מדובר בב’ קבוצות שמצטרפות ע״י 
ראייה, אלא מדובר בעשרה יחידים שנמצאים 
כל אחד במקום אחר ומבקשים לצרף עשרה 
וצירוף  ראייה,  ע״י  מקומות  בעשרה  יחידים 
כזה לא מצאנו מי שיתיר, שכן כל הפוסקים 
גדולה  לקבוצה  קטנה  קבוצה  בצירוף  דנו 
ע״י ראייה, ולא על צירוף של עשרה יחידים 
בעשרה מקומות. ובחצירות הסמוכות זו לזו, 
הצירוף נעשה ע״י שרשרת של ראיות: ראובן 
רואה את שמעון שכנו, ושמעון את לוי הסמוך 
לו, וכן הלאה. וכה״ג נלע״ד שאליבא דכו״ע 

לא ניתן לצרף. 

ועוד, שהרי בדין ב’ חבורות שאוכלות בב’ 
בתים ומקצתן רואים אלו את אלו, כותב מרן: 
״אם רשות הרבים מפסקת בין ב’ הבתים אינם 
״לאו  הט״ז:  וכתב  עניין״.  בשום  מצטרפים 
היחיד  שביל  כשיש  דה״ה  ממש,  רה״ר  דוקא 

יש  בודאי  דידן  ובנידון  ביניהם״.  מפסיק 
שביל היחיד שמפסיק בין הבניינים. ולפענ״ד 
היחיד  כשביל  נחשב  המדריגות  חדר  אפילו 
ומרפסותיהן,  הדירות  בין  להפסיק  שכוחו 
מורידה.  ולא  מעלה  לא  הראייה  כזה  ובמצב 
ובנוסף יתכן ויש צואת כלבים או פחי אשפה 
שדינם כגרף של רעי שמפסיקים בין מתפלל 
היא  התפילה  עיקר  הרי  ועוד,  למתפלל. 
במרפסות,  כשמתפללים  ובודאי  הכוונה, 
שבחלק  גם  ויתכן  הדעת.  מסיחי  הם  רבים 
אסורות,  מראות  יש  והחצירות  מהמרפסות 
ועוברים על לאו ד״לא יראה בך ערות דבר״. 
וגם כבר שמעתי על מקרים שבהם תפילה כזו 
בין  מריבות  ופרצו  מהשכנים  לחלק  הפריע 
להימנע  יש  לענ״ד  ולכן  בעקבותיה.  שכנים 

מלהתפלל במניינים כאלה. 

ויהי רצון שא-ל נורא עלילה, אשר לו העוז 
ונעבדו  כבתחילה,  ימינו  ישיב  והממשלה, 
בלבב שלם בתפילה, ברוב עם בשירה וגילה. 
א-להים יחוננו ויברכנו יאר פניו אתנו סלה. 
ובמהרה יחיש לנו הגאולה, וקרן ישראל תרום 

מעלה. אנס״ו.





מבוא:

כידוע בשנה מעוברת יש שני חודשי אדר. 
ודבר זה מעורר בעיות הלכתיות, כך למשל: 
למנין  המצטרף  לגדול  האדם  נחשב  מתי 
נחשב  הנער  מתי  כלומר  ולקדושה,  לקדיש 
מתי  כן  כמו  מצוה?  לבר  מעוברת  בשנה 
מסתיימת אבלות שנים עשר חודש על אביו 
תתכן  והאם  היארצייט?  ומתי  אמו,  על  או 
ארבע  דין  וכן  שכירות?  לדיני  ביחס  בעיה 

הפרשיות, ועוד.

א. מהי שנה מעוברת ומדוע 
מעברים שנה

כתב הרמב"ם )הלכות קידוש החודש פ"ד, 
שמוסיפין  השנה  היא  מעוברת  "שנה  ה"א(: 
אדר.  אלא  לעולם  מוסיפין  ואין  חודש,  בה 
ואדר  ראשון  אדר  אדרין.  שני  אותה  ועושין 
שני, ומפני מה מוסיפין חודש זה? מפני זמן 
האביב, כדי שיהיה הפסח אותו זמן. שנאמר 
שמור את חודש האביב, שיהיה חודש זה בזמן 
האביב. ולולא הוספת החודש הזה היה הפסח 
בימות  ופעמים  החמה,  בימות  פעמים  בא 

הגשמים".

הגדול  הדין  בית  היה  בישראל,  לפנים 
שבארץ ישראל שוקד כדי לעבר את השנים. 
ובעיקר  השנה,  את  לעבר  סיבות  שהיו  כל 
בגלל הפער שיש בין ימי שנת הלבנה )סך כל 

ימי שנים עשר חודשים(, שהם 354 ימים לבין 

ימי שנה החמה, שהם 365 ימים, פער של 11 

יכול  הוא  ויגדל,  יצטבר  שהוא  שככל  ימים, 

ולכן  באביב.  יחול  לא  שהפסח  לכך  לגרום 

השנה.  את  מעברין  היו  דברים  שלושה  על 

שדברים  האילן.  ופירות  האביב  התקופה, 

אלו קשורים לשנת החמה. ודבר זה נקבע על 

עבר  יהודה,  ארץ  בארץ,  מחוזות  שלושה  פי 

הירדן והגליל.

משום  השנה  את  מעברים  והיו  יש  אבל 

יכולים  העם  ואין  מתוקנין,  אינם  שהדרכים 

לעלות לי-ם. או מפני הגשרים שנהרסו, או 

ואין  בגשמים,  שאבדו  פסחים  תנורי  מפני 

גליות  ומפני  פסחיהם,  לצלות  מקום  להם 

הגיעו  לא  ועדיין  ממקומם  שנעקרו  ישראל 

לי-ם.

בי"ד  בטל  התלמוד,  חתימת  מאז  אולם 

קבוע בישראל שהיו מקדשים על פי הראייה 

את  חכמים  קבעו  ולכן  השנים,  את  ומעברין 

עבור החדשים ועבור השנים על פי החשבונות. 

ובערך כל שנתיים-שלוש יש שנה מעוברת.

ב. מבחינה הלכתית אדר שני הוא 
חודש אדר הסמוך לניסן

מבחינה עקרונית, אדר שני הוא זה שנחשב 

ולכן  ניסן.  כי אחריו חל חודש  לחודש אדר, 

פרה  זכור,  שקלים,  הפרשות,  ארבע  קריאת 

מהלכות שנה מעוברת

הרב רצון ערוסי
 רב העיר קרית אונו, ראש מכון מש"ה 
וחבר מועצת הרבנות הראשית

הלר



ולר

בארבע  נקראות  הן  בד"כ  אשר  והחודש, 

שבתות מר"ח אדר או סמוך לו, ועד לר"ח ניסן 

או סמוך לו, לפניו, נקרא אותן בשנה מעוברת 

רק מפרשת ויקהל שהיא לפני ר"ח אדר שני, 

ועד פרשת שמיני שהיא לפני ר"ח ניסן.

הלכות  שגם  להיות  צריך  היה  הדין  ומצד 

הפרזים,  של  הפורים  שהוא  באדר  י"ד  יום 

של  הפורים  שהוא  באדר  ט"ו  יום  והלכות 

מוקפים, היו צריכות לחול רק באדר ב', שהוא 

סמוך  והוא  הואיל  אדר,  לחודש  נחשב  אשר 

לניסן. וכך באמת הדין ביחס לתענית אסתר, 

שהיא חלה בי"א אדר ב', וכל מצוות הפורים 

והלכותיו כאמור צריכים לחול ביום י"ד אדר 

ב' לפרזים, וביום ט"ו אדר ב' למוקפים. אלא 

שבענין זה יש שוני, שגם ימי י"ד אדר א' וט"ו 

ונהגו שגם  ותענית.  בהספד  אסורים  א'  אדר 

אין אומרים בהם תחנון. ויש שנהגו שאפילו 

כשיום  וכן  תחנון.  בו  אומרים  לא  לפניו  יום 

מקהילות  הרבה  בשבת.  חל  א'  אדר  ט"ו 

ישראל נהגו שלא לומר צדקתך צדק. וכתבו 

התוספות )מגילה דף ו ע"ב, ד"ה רבי אלעזר 

שמחה  לקיים  להחמיר  שאין  יוסי(,  ברב 

ומשתה באדר ראשון.

ג. טעו וקראו ארבע הפרשיות 
באדר ראשון

אולם התעוררה שאלה הלכתית לגבי ציבור 

א',  באדר  פרשיות  ארבע  סדר  וקראו  שטעו 

אם יצאו ידי חובתם, או שהם צריכים לחזור 

ולקרוא את הארבע פרשיות באדר השני.

התנאים,  בימי  התעוררה  כבר  זו  ובעיה 

בתוך  השנה,  את  מעברים  היו  והם  הואיל 

אלא  בימינו,  כמו  חשבון,  לפי  לא  השנה, 

במסכת  שונות.  דעות  ונאמרו  הצרכים.  לפי 

"קראו  בברייתא,  שנינו  ע"ב(  ו  )דף  מגילה 

שנה  ונתעברה  הראשון  באדר  המגילה  את 
מצוות  שכל  השני.  באדר  אותה  קורין   -
שנוהגות בשני נוהגות בראשון, חוץ ממקרא 
יוסי אומר, אין קורין  ר' אלעזר ברב  מגילה, 
אותה באדר השני, שכל מצוות שנוהגות בשני 
נוהגות בראשון. רשב"ג אומר משום רבי יוסי, 
מצוות  שכל  השני,  באדר  אותה  קורין  אף 
שנוהגות בשני - אין נוהגות בראשון. ושווין 
ובזה". עכ"ל  בזה  ובתענית שאסורין  בהספד 
ואשר  מ"ו,  פ"א,  מגילה  )תוספתא,  הברייתא 

הובאה ונידונה בגמרא מגילה דף ו ע"ב(.

קראו  אם  יוסי,  ברבי  אלעזר  ר'  לפי  והנה 
את המגילה בראשון, אין קורין אותה בשני. 
אבל לפי תנא קמא, ולפי רשב"ג חוזרין וקורין 
אותה בשני. ולכן שאלו בגמרא שם, "רשב"ג 
היינו תנא קמא?" ואם כן, מה ההבדל ביניהם? 
איכא  פרשיות  סדר  פפא,  רב  "אמר  והשיבו: 
בינייהו". שלפי תנא קמא, ברור שלכתחילה 
צריכים לקרוא סדר פרשיות באדר שני. אבל 
אם כבר קראו באדר הראשון, מה שעשו עשו, 
פרשיות  סדר  ולקרוא  לחזור  צריכים  ואינם 
קראוה  שאפילו  מגילה,  ממקרא  חוץ  בשני. 
וקוראים אותה באדר  באדר הראשון, חוזרים 
השני. שלדעת תנא קמא, כל מצוות שנוהגות 
ממקרא  חוץ  בדיעבד,  בראשון  נוהגות  בשני 
מגילה שאפילו בדיעבד שכבר קראוה באדר 

ראשון, חוזרים וקוראים אותה באדר שני.

מקרא  גם  יוסי  ברבי  אלעזר  ר'  ולדעת 
אין  ראשון,  באדר  בדיעבד, שקראוה  מגילה, 
משום  שני,  באדר  אותה  וקוראים  חוזרים 
שלדעתו כל מצוות שנוהגות באדר שני, אם 
עשאן בראשון - יצא. ולדעת רשב"ג אפילו 
סדר ארבע פרשיות שקראו אותן באדר ראשון, 
חוזרים וקוראים אותן באדר שני, שכל מצוות 
בראשון,  בדיעבד  שעשאום  בשני,  שנוהגות 

חוזרים ועושים אותן בשני.



זלר

ר'  של  ודעתו  רשב"ג  של  דעתו  זה,  ולפי 

אלעזר ברבי יוסי הן מנוגדות, שר"א מכשיר 

ורשב"ג  ראשון.  באדר  שנעשו  המצוות  כל 

ומצריך  בראשון  שנעשו  המצוות  כל  פוסל 

אבין  בר  חייא  רבי  ואמר  בשני.  לעשותן 

סדר  שגם  כרשב"ג,  שהלכה  יונה  רבי  בשם 

ארבע פרשיות שקראום באדר ראשון חוזרים 

וקוראים אותן באדר השני.

כתב:  מי"ב(,  פ"ב,  )מגילה  הרמב"ם  אולם 

"קראו את המגילה באדר, ואחר כך עברו בית 

באדר  אותה  וקוראין  חוזרין  השנה,  את  דין 

קמא,  כתנא  שפסק  ומשמע,  בזמנה".  השני 

פרשיות.  ארבע  סדר  את  זכר  לא  הוא  שהרי 

גם  הרמב"ם  שכוונת  שמואל,  הבני  וכתב 

קיצר.  לסדר ארבע פרשיות, אלא שהרמב"ם 

אך לענ"ד דבר זה עדיין צ"ע.

סוף  )או"ח,  הטורים  בעל  יעקב  ר'  ואמנם, 

סי' תרפח(, כתב: "קראה באדר ראשון, ואח"כ 

ראו לעבר השנה קורין אותה באדר שני. אבל 

הפרשיות שעשו באדר ראשון אין צריך לחזור 

לעשותן בשני".

ומרן הרב יוסף קארו תמה בספרו בית יוסף 

על הטור, על שום מה כתב בספרו, אם קראו 

בימינו  הרי  השנה,  את  עיברו  ואח"כ  באדר 

נוהגים על פי החשבון ולא מעברים את השנה 

בתוך השנה, שהרי רבינו יעקב בעל הטורים 

אינו כהרמב"ם שמביא את ההלכות העתידות 

לנהוג בימות המשיח? ותירץ שכוונת ר' יעקב 

בעל הטורים, שנלמד מדין זה לענין שאם טעו 

וקראו באדר הראשון. ומאוחר יותר מרן הרב 

יוסף קארו חזר בהגהותיו "בדק הבית", ותמה 

קמא,  כתנא  פסק  מדוע  הטורים,  בעל  על 

שהבדיל בין מקרא מגילה ובין סדר פרשיות. 

כרשב"ג,  הלכה  פסק  יוחנן  ר'  בגמרא,  הרי 

שגם מקרא מגילה וגם סדר פרשיות, אם קראו 

אותן  וקוראים  חוזרים  ראשון  באדר  אותם 
באדר שני. ולכן, מרן ר"י קארו ב"בדק הבית" 
הכריע, שהנוסחה האמתית בדברי הטור היא, 
שאם קראו סדר פרשיות באדר ראשון, חוזרים 

וקוראים באדר השני.

אולם הרמ"א )דרכי משה שם, ס"ק ז(, צידד 
דוקא בנוסחאות האחרות, לפיהן ר' יעקב בעל 
ארבע  ובין  מגילה  מקרא  בין  חילק  הטורים 
שקראום  פרשיות  ארבע  שלגבי  פרשיות, 
עליהן  לחזור  צריכים  שאינם  ראשון  באדר 
באדר שני, ושכן כתב הרא"ש, אביו של רבינו 

יעקב, ושכן כתב מהר"א מפראג.

חדש,  )הבית  סירקיש  יואל  ר'  דוקא  אבל 
שהנוסחה  יוסף,  בית  כמרן  צידד  שם(, 
את  תואמת  שהיא  זו,  היא  שבטור  האמתית 
הכרעת ההלכה בגמרא, הכרעתו של ר' יוחנן 
כמו  פרשיות,  ארבע  לענין  שגם  כרשב"ג, 
מקרא מגילה, אם קראום באדר ראשון חוזרים 
וקוראים אותן באדר שני. הרב בית חדש הביא 
את דברי הרא"ש על הסוגיא, והראה שבדברי 
הרא"ש יש אי בהירות, ובשל אותה אי בהירות 
בנו  בדברי  נוסחאות  וחילופי  הספיקות  נפלו 
ר' יעקב בספרו הטור. אך לבסוף הבית חדש 
ביאר את דברי הרא"ם כמסקנת הגמרא, שגם 
ארבע פרשיות שקראום באדר ראשון חוזרים 

וקוראים אותן באדר שני.

שאם  הכריע,  יוסף  הגר"ע  הרשל"צ  ואכן 
טעו וקראו סדר פרשיות באדר ראשון, שהם 
לא יצאו ידי חובתם, ושצריכים לחזור ולקרוא 

באדר שני.

לפי זה דומה, שצריכים לעורר דבר זה בקרב 
הציבור, כדי שלא יקלעו בני אדם למחלוקת 
כנסיות,  בתי  יש  בעוונותינו,  כי  כזו.  רבתי 
שאין להם יודעי הלכה ועלולים לטעות. ולכן 
חברך חברא אית ליה, וחברא דחברך - חברא 

הרב רצון ערוסי



חלר

אית ליה, כדי לעורר ולמנוע טעות.

ד. יום פטירת משה רבנו ויום 
היארצייט בשנה מעוברת1

ומכאן, אנו מגיעים למחלוקת בענין דומה, 

פטירת  יום  באדר  בשבעה  התענית  בענין 

אבל  לרבים,  שכיח  אינו  שאולי  רבינו,  משה 

יש בלימוד ענין זה, כדי ללמדנו על הבעיות 

הלכתיות שיש בשנה המעוברת. במיוחד שיש 

לו השלכה גם לקביעת יום היארצייט. כלומר 

מנהג  שהוא  אם,  או  אב  לפטירת  השנה  יום 

שאין לו שורש בתלמוד.

ומרן הר"י קארו כתב בשו"ע )או"ח סתק"פ, 

לאבותינו  צרות  בהם  שאירעו  ימים  א-ב(, 

הוא  ימים  אותם  בין  בהם,  להתענות  ושראוי 

מנה את יום שבעה באדר שבו מת משה רבינו 

ע"ה.

אימתי  ספק  יש  הדברים,  מטבע  ולכן, 

באדר  בשבעה  מעוברת,  בשנה  מתענים 

ולכאורה,  השני?  באדר  בשבעה  או  הראשון 

כבר  בדבר. שהרי  ספק  להיות  צריך  היה  לא 

זה  הוא  שני  אדר  מעוברת  שבשנה  אמרנו, 

פטירת  שיום  פשוט,  כן  ואם  לאדר.  שנחשב 

משה רבינו בשנה מעוברת הוא שבעה באדר 

השני.

אולם, הספק התעורר בגלל שיש מחלוקת 

אימתי  ה(,  יהושע,  שמעוני  )ילקוט  תנאים 

ור'  יהושע  ר'  שלדעת  רבינו.  משה  נפטר 

לא  פשוטה,  שנה  היתה  שנה  אותה  אליעזר, 

מעוברת, ולדעת ר' אלעזר המודעי, היא היתה 

משה  יהושע,  ר'  לדעת  ולכן  מעוברת.  שנה 

פשוטה.  בשנה  באדר  בשבעה  נפטר  רבינו 

1( )הערת המערכת:( ראה שיחת כ״ק אדמו״ר מלך 
המשיח שליט״א בשקו״ט בזה, לקו״ש חכ״ו ע’ 204.

ולדעת ר' אליעזר משה רבינו נפטר בשבעה 

אלעזר  ר'  ולדעת  פשוטה.  בשנה  בשבט 

באדר  בשבעה  נפטר  רבינו  משה  המודעי 

ראשון בשנה מעוברת.

ואם כן מרן בשו"ע אימץ את דעת ר' יהושע, 

בשנה  באדר  בשבעה  נפטר  רבינו  שמשה 

פשוטה. ולכן לדעת שאילת יעבץ )ח"א, קיז(, 

בשנה  שני,  באדר  בשבעה  להתענות  צריכים 

מעוברת, כי הוא האדר האמיתי. אלא שהוא 

בראשון.  להתענות  דעלמא  שסוגיין  ציין 

טו(. שיש  ס"ק  )שם  ברורה  כתב המשנה  וכן 

מחלוקת בענין זה, ושסוגין דעלמא להתענות 

יחוה  )שו"ת  יוסף  עובדיה  הרב  אך  בראשון. 

דעת ח"א, פג(, הכריע שצריך להתענות באדר 

השני שהוא אדר העיקרי.

הרב  לבנו  מועדים  יוסף  ילקוט  בספר  אך 

יצחק, שבו הוא מביא את הכרעות אביו, כתב 

)בעמ' רעד( כדלקמן: "כשהשנה מעוברת, יש 

ראשון,  באדר  שבעה  ביום  להתענות  נוהגים 

ויש נוהגים להתענות ביום שבעה באדר שני, 

באדר  להתענות  נכון  יותר  האחרון  והמנהג 

שבעה  בליל  הלימוד  לעשות  יש  וכן  שני. 

באדר שני. וטוב לעשות הלימוד גם בשבעה 

הרי  שני".  באדר  בשבעה  וגם  ראשון,  באדר 

שלענין לימוד הוא חש לשתי השיטות והמליץ 

שיקיימו הלימוד בשני האדרים בבחינת יגדיל 

תורה ויאדיר.

ומענין זה אנו באים לקביעת יום היארצייט 

בשנה מעוברת, שלפי הרב עובדיה יוסף שאם 

האב או האם נפטרו באדר בשנה פשוטה, יום 

העיקרי.  אדר  שהוא  השני  באדר  הוא  השנה 

ואם האב או האם נפטרו בשנה מעוברת, הרי 

בשנה  השנה  יום  ראשון,  באדר  נפטרו  שאם 

נפטרו  הם  ואם  ראשון.  באדר  הוא  מעוברת 

יהיה  השנה  יום  מעוברת,  בשנה  שני  באדר 



טלר

אדר שני בשנה מעוברת.

עובדיה  שהרב  לומר,  אנו  שצריכים  אלא 

)או"ח  יוסף  הבית  הכרעת  כפי  פסק  יוסף 

האב  שאם  מהרי"ו  דעת  את  שהביא  תקסח(, 

יום השנה בשנה  נפטר באדר בשנה פשוטה, 

בשו"ע  פסק  ושכן  שני,  באדר  הוא  מעוברת 

על  בהגהתו  הרמ"א  אבל  ז(.  תקסח,  )או"ח, 

שיום  מהרי"ל,  כמו  פסק  ז(,  )תקסח,  השו"ע 

השנה הוא באדר ראשון.

השנה  שלאחר  השנה  ביום  דוקא  זה  וכל 

הראשונה, אבל בשנה הראשונה, הכלל הוא, 

שהאבילות על האב ועל האם היא שנים עשר 

חודש, וכן ענין הכפרה.

ולכן, אם האב או האם נפטרו בניסן בשנה 

פשוטה, או באייר או בסיון וכן הלאה, ושנה 

שאחריה היא שנה מעוברת, האבילות תסתיים 

נפטר  אם  כלומר  חודש,  עשר  שנים  אחרי 

אשתקד בניסן, האבילות תסתיים באדר שני, 

המעוברת  הבאה  לשנה  באייר,  נפטר  ואם 

ולפי  הלאה.  וכן  בניסן,  תסתיים  האבילות 

זה יקבע יום הפטירה שלאחר שנה ראשונה. 

ולכן אם האב נפטר לדוגמה בעשרים ושלושה 

שנה  היתה  ולאחריה  פשוטה,  בשנה  בניסן 

ושלושה  עשרים  יהיה  השנה  יום  מעוברת, 

באדר שני, ואז גם יסתיימו שנים עשר חודש 

לאבילות.

 ה. יום הבר מצווה בשנה 
מעוברת

מה דינם של הללו שנולדו בשנה מעוברת. 

מתי הם נהיים ברי מצווה?

איתא בשו"ע הלכה שעל פניה לכאורה היא 

נראית משונה. וכך נאמר )שו"ע, או"ח, נה, י(: 

"אם נער אחד נולד בכ"ט לאדר ראשון בשנה 

מעוברת, ונער אחד נולד באדר שני באחד בו. 
בכ"ט  שנולד  אותו  מעוברת,  אינה  י"ג  ושנת 
לאדר  כ"ט  עד  להמתין  צריך  הראשון  לאדר 
י"ג, להיות בן י"ג שנה. ואותו שנולד  בשנת 
י"ג שנה,  בן  יהיה  אחריו, באחד באדר השני 

כיון שהגיע אחד באדר של שנת י"ג".

והצעיר  צעיר,  נהיה  הגדול  לב,  לכשנשים 
הוא  ראשון  אדר  בכ"ט  שהנולד  גדול.  נהיה 
יותר גדול מזה שנולד באחד באדר שני, ביום 
היתה  לא  אם  הי"ג,  בשנת  ובכ"ז  יומיים,  או 
מעוברת, הגדול, זה שנולד בכ"ט אדר ראשון, 
יהיה בר מצוה רק בכ"ט באדר, בשנה פשוטה, 
והצעיר, זה שנולד בא' באדר שני, הוא יהיה 
כלומר  פשוטה,  בשנה  אדר  בא'  מצוה  בר 
שנולד  שחבירו,  לפני  ימים  ותשעה  עשרים 
יומיים לפניו, יהיה בר מצוה. הלוא דבר הוא.

כך  על  עמד  וכבר  זו,  בהלכה  יש  וחידוש 
עולה  שהיה  מד(.  ס"ק  )שם,  ברורה  המשנה 
בדעתנו לומר, שזה שנולד בכ"ט אדר ראשון 
בשנה מעוברת, הוא כאילו נולד בכ"ט בשבט 
בשנה פשוטה. ואם כן, כיון ששנת הי"ג היא 
באדר  בכ"ט  שנולד  זה  כן  אם  פשוטה,  שנה 
ראשון יהיה בר מצוה בכ"ט בשבט, וזה שנולד 
באחד באדר שני, יהיה בר מצוה באחד באדר, 
ואז הכל היה בא על מקומו בשלום, שהגדול 
ביומיים,  מצוה  בר  להיות  יקדים  ביומיים, 
מצוה  בר  מלהיות  יתאחר  ביומיים,  והקטן 
אלא  כך.  אומרים  איננו  זאת  ובכל  ביומיים, 
שלידתו  כיון  ראשון,  באדר  בכ"ט  שנולד  זה 
קשורה עם חודש שנקרא אדר, אף שאינו אדר 
המקורי, אבל הוא אינו חודש שבט, כי חודש 
שבט כבר חלף. לכן בהיותו בר מצוה בשנה 
פשוטה, לא נקדים את היותו בר מצוה לכ"ט 
יהיה בר מצוה בכ"ט באדר.  שבט, אלא הוא 
באדר  באחד  שנולד  ממנו  שהצעיר  למרות 
וכך  באדר.  באחד  מצוה  בר  יהיה  כבר  שני, 

הרב רצון ערוסי



רמ

מצוה  בר  יהיו  הם  אדרים,  בשני  שהנולדים 

פשוטה,  שנה  היתה  אם  אדר,  חודש  באותו 

אדר,  חודש  לאותו  קשורים  היו  שניהם  כי 

כשנולדו.

ו. דין גאולת בתים בשנה מעוברת

אכן, חידוש מעניין יש בהלכה זו. ולכן יש 

לבדוק את המקור להלכה זו.

מרן ר"י קארו הביא בספרו בית יוסף )שם( 

ההלכה  את  שכתב  שהוא  האגור,  דברי  את 

למי  המצוה  בר  מועדי  קביעת  בענין  הזו 

שנולד  זה  לבין  ראשון  אדר  בכ"ט  שנולד 

נתן  יוסף  הבית  אבל  שני.  באדר  באחד 

להלכת האגור מקור תלמודי ממסכת ערכין 

בעיר  בית  גאולת  בדין  דנו  שם  ב(,  )לא, 

המוקפת חומה, שהמוכר בית בעיר המוקפת 

את  לגאול  אפשרות  למוכר  לו  יש  חומה, 

הבית במשך שנים עשר חודש מיום שמכר, 

ואפילו ביום שמכר. כל אימת שירצה לגאול 

ביתו, בתוך תקופה זו, עליו לתת לקונה את 

מלוא כספו, וגואל את ביתו. אם המוכר לא 

גאל את ביתו בתוך שנים עשר חודש, הבית 

שמאחר  אמרו,  שם  ובסוגיא  לקונה.  נחלט 

והתורה כתבה, "עד מלאת לו שנה תמימה" 

)ויקרא כה, ל(, בכך התורה ריבתה את חודש 

העיבור. כלומר שיש למוכר אפשרות לגאול 

שמכר.  מיום  תמימה  שנה  במשך  ביתו,  את 

המוכר  היתה מעוברת,  אותה שנה  אם  ולכן 

למעשה  לו  ויש  העיבור,  חודש  את  מרוויח 

שלושה עשר חדשים, שבהם הוא יוכל לגאול 

את ביתו.

רבי  "אמר  הוסיפו:  )שם(  בגמרא  אולם, 

אבא בר ממל, מכר שני בתי ערי חומה, אחד 

בחמשה עשר באדר ראשון, ואחד באחד באדר 

השני, זה שמכר לו באדר השני, כיון שהגיע 

לו  עלתה  הבאה,  השנה  של  באדר  אחד  יום 

אדר  של  עשר  בחמשה  לו  שמכר  זה  שנה. 

עד חמשה עשר  לו שנה  עלתה  לא  הראשון, 

באדר של שנה הבאה".

הנה כי כן, הבית שנמכר ראשון באדר ראשון, 

לפני  להסתיים  צריכה  היתה  גאולתו  תקופת 

שתסתיים תקופת הגאולה של הבית שנמכר 

ההלכה,  לפי  זאת,  ובכל  השני.  לאדר  באחד 

מוקדם,  שנמכר  הבית  של  גאולתו  תקופת 

מן  מאוחר  יותר  מסתיימת  ראשון  אדר  בי"ט 

בא'  יותר  מאוחר  הבית שנמכר  התקופה של 

לחידושו  ממש  דומה  זו  והלכה  השני.  באדר 

של בעל ספר האגור, בענין בר מצוה. ואכן, 

הרמב"ם פסק הלכה זו בענין גאולת הבתים, 

הנ"ל )שמיטה ויובל פי"ב, ה"ו(.

 ז. דין בכור בהמה טהורה 
ושנה מעוברת

כן הוסיפו שם בגמרא: "וא"ר אבא בר ממל, 

נולדו לו שני טלאים, אחד בחמשה עשר של 

שנולד  זה  השני,  באדר  ואחד  הראשון,  אדר 

באדר השני, כיון שהגיע יום אחד באדר של 

לו  שנולד  זה  שנה,  לו  עלתה  הבאה,  שנה 

לו  עלתה  לא  הראשון  באדר  עשר  בחמשה 

שנה עד חמשה עשר באדר של שנה הבאה".

כלומר שבכור בהמה טהורה, לפי ההלכה, 

בלי  תמים,  היה  אם  שנתו.  בתוך  לאכלו  יש 

בתוך  שלמים  כקרבן  אותו  מקריבים  מום, 

זאת,  והלכה  ללידתו.  השמיני  מיום  שנתו, 

היה  ואם  קיים.  המקדש  שבית  בזמן  כמובן 

בעל מום, בתוך שנתו מיום שנולד בו המום. 

ועל כך נאמר בגמרא, שאם לאדם אחד נולדו 

לאמותיהם.  בכורות  ושניהם  טלאים,  שני 

ראשון,  באדר  עשר  בחמשה  נולד  אחד  טלה 

שהשנה  השני,  באדר  באחד  נולד  שני  וטלה 



אמר

לשנה  באדר  באחד  מסתיימת  השני  של 

בחמשה  שנולד  הראשון,  של  והשנה  הבאה, 

והיא  ארוכה  יותר  תהיה  ראשון,  באדר  עשר 

תסתיים בחמשה עשר באדר של שנה פשוטה 

פ"א,  )בכורות  הרמב"ם  פסק  וכן  שלאחריה. 

)יו"ד  בשו"ע  קארו  ר"י  מרן  פסק  וכן  הי"ב(. 

יא(. וכתב הט"ז )שם, ס"ק ח(: "מזה יש  שו, 

אחד  שנולד  ילדים  שני  לענין  כן  גם  ללמוד 

נולד בר"ח אדר  והשני  בט"ו באדר הראשון, 

השני  דנעשה  עיבור,  אין  הי"ג  ובשנת  שני, 

בר מצוה קודם לראשון, כמו כאן". וכן כתב 

הש"ך )שם, ס"ק טז(, "הוא הדין בשאר דברים, 

י'(  דינא הכי כמו שנתבאר באורח חיים )נה, 

לענין שני נערים. ע"ש".

לדברי  במפורש  התייחס  הש"ך  כלומר, 

חיים.  אורח  בשו"ע  להלכה  שנפסקו  האגור 

על  הגיה  )שם(  הכסף  נקודת  בספר  ולכן 

את  מחדש  שהוא  משתמע  שממנו  הט"ז 

מצוה  הבר  מועדי  הבדלי  בענין  ההלכה 

לנערים שנולדו אחד בכ"ט אדר ראשון, ואחד 

"כבר  )שם(:  כתב  וכך  השני,  באדר  באחד 

בש"ע  יוסף  הבית  ומביאו  בזה.  האגור  קדמו 

הלל  בית  שגם  לציין,  יש  נ"ה".  סימן  בא"ח, 

הטלאים  דיני  בין  השוה  שם(,  השו"ע  )על 

הבכורות, לדין שנפסק בשו"ע )או"ח, נה, י(, 

לענין הבר מצווה.

בענין  האגור,  של  שההלכה  כן,  כי  הנה 

קביעת מועד הבר מצוה, לגבי ילדים שנולדו 

בדין  תלמודי,  הוא  מקורה  מעוברת,  בשנה 

הבכורות, ובדין בתי ערי חומה.

הלכתית  שמבחינה  לציין,  עלינו  כן,  כמו 

עקרונית יש להתייחס לשנה, בתור שנה אחת, 

בין אם השנה היא שנה פשוטה, ובין אם השנה 

היא שנה מעוברת. ועקרון זה הוא חשוב לגבי 

אלא  המצוות,  לגבי  רק  ולא  דינים.  הרבה 

אלה  הלוא  אישות.  ולדיני  עריות  לאיסורי 
השנים  "כל  כא(:  ב,  )אישות,  הרמב"ם  דברי 
האמורות בבן ובבת ובערכין ובכל מקום אינן, 
שנים  אלא  החמה,  שני  ולא  הלבנה,  שני  לא 
של סדר העבור, שהן פשוטות ומעוברות, כמו 
שבית דין קובעין אותן. כמו שבארנו בהלכות 
קדוש החודש. ובאותן השנים מונין לכל דברי 

הדת".

סיכום ביניים:

מספר  או  שנה  עם  הקשורה  הלכה  כל  א. 
שנים אינה מבחינה בין שנה פשוטה ובין שנה 
מעוברת. לא תהא נחשבת שנה, אלא אם כן 
שלמו חדשי אותה שנה, שנים עשר חודשים 
בשנה פשוטה, ושלושה עשר חודשים בשנה 

מעוברת.

ב. ילודים שנולדו בשנה מעוברת, בין אלה 
שנולדו באדר ראשון, או שנולדו באדר שני, 
הרי תום השנה של כל אחד מהם בשנה פשוטה 
שהצעיר  מצב  נוצר  ולכן  בלבד,  באדר  הוא 
מגיע  והמבוגר  המבוגר,  לפני  מתבגר  כאילו 
נפקות  יש  ובכך  הצעיר.  אחרי  בגרות  לגיל 

לגיל הבר מצוה.

ג. ילודים שנולדו בשנה מעוברת, זה באדר 
כלומר  בגרותם,  אם  שני,  באדר  וזה  ראשון 
גיל הבר מצוה שלהם יהא בשנה מעוברת, זה 
מצוה  בר  היותו  מועד  ראשון,  באדר  שנולד 
היותו  מועד  שני,  שבאדר  וזה  ראשון.  באדר 

בר מצוה באדר שני.

פשוטה,  בשנה  באדר  שנולדו  ילודים  ד. 
מעוברת,  בשנה  חל  מצוה  בר  היותם  ומועד 
הרי החודש שבו הם יהיו ברי מצוה הוא באדר 

שני, שהוא האדר העיקרי.

הרב רצון ערוסי



במר

ח. שכירות דירה ומלמד בשנה 
מעוברת

שיטת המשנה והרמב"ם:

ה"ב(  פ"ז,  שכירות  )הל'  הרמב"ם  כתב 

ונתעברה  לשנה,  לחבירו  בית  "המשכיר 

לחדשים  השכיר  לשוכר.  נתעברה   - השנה 

- נתעברה למשכיר. הזכיר לו חדשים ושנה, 

דינר  דינר לחודש, שנים עשר  לו  בין שאמר 

לשנה, בין שאמר לו, שנים עשר דינר בשנה, 

דינר בכל חודש, הרי חודש העבור למשכיר. 

דבר  מוציאין  ואין  בעליה,  בחזקת  שהקרקע 

מיד בעל הקרקע, אלא בראיה ברורה".

כמעט  הם  הרמב"ם  דברי  דאמת  ואליבא 

העתקה מדוייקת של לשון המשנה )ב"מ פ"ח, 

מ"ח(: "המשכיר בית לחבירו לשנה, נתעברה 

השנה - נתעברה לשוכר. השכיר לו לחדשים, 

ונתעברה השנה - נתעברה למשכיר".

ולפי פשטות דברי המשנה ודברי הרמב"ם, 

שאם המשכיר השכיר בית לשוכר לשנה, ולא 

זו או לשנה  משנה הדבר אם אמר לו, לשנה 

אחרת, או לשנה סתם. ולא משנה הדבר, אם 

המשכיר השכיר בית לשוכר בראשית השנה, 

או בכל עת בשנה, כל שבתוך שנת השכירות 

חודש  את  מרויח  השוכר  עיבור,  חודש  יש 

והדמים  לשנה,  שכר  והוא  הואיל  העיבור, 

שהוא שילם למשכיר, הם עבור שנה, בין אם 

שנים עשר חודשים או שלושה עשר חודשים.

שיטת הרשב"א:

כך  לא  רצד(,  ח"ב,  )שו"ת  הרשב"א  אולם 

סבר: "אבל אני אומר להלכה, שכל שנה סתם 

הרוב.  שהם  הפשוטות,  כשנים  אלא  אינה 

ואין חודש העיבור בכלל, אלא בבא בתחילת 

בית  במוכר  שהרי  זו.  שנה  ואמר  השנה, 

העיבור,  חודש  נתרבה  לא  חומה,  ערי  בבתי 

לו  מלאות  עד  דכתיב,  דקרא,  מיתורא  אלא 

חודש  לרבות  תמימה  ואמרינן  תמימה,  שנה 

העיבור, והדברים עתיקים, וכתבתים בארוכה 

בנדרים, פרק קונם יין".

שאדם  אימת  כל  הרשב"א,  לדעת  כלומר, 

עשר  לשנים  מתכוון  הוא  סתם,  שנה  אומר 

פשוטות,  הן  השנים  שרוב  משום  חודשים, 

לדעת  ולכן,  חדשים.  עשר  שנים  בנות  שהן 

הרשב"א, משכיר שהשכיר בית לשוכר לשנה 

סתם, דעתו היא רק לשנים עשר חדשים, ולא 

יותר. ואם השוכר דר בחודש העבור, דהיינו 

למשכיר  לשלם  חייב  עשר,  שלושה  חודש 

זו  סברתו  ביסס  והרשב"א  זה.  חודש  עבור 

שבערים  בתים  גאולת  שבענין  העובדה,  מן 

מכח  נתרבה  העיבור  חודש  חומה,  המוקפות 

רבוי בפסוק, בגין העובדה שהתורה הדגישה, 

שבלי  משמע  תמימה,  שנה  לו  מלאות  עד 

הריבוי, סתם שנה היא שנים עשר חודשים.

יעשה  ומה  השואלים,  ישאלו  ולבטח 

בתים?  שכירות  בענין  המשנה  עם  הרשב"א 

ועל כך השיב הרשב"א, שנראה לו, שהמשנה 

הדירה  את  שהשכיר  למשכיר  רק  מתכוונת 

משכיר  שהוא  לשוכר  ואמר  השנה,  בתחילת 

הוא  העיבור  חודש  אז,  ורק  אז  זו.  לשנה  לו 

לו  השכיר  והוא  מאחר  כי  השוכר.  לטובת 

בודאי  הרי  זו.  לשנה  ואמר  השנה  בתחילת 

שהוא התכוון לאותה שנה שהיא מעוברת.

אבל מקרה כזה הוא נדיר, שמשכיר משכיר 

לשנה  ואומר  בתשרי,  השנה  בתחילת  דוקא 

זו. והרשב"א עצמו נמנע מלהורות את דבריו 

הלכה למעשה. וכך הוא סיים את דבריו הנ"ל: 

"ואתה דרוך הדרך אשר דרכו בה הראשונים 

ולראשונים  הוא,  ממונא  דאפוקי  ועוד  נ"ע. 



גמר

שאמרו שנתעברה לשוכר, ואין מוציאין מידו, 

שומעין".

שיפסוק  לשואל  המליץ  שהרשב"א  כלומר 

שהמשכיר  מקרה  שבכל  כהרמב"ם,  למעשה 

בין שיאמר לשנה  בית לשוכר לשנה  השכיר 

זו, בין שיאמר לשנה אחת, בין שאמר לשנה 

ובין  השנה,  בראשית  שהשכיר  בין  סתם, 

ואם  לשוכר.  הוא  העיבור  חודש  באמצעיתה 

לכל  שכירות  דמי  וקבע  לחדשים,  השכיר 

חודש, שחודש העיבור הוא לטובת המשכיר, 

והלכה זו היא לכל הדעות. ומאחר והרשב"א 

לא הורה למעשה כדעת עצמו. מרן ר"י קארו 

בב"י )חו"מ, שיב( תמה על הטור, שהביא את 

ר"י  מרן  ולכן  חולקת.  כדעה  הרשב"א  דעת 

קארו פסק בשו"ע )חו"מ שיב, טו(, כהרמב"ם.

כתב,  כג(,  ס"ק  )שם,  שהסמ"ע  ובאמת 

וכן  כהרמב"ם.  פסק  קארו  ר"י  מרן  שאכן 

נראה שזו דעת הרמ"א, ששתק שם ולא הגיה. 

המשכיר  שאם  סבור,  בעצמו  שהסמ"ע  אלא 

השנה  בתחילת  לשוכר  הדירה  את  השכיר 

ואמר לשוכר, לשנה סתם או לשנה אחת, ולא 

לשנים  כוונתו,  בודאי  שאז  זו,  לשנה  אמר 

עשר חדשים, ולא לשנה מעוברת, שהרי יכל 

לומר לשנה זו. כלומר שהסמ"ע חשש לשיטת 

הרשב"א.

לפי זה נוכל לסכם:

משכיר  כל  והשו"ע,  הרמב"ם  לדעת  א. 

שאמר  בין  לשנה.  לשוכר,  דירה  שהשכיר 

לשנה סתם, או שאמר לשנה אחת, או שאמר 

ובין  שנה,  בתחילת  שהשכיר  בין  זו,  לשנה 

חודש  את  הרוויח  השוכר  השנה,  באמצע 

העיבור.

ב. לדעת הסמ"ע, אם משכיר השכיר לשוכר 

דירה בתחילת שנה מעוברת, ואמר לו לשנה 

זו,  לשנה  לו  אמר  ולא  אחת,  לשנה  או  סתם 

כמו  חדשים  עשר  לשנים  רק  היא  השכירות 

את  למשכיר  לשלם  השוכר  ועל  הרשב"א. 

חודש העיבור, אם הוא דר גם בחודש העיבור.

ג. אם המשכיר אמר לשוכר שהוא משכיר 

סכום  לפי  חדשים,  וכך  לכך  הדירה  את  לו 

כזה וכזה לכל חודש, הרי שהמשכיר הרוויח 

את חודש העיבור, ועל השוכר לשלם לו את 

חודש העיבור, הואיל והתחייב לפי כל חודש.

ד. אם המשכיר אמר לשוכר, שהוא משכיר 

לו את הדירה בסך כך וכך לשנה, שהוא סכום 

בו  שיש  זה,  כפול  בלשון  לחודש,  וכזה  כזה 

ולכן  לחדשים,  והתייחסות  לשנה  התייחסות 

חודש  ואז  החדשים,  לפי  נכריע  אם  ספק  יש 

לפי  שנכריע  או  המשכיר,  לטובת  העיבור 

השנה, ואז חודש העיבור הוא לטובת השוכר, 

בשכירות  כשמדובר  הרי  זה,  ספק  ומחמת 

אף  למוחזק.  נחשב  הדירה  בעל  דירות, 

המוציא  הוא  והשוכר  בדירה,  דר  שהשוכר 

העיבור  חודש  ולכן  הראיה,  עליו  לכן  ממנו, 

הוא לטובת המשכיר.

ומכאן, שאם מדובר בשכירות רכב, שהוא 

התייחס  השכירות  הסכם  אם  המטלטל,  דבר 

גם לשנה וגם לחדשים, הרי שכיון שיש ספק, 

על המוציא מחבירו להביא ראיה. ואם השוכר 

הוא  העיבור  חודש  הרכב,  את  שמחזיק  הוא 

לטובתו.

וכתב הרמ"א )שם(: "אבל מי ששכר מלמד 

לבנו, ואמר לו לשני לשונות כאלו, והמלמד 

למד עימו חודש העיבור, אין צריך לשלם לו 

חודש העיבור".

וקבע  לבנו,  מלמד  שכר  אב  אם  כלומר, 

לחודש,  וכזה  כזה  וסכום  לשנה,  וכך  כך  לו 

ספק  ויש  לשונות,  שני  ונאמרו  מאחר  הרי 

הרב רצון ערוסי



דמר

בכוונתם, והמלמד לימד את הבן גם בחודש 
מלשלם  פטור  האב  הספק,  שבגלל  העיבור, 

למלמד עבור חודש העיבור.

הסבר הקצות בדברי הרמ"א:

כתב,  ה(,  ס"ק  )שם,  החושן  קצות  ובעל 
הרשב"א  תשובת  הם  הרמ"א  דברי  שמקור 
תשובה  באותה  והרשב"א  תרמה(,  )ח"א, 
שכירות  ובין  דירות  שכירות  בין  הבחין 
מלמדים, בשלוש אבחנות: אבחנה ראשונה - 
קרקע  אומרים  אנו  דירות  שבשכירות  משום 
בחזקת בעליה עומדת. אבחנה שנייה - משום 
עצמו.  דעת  על  הבן  את  לימד  שהמלמד 
בן חבירו שלא  אבחנה שלישית - שהמלמד 
וקצות  לשלם.  חייב  האב  אין  האב,  מדעת 
החושן דחה את האבחנה הראשונה, וקבע, כי 
בעליה  בחזקת  שהקרקע  אומרים  שאנו  כמו 
הוא  עצמו  בחזקת  המלמד  גם  הרי  עומדת, 

עומד.

ובאשר לאבחנה השלישית - שהמלמד את 
האב  אין  האב,  מדעת  שלא  תורה  חבירו  בן 
קצות החושן את  הביא  חייב לשלם למלמד, 
לשלם  האב  את  מחייב  שהוא  המרדכי,  דעת 
למלמד, משום שהמלמד שלימד את בן חבירו, 
בלי דעת האב, הוא כיורד לשדה חבירו בלי 
רשות ונטעה. והרמ"א )חו"מ שלה, א( הביא 
גם את דעת המרדכי וגם את דעת הרשב"א. 
הביא  בעניננו  הרמ"א,  הקצות,  לדעת  ולכן 
השניה,  האבחנה  בשל  הרשב"א  דברי  את 
שהשוכר דירה שהשתמש בחודש העיבור בלי 
רשות חייב לשלם, אבל מלמד שלימד את הבן 

בלי רשות, אין האב חייב לשלם לו.

במעביד  גם  הוא  זה  דין  הקצות,  ולדעת 
כך  לו  שיתן  לו  ואמר  לשנה,  משרת  ששכר 
שמחמת  לחודש,  וכך  כך  לפי  לשנה,  וכך 
הספק, אין המעביד חייב לשלם לשוכר עבור 

חודש העיבור. והקצות הוסיף דין חשוב, שכל 

חודש  את  לימד  המלמד  כשכבר  דודאי  זה 

העיבור.  בחודש  שירת  המשרת  או  העיבור, 

שנים  עבדו  המשרת  או  המלמד,  אם  אבל 

שלא  המשרת  או  המלמד  רשאי  חודש,  עשר 

לעבוד חודש שלושה עשר, אלא אם כן האב 

או המעביד, יתחייב לשלם להם עבור החודש 

השלשה עשר.

שכל  חשובה,  הלכתית  הערה  להעיר  יש 

שכירות  בהסכמי  דוקא  הם  הדינים שאמרנו, 

שנעשו לפי התאריך העברי. אבל כל הסכמי 

לא  הלועזי,  התאריך  לפי  שנעשו  השכירות 

בעל  כתב  שהרי  עיבור.  חודש  כלל  שייך 

השכירו  "ואם  כו(:  שי"ב,  )חו"מ,  ערוה"ש 

כאן  אין  האומות,  חשבון  כפי  החמה  לחדשי 

עיבור, דעיבור אינו אלא בחדשי הלבנה, כפי 

חשבון ישראל, והעיבור הוא השלמה לחדשי 

החמה".

ט, א. כתיבת התאריך בשטרות 
בשנה מעוברת

והחודש  מעוברת,  בשנה  אנו  מצויים 

נעסוק  ולכן  ראשון.  אדר  כחודש  ידוע  הזה 

התאריך  את  לכתוב  יש  כיצד  בשאלה:  היום 

בשטרות, חוזים, צ'קים, כתובות וגיטין? האם 

אדר א' או אדר ראשון, או אדר סתם. או אולי 

שבט שני? וכיצד יש לכתוב את החודש הבא: 

אדר שני, אדר ב', או אדר סתם, או אולי ניסן 

ראשון? והאם יש נפקות הלכתית אם התאריך 

של חודש זה או של החודש הבעל"ט לא נכתב 

כהלכה?

ט, ב. כתיבת התאריך בשטרות 
בחודשים חסרים ומלאים

רק  לא  מתעוררת  כזו  שבעיה  לציין  יש 



המר

בשנה מעוברת, אלא בכל שנה, משום שבכל 
שנה יש חודש חסר בן עשרים ותשעה ימים. 
שהוא  יום,  שלושים  בן  מלא  חודש  ויש 
למעשה חודש מעובר. וכשהחודש הוא חסר, 
מיד בתום עשרים ותשעה ימים למחרתו, חל 
ר"ח יום אחד בלבד, והוא ראשון לחודש הבא. 
בשני  אנו  נוהגים  מלא,  הוא  כשהחודש  אבל 
יום  הוא  ר"ח,  של  הראשון  היום  ר"ח.  ימי 
השלושים של החודש היוצא. והיום השני של 
הנכנס.  החודש  של  הראשון  היום  הוא  ר"ח, 
מעובר,  דהיינו  מלא,  חודש  כשיש  כן  ואם 
מתעוררת השאלה כיצד יש לכתוב בשטרות 
בכתובות ובגיטין, ביום ראשון של ר"ח, האם 
צריך לכתוב יום שלושים לחודש שבט, שהוא 
או  ראשון?  אדר  חודש  של  ראשון  ר"ח  יום 
שבט,  לחודש  שלושים  יום  לכתוב  די  שמא 
יום  שהוא  לציין  או  ר"ח?  שהוא  לציין  בלי 
ר"ח ראשון של חודש אדר ראשון, ולא יותר 
ר"ח  יום  האם  בשני,  יכתבו  כיצד  וכן  מכך? 
או  ראשון  אדר  לחודש  ראשון  שהוא  שני, 
שיש לכתוב רק ר"ח שני לחודש אדר ראשון, 
אדר  לחודש  ראשון  יום  רק  לכתוב  שיש  או 
לא  זה  שבענין  אלא  מכך.  יותר  ולא  ראשון, 

נעסוק עתה.

ט, ג. כתיבת התאריך בשטרות 
בחודש אדר ראשון ושני

שהתנאים  למדים,  אנו  המשנה  מן  ובכן, 
קראו לחודש הראשון אדר ראשון, לא שבט, 
)מגילה  ניסן  לא  שני,  אדר  השני,  ולחודש 
פ"א, מ"ד(: "קראו את המגילה באדר הראשון, 
השני.  באדר  אותה  קורין  השנה,  ונתעברה 
אלא  השני,  לאדר  הראשון  אדר  בין  אין 
וכן הוא  ומתנות לאביונים".  קריאת המגילה 
)נדרים  ובמשנה  ו(  פ"א,  )מגילה  בתוספתא 
השנה,  טועם  שאיני  יין  "קונם  ה(:  פ"ח, 

ונתעברה השנה, אסור בה ובעיבורה עד ראש 

אדר, עד ראש אדר הראשון, עד סוף אדר, עד 

סוף אדר השני".

ובתוספתא ב"מ )ליברמן, ח, לא(: "נתעברה 

ראשון,  אדר  עד  )=המשכיר(  אומר  זה  שנה, 

חולקין  שני,  אדר  עד  )=השוכר(  אומר  וזה 

ביניהן". ואמנם הרמב"ם )הל' קידוש החודש 

שנה  היא  מעוברת  "שנה  כתב:  ה"א(  פ"ד, 

לעולם,  מוסיפין  ואין  חודש.  בה  שמוסיפין 

אדר  אדרין.  שני  אותה  ועושין  אדר,  אלא 

ראשון ואדר שני".

שיכתבו  הוא  טוב  הכי  שהדבר  ומכאן 

ובגיטין,  בכתובות  וכן  השונים,  בשטרות 

ובאדר  הראשון,  אדר   - הראשון  באדר 

השני - אדר השני, כלשון המשנה. השאלה 

אדר  כשכותבים  הדין  מהו  היא,  שמתעוררת 

)סג,  בנדרים  בגמרא  מעוברת?  בשנה  סתם 

אדם  כשבני  תנאים,  מחלוקת  הובאה  ע"א( 

הם  אומרים אדר סתם, בשנה מעוברת, למה 

מתכוונים. האם לאדר ראשון, או לאדר שני. 

וככה דייקו בגמרא, שם, על המשנה בנדרים, 

שם: "אלמא סתמא דאדר דקאמר, ראשון הוא. 

לימא מתניתין, רבי יהודה היא. דתניא, אדר 

אדר  הראשון,  אדר  )=בשטר(  כותב  הראשון 

שני כותב )=בשטר( אדר סתם, דברי ר"מ. ר' 

אדר  סתם.  כותב  הראשון  אדר  אומר,  יהודה 

שני, כותב )=בשטר( תיניין".

כלומר שלפי ר"מ, אדר סתם הוא אדר שני. 

ראשון.  אדר  הוא  סתם  אדר  יהודה,  ר'  ולפי 

את  סיכם  ע"ב(  סג,  )דף  נדרים  על  והר"ן 

הסוגיה בדברים הבאים: "ולענין הלכה, כיון 

ורבי  מאיר  דר'  ע"ב(  מו,  )עירובין  דקיי"ל 

דסתמא,  נקטינן,  יהודה  כר'  הלכה  יהודה 

דאדר ראשון משמע. הילכך, מי שעומד באדר 

שני, וכותב אדר סתם, השטר מוקדם ופסול. 

הרב רצון ערוסי



ומר

דסתם אדר, ראשון משמע. הילכך צריך הוא 

שיכתוב בחדש אדר שני. ובאדר ראשון כותב 

סתם, בין בגיטין בין בשטרות". עכ"ל הר"ן.

כלומר, הר"ן הכריע הלכה כר' יהודה, שאדר 

סתם, הוא אדר ראשון. ולכן, בשנה מעוברת, 

אדר  ובגיטין,  בשטרות  כותב  ראשון  באדר 

סתם.

ובאדר שני, כותב אדר שני. היה וכתב באדר 

אדם  בני  כי  פסול.  השטר  סתם,  אדר  שני, 

יחשבו שהוא אדר ראשון. בעוד שהוא נכתב 

באדר השני. ושטר כזה ייחשב לשטר מוקדם 

בתאריך שלו, יותר מן התאריך האמתי. ושטר 

מוקדם פסול, כי הוא מקנה לבעל השטר כח 

לפני  החייב,  מן  שקנו  הנכסים  את  לשעבד 

המועד האמתי של השטר, וזה שעבוד שאינו 

כדין.

ט, ד. שנה מעוברת לעניין נדרים

אולם, הרמב"ם בהל' נדרים )פ"י, ה"ו( כתב: 

אם  אדר,  חודש  ראש  עד  יין  שותה  "שאיני 

היתה שנה מעוברת, ולא ידע שהיא מעוברת 

כשנדר, אינו אסור, אלא עד ראש חודש אדר 

ראשון. ואם נדר עד סוף אדר, הרי זה אסור עד 

סוף אדר שני. ואם ידע שהשנה מעוברת, ונדר 

עד ראש אדר, אסור עד ראש חודש אדר שני".

בירור. מצד אחד  רבנו טעונה  והנה שיטת 

שהשנה  ידע  לא  הנודר  שאם  פסק,  רבנו 

ר"ח  עד  היין  את  עצמו  על  ואסר  מעוברת, 

ראשון.  אדר  ר"ח  עד  רק  חל  אדר, שהאיסור 

ומשמע שסתם אדר, הוא אדר ראשון, כמו ר' 

יהודה. ומצד שני הוא פסק, שאם הנודר אסר 

לא  והנודר  אדר,  סוף  עד  היין  את  עצמו  על 

סוף  עד  חל  ידע שהשנה מעוברת, שהאיסור 

אדר שני. ומשמע שסתם אדר הוא אדר שני, 

פסק  הרמב"ם  שלישי,  ומצד  מאיר.  ר'  כמו 

ואסר על  ידע שהשנה מעוברת,  הנודר  שאם 

עצמו את היין עד ראש אדר, שהאיסור חל עד 

פסק  כלומר שהרמב"ם  שני,  אדר  ראש חדש 

כר' מאיר, שסתם אדר הוא אדר שני.

לראב"ד  גרמו  הרמב"ם  שדברי  ובאמת 

שיש  לנו  גילה  והראב"ד  דבריו.  על  להשיג 

במשנה ובגמרא שתי נוסחאות: האחת, שאם 

אדר  ר"ח  אסור  שהוא  אדר,  ר"ח  עד  נדר 

אסור  שהוא  אדר,  סוף  עד  נדר  ואם  ראשון. 

עד סוף אדר שני. והיא הנוסחה שאותה אימץ 

הרמב"ם. אבל הנוסחה השניה, שאם נדר עד 

ר"ח אדר, הוא אסור עד ר"ח אדר ראשון, ואם 

אדר  ר"ח  עד  אסור  אדר, שהוא  סוף  עד  נדר 

הראב"ד,  בעיני  חן  מצאה  זו  ונוסחה  ראשון. 

ואותה הוא אימץ. וזאת משום שלדעתו כשיש 

מחלוקת בין ר"מ ור' יהודה, הלכה כר' יהודה. 

אדר  הוא  אדר  שסתם  הכריע  הרי  יהודה  ור' 

ראשון. נמצא, ששיטת הראב"ד והר"ן שוות, 

שאין מקום לחלק בין אם הנודר ידע שהשנה 

מעוברת, לבין כשלא ידע. לעולם סתם אדר 

הוא אדר ראשון.

ונו"כ,  הרמב"ם  מפרשי  רוב  זאת,  לעומת 

שהרמב"ם  פירשו  ועוד,  והכס"מ  הרדב"ז 

שני.  אדר  הוא  אדר  שסתם  כר"מ,  פסק 

והסבירו בדרכים שונות, מדוע הרמב"ם פסק 

שכשהנודר לא ידע שהשנה מעוברת, ונדר עד 

לר"ח אדר, שהוא אסור עד לר"ח אדר ראשון, 

וכשנדר עד סוף אדר, שהוא אסור עד סוף אדר 

שני. עיין בדבריהם. ומכל הפירושים נעם לי 

ר"ח  עד  נדר  שאם  קאפח,  הר"י  מו"ר  פירוש 

אדר, הוא אסור רק עד ר"ח אדר ראשון, על 

דרך תפשת מועט תפשת, תפשת מרובה לא 

תפשת. אבל כשנדר עד סוף אדר, הרי כוונתו, 

עד לזמן שאין עוד אדר כלל. וזה בהכרח סוף 

אדר שני.



זמר

ט, ה. שיטת הרמב"ם בדין תאריך 
השטרות בשנה מעוברת

פסק  הרמב"ם  אם  הדעות,  נחלקו  אולם 
לענין  רק  שני,  אדר  הוא  אדר  שסתם  כר"מ 
לענין  גם  או  אדם,  בני  לשון  כדרך  נדרים, 
הרמב"ם,  על  עוז  מגדל  השווה  שטרות. 
והשווה חלקת מחוקק, שו"ע אה"ע )קכו, ס"ק 
כב( וב"ש )שם, ס"ק יט(. או שמא אין הבדל 
פסק  הרמב"ם  בשניהם,  לשטרות,  נדרים  בין 
כר"מ, שסתם אדר הוא אדר שני. עיין שו"ת 
מהרלב"ח, ט. והרלב"ח ביסס זאת מן העובדה 
שטרות,  בדיני  הלכה  כתב  לא  שהרמב"ם 
שני  באדר  כתב  ולווה, שאם  מלווה  בהלכות 
אדר סתם, שהשטר פסול, מדין שטר מוקדם, 
אם היה פוסק כר' יהודה שסתם אדר הוא אדר 

ראשון.

פסק  הוא  בשטרות  שגם  משמע  אלא 
גם  ולכן  שני.  אדר  הוא  אדר  שסתם  כר"מ 
אדר, שמשמע  סתם  ראשון  באדר  יכתוב  אם 
היותר, שטר  לכל  הוא  הרי השטר  שני,  אדר 
מאוחר, ושטר מאוחר כשר בדיעבד. כי השטר 
מקדים.  ולא  השעבוד  את  מאחר  המאוחר 
נכסים, שלא  בעוד שכשמקדים את השעבוד 
בהסברת  המהרלב"ח  ודברי  גזל.  הוא  כדין, 
אלא  מבוססים.  לכאורה  הם  הרמב"ם,  שיטת 
שעדיין דבריו צ"ע על שום מה הרמב"ם לא 

ביאר הדין בגטין, שסתם אדר הוא אדר שני.

ונפק"מ, שאם כתב הגט באדר ראשון, וכתב 
באדר  נכתב  שהגט  שמשמע  אדר,  סתם  בגט 
שני, שאפשר שהגט פסול, משום שציון הזמן 
בגטין הוא לא בגלל שעבוד נכסים, כמו בשאר 
שטרות, אלא בגלל שלא יחפה על בת אחותו, 
קדמו  שהגירושין  ויאמר,  תחתיו.  זינת  אם 
לזנות, ובכך יצילה בשקר, מן העונש. עיין גטין 

יז, ע"א ורמב"ם הל' גירושין פ"א, הכ"ד.

מקום  שאין  מלמדנו,  בדבר  שעיון  אלא 

לפסול גט זה. כי אם הוא גירשה באדר ראשון 

וכתב אדר סתם, שמשמעו אדר שני. הרי הוא 

מקדים  ולא  הגירושין  מועד  את  מאחר  בכך 

אותם, ואם זינתה, הוא לא מצילה בכך. אלא 

חשש  שיש  יותר,  אותה  מסבך  הוא  אדרבה 

לנו  שיש  אלא  איש.  אשת  כשהיא  שזינתה 

שגם  שכתב  כה,  שם,  הרמב"ם,  בדברי  קושי 

והרמ"ך  ובאמת שהראב"ד  פסול.  מאוחר  גט 

השיגו על הרמב"ם, שם, ופסקו שגט מאוחר 

שגט  נפסק  ט(  קכז,  )אה"ע  ובשו"ע  כשר.   -

שיש  שהוסיף  אלא  כשר.   – מאוחר  שזמנו 

פוסלין את הגט -  והיש  גט מאוחר.  פוסלין 

הוא הרמב"ם.

על כל פנים קשה, שלפי הרמב"ם גט מאוחר 

- פסול, וכבר טרחו המפרשים, נו"כ, כל אחד 

בדרכו, להסביר את שיטת הרמב"ם, עד אחרון 

קאפח, שהסביר, שחששו  הר"י  מו"ר  שבהם. 

והיו  גירושיה,  אחר  נאנסה  הגרושה  שמא 

עדים כשרים שהתרו באנס. והאשה תשתמש 

בתאריך המאוחר שבגט, שאינו משקף את זמן 

ותטען  מוקדמים,  וכתיבתו שהיו  הגט  נתינת 

בבי"ד שהאנס אנסה כשהיא אשת איש, וזאת 

דמסתפינא  ולולי  להורג.  יוצא  שהוא  כדי 

סתם  שהרמב"ם  תמוה,  שהדבר  אומר,  הייתי 

בגט,  סתם  אדר  כתב  אם  הדין,  פירש  ולא 

בשטרי  או  מקח,  בשטרי  או  בכתיבה,  או 

היה  הרמב"ם  ואם  בפרוזבול.  או  הלוואות, 

סובר כהר"ן שהסוגיא בנדרים כוחה יפה לכל 

דבריו.  לבאר  לרבינו  לו  היה  השטרות,  סוגי 

והוא לא עשה כן. ואין זו דרכו.

את  גילה  ורבינו  שמאחר  נלענ"ד,  ולכן 

אדרים.  שני  יש  מעוברת  שבשנה  דעתו, 

הרב רצון ערוסי



חמר

שני,  אדר  והשני  ראשון,  אדר  נקרא  הראשון 
בשנה  שטר,  בכל  בשטר,  נכתב  שאם  הרי 
מעוברת, אדר סתם, הדבר נחשב, כאילו לא 
חובה  שיש  השטרות,  שבכל  החודש.  נכתב 
וטריפתם,  נכסים  שעבוד  בגלל  זמן,  לכתוב 
שנכתב  שהשטר  הרי  החובות,  גביית  וסדר 
בו  נכתב  שלא  כשטר  הוא  סתם,  אדר  בו 
השטר  בעל  של  כוחו  יורע  ולכן  מדויק,  זמן 
בענין  והן  חובו,  לגביית  הקדימה  בזכות  הן 
הרי  בגט  ואילו  וטריפתם.  נכסים  שעבוד 
הרמב"ם בהל' גירושין )פ"א, הכ"ו( כתב שאם 
לא הזכיר החודש בגט, הגט כשר. וכן נפסקו 
יט(  ס"ק  )שם,  ובב"ש  ז(  )קכז,  אה"ע  בשו"ע 
הביא בשם ב"י, שנראה שאפילו לפי הרמב"ם 
מותר לכתחילה לכתוב כך. ולענ"ד מקורותיו 
נביא  של הרמב"ם הם מן הירושלמי שאותם 
כתיבת  דין  במפורש  התבאר  ושבהם  להלן, 
מן הבבלי  השטרות בשנה מעוברת, להבדיל 
ע"י  נרמז  רק  הדבר  ע"ב( ששם  )סג,  בנדרים 
הבאת הברייתא שיש בה את המחלוקת שבין 

ר"י ור"מ, שאותה הזכרנו לעיל.

כל  הרמב"ם,  בשיטת  הסברנו  לפי  כן  ואם 
שטר וכל כתובה וכל גט מן הדין, יש לכתוב 
ובאדר  ראשון,  אדר   - ראשון  באדר  בהם, 
בגט  סתם,  אדר  כתב  ואם  שני.  אדר   - שני 
לא פסל, ובשטרות שיש בהם שעבוד נכסים, 
נגרע כח השעבוד. אולם בשו"ע פסק ההלכה 
הוא שונה, כי הדבר פשוט, שיותר טוב לכתוב 
באדר  וגטין,  כתובות  השטרות,  סוגי  בכל 
ראשון - אדר ראשון, ובאדר שני - אדר שני. 
והבעיה היא מה הדין, אם כתב באדר ראשון 
אדר סתם, או אם כתב באדר שני אדר סתם. 
הר"י  ממרן  להבדיל  הרמ"א,  לפי  ולפחות 
קארו, נראה, שבכל המקרים, אם כתב באדר 
ראשון אדר סתם, כשר. ואם כתב באדר שני, 

אדר סתם, פסול.

ט, ו. שיטת השו"ע בדין תאריך 
השטרות בשנה מעוברת

בשו"ע אה"ע )קכו, ז(, "אם השנה מעוברת, 
יכתוב באדר ראשון, לירח אדר ראשון, ובשני 
הוסיף,  והרמ"א  השני".  אדר  לירח  יכתוב 
סתם,  אדר  הראשון,  באדר  כתב  "ואם  שם: 
כשר. אבל אם כתב בשני, סתם, הגט פסול". 
שטרות  "שני  כתוב:  כח(  )מג,  חו"מ  ובשו"ע 
שנעשו בשנה מעוברת, א' כתוב בו אדר סתם, 
וא' כתוב בו אדר שני, ואין ללווה נכסים כנגד 
שניהם, נותנים למי שכתוב בו אדר סתם. ואם 
שכתוב  כמו  הוי  סתם,  אדר  נכתב  בשניהם 
שזמנו  למי  ונותנים  ראשון,  אדר  בשניהם, 
ר"י  מרן  כן,  ואם  חודש".  ימי  במספר  קודם 
קארו פסק לענין שטרות שסתם אדר הוא אדר 

ראשון.

 ובשו"ע יו"ד )רכ, ח( נראה שחשש לשיטת 
הרמב"ם, שהרי הוא כתב שם: "אמר עד ר"ח 
אדר, עד ר"ח אדר ראשון, עד סוף אדר, עד 
שהשנה  ידע  אם  ולהרמב"ם,  שני.  אדר  סוף 
ר"ח  עד  אסור  אדר,  ר"ח  עד  ואמר  מעוברת, 
כתב:  יז(  ס"ק  )שם,  והש"ך  שני".  אדר  חדש 
"וצ"ע, דבח"מ סי' מג סעיף כח כתב בסתם... 
בא"ח,  וכן  כלל.  הרמב"ם  סברת  הביא  ולא 
ריש סימן תכ"ח )=צ"ל תכז(, ובאה"ע, סימן 
קכו, סעיף ז, כתב הוא בסתם דסתם אדר, הוא 
אדר ראשון, ובש"ס ס"פ קונם, מדמי להביא 
גם  להרמב"ם  בעט"ז,  וכ"כ  לשטרות.  נדרים 
ולענין  שני...  אדר  הוא  אדר  סתם  בשטרות, 
דינא כיון דהב"ח פסק בא"ע סימן קכ"ו, לענין 
בנדרים  גם  א"כ  מספק,  פסול  דהגט  גטין 
כסברת  דאורייתא  באיסורא  להחמיר  יש 

הרמב"ם".

כלומר שמאחר ויש מחלוקת מהו אדר סתם, 
וכן  להחמיר,  יש  בגטין  שני,  אם  ראשון  אם 



טמר

בנדרים. וכן כתב הש"ך בדיני שכירות )שו"ע 
חו"מ שיב, ס"ק טו(, הזכיר עד אדר. ולא ידוע 
לאיזה אדר, ראשון או שני. כיון שיש מחלוקת 
הפוסקים אם פוסקים כר"מ, שסתם אדר הוא 
שני, או שפוסקים כר' יהודה, שסתם אדר הוא 
דרבוותא,  פלוגתא  דהוי  כיון  "הילכך  ראשון 

חולקין". עכ"ל הש"ך.

ט, ז. המלצה לעניין כתיבת 
התאריך בשטרות בשנה מעוברת

יכולים  שיטה  בעלי  שכל  אף  לפיכך, 
ראשון,  באדר  לכתוב  שיטתם,  לפי  להורות 
אדר סתם, באדר שני אדר סתם, מאחר והדבר 
לגרום  שיכולה  פוסקים,  במחלוקת  כרוך 
לבעיות הלכתיות בענין כשרות הגט, ובענין 
סדר גביית החובות ושעבוד נכסים וטריפתם, 
אין טוב יותר מאשר לכתוב, באדר ראשון - 
אדר ראשון, ובאדר שני - אדר שני. עיין מ"ב, 

שו"ע או"ח, תכז, ס"ק ג.

עיקר  זהו  הרמב"ם,  בשיטת  הסברנו  ולפי 
לצאת  כדי  ההמלצה  דרך  על  רק  ולא  הדין, 
ידי כל הדעות. ולענ"ד, כך פירש הרמב"ם את 
הירושלמי )שקלים א, א, מגילה א, ו, נדרים ח, 
ו(, "אבל לענין שטרות כותבין אדר הראשון 
הראשון  שבאדר  לומר,  ורצו  השני".  ואדר 
כותבין אדר ראשון, ובאדר השני כותבים אדר 
השני. ולא כמו שפירשו שם, פני משה וקרבן 
דברי  את  הרמב"ם  של  פירושו  ולפי  העדה. 
הירושלמי בשלוש המסכתות, הוא ראה בהם 
את מקורותיו. שבכל אדר צריך לציין את אדר 
ראשון ואדר שני. על כל פנים יש מדקדקים 
אדר  האדרים,  בשני  הידיעה  בהא  לכתוב 

הראשון ואדר השני. עיין חלקת מחוקק, שו"ע 
אה"ע קכו, ס"ק כא. והוא כלשון המשנה.

נותר לנו לברר מהו הדין אם כתבו אדר א' 
אדר  במקום  ב'  אדר  או  ראשון,  אדר  במקום 
שני. והתשובה לכך שהגט כשר, וכן השטרות 
יהודה הוא בדעה שבמקום  ר'  כשרים. שהרי 
אדר שני אפשר לכתוב תניין. "ואם כתב תיו 
רק את  כלומר  בירושלמי, שם.  עיין  דיו".   -
האות ת' - דיו. והשלטי גבורים על המרדכי 
בגיטין )פרק המגרש, אות תמו, ס"ק א( הביא 
י"ב,  בו  שנכתב  שגט  הגדול  ישעיה  ר'  בשם 

במקום שנים עשר - כשר.

הראינו לדעת שיש שיטות שונות בכתיבת 
התאריך בשנה מעוברת.

בגטין  לכתוב  חובה  הדין,  שלפי  י"א  א. 
הראשון,  אדר   - הראשון  באדר  ובשטרות, 
רק  שזו  וי"א  השני.  אדר   - השני  ובאדר 
ואם  הפוסקים.  כל  ידי  לצאת  כדי  המלצה 
וי"א  כשר.   - ראשון  באדר  סתם  אדר  כתב 
שאם כתב אדר סתם באדר שני - כשר. ולכן 
כדי למנוע בעיות הלכתיות קשות, מן הראוי 

לקיים את ההמלצה.

הראשון,  אדר  במקום  א'  אדר  כתב  אם  ב. 
ואדר ב' במקום אדר השני, כשר.

סיכום:

אכן שנה מעוברת, מעוברת היא בחודשיה, 
הרבה  כי  בהלכותיה.  מעוברת  גם  היא  אך 
בגינה,  מסתעפים  שונים  בעניינים  הלכות 
מהלכותיה  מזער  מעט  שהראינו  כפי 

ברשימתנו זו.

הרב רצון ערוסי





שאלה: 

בתנור  חלות  לאפות  מותר  האם  נשאלתי 
חלבי, ע״מ לאכלן עם מאכלי בשר.

תשובה: 

בר  טעם  נותן  של  הדין  לברר  יש  תחילה 
נותן טעם דהיתירא שזה דין החלות שבולעות 
מותר  ואם  חלבי.  מתבשיל  שבלע  מהתנור 
דעת  ומה  לכתחילה  נ״ט  בר  לנ״ט  לגרום 
תנורי  דין  מה  נברר  ולאחמ״כ  בזה.  מרן 
אח״ז  בזה  בב״ח  לגבי  ובפרט  בכלל,  זמנינו 
כשהתבשיל השני יבש. וזה החלי בעזר צורי 

וגואלי.

ענף א׳

שעלו  דגים  ע״ב  קי״א  בחולין  איתא  א. 

בקערה רב אמר אסור לאכלם בכותח ושמואל 
שם  ומבואר  בכותח.  לאכלם  מותר  אמר 
טעם  קיבלו  שהדגים  נ״ט  בר  בנ״ט  שנחלקו 
מהקערה שקיבלה טעם מהבשר, ועדיין היתר 
שמואל  קלוש  שהטעם  בכה״ג  ולכן  הוא. 
בכה״ג,  גם  אוסר  ורב  בכותח,  לאכלה  מתיר 
רב  מעשה  עפ״י  כשמואל  פסקו  והראשונים 
שמוזכר בגמ’ שם וכן פסקו הטור ושו״ע יו״ד 

רסי’ צ״ה.

מהגמ’  שמדייקים  והרא״ש  בתוס’  ועי’ 

בנתבשלו  אבל  שמתיר  מי  יש  בעלו  שדוקא 

רש״י.  בדעת  ריב״ן  דעת  וכך  לכו״ע,  אסור 

אבל דעת רש״י כפי שמבואר בתוס’ אינה כן, 

אלא דאין חילוק ובין בעלו לו מותר לשמואל 

הרשב״א  דברי  נראים  וכך  בכותח,  לאכלם 

והר״ן וכך סובר הב״י בדעת הרמב״ם. ובב״י 

מי  יש  בנתבשלו  הו״ד בעל התרומה שדוקא 

מהמאכל  נ״ט  ג’  יש  בנתבשלו  שכן  שמתיר, 

ועדיין  למאכל  ומהמים  למים  ומהכלי  לכלי 

היתר הוא. אבל בצלי כו״ע מודו דאסור וע״ע 

בב״י שיטות הפוסקים בזה.

ולמעשה מרן פסק להקל בנ״ט בר נ״ט בכ״ג 

בבישול  החמיר  שמור״ם  רק  בב״י,  כמבואר 

וצליה לכתחילה )עי’ שו״ע יו״ד סי’ צ״ה ס״ב( 

ענין שכך  בכל  מותר  ובדיעבד  המנהג,  מכח 

להחמיר  סובר  המהרש״ל  )ורק  הדין  עיקר 

בצליה אף בדיעבד ודלא כמור״ם(. וע״ע שם 

במור״ם שכ״ז כשהכלי בן יומו אבל באינו בן 

יומו מותר לכו״ע.

ב. והנה יש לדון בדעת מרן שמתיר בכ״ג, 

האם יתיר גם לגרום לנ״ט בר נ״ט לאכלו במין 

בדבריו  נעיין  וכד  לאו.  אם  לכתחילה  השני 

מחלוקת  שהביא  נראה  צ״ה(  סי’  )שם  בב״י 

הסמ״ק  דברי  הביא  דתחילה  בזה.  הפוסקים 

 בדין אפיית פת בתנור חלבי ע"מ 
לאכלה עם מאכלי בשר

הרב נתנאל יהודה פיטוסי
 רב שכונת נווה דקלים-שיפר 
ורב קהילת "יחזקאל בכור" פתח תקווה

אנר



בנר

אבל  להתיר,  יש  בדיעבד  שדוקא  בהגהותיו 
לאכלם  ע״מ  בשרי  בכלי  דגים  לבשל  אסור 
שעלו  ״דגים  הש״ס  מלשון  לי’  ודייק  בחלב, 
וכ״כ  לכתחילה,  ולא  דיעבד  משמע  בקערה״ 
הגה״מ ורבינו ירוחם. ואח״כ הביא דעת בעל 
חולבת  בקדירה  שבישל  שקטניות  התרומה 
ומבואר  בשר.  של  בקדירה  לערותן  מותר 
שבעה״ת פליג על הסמ״ק וסייעתו וס״ל להקל 
)ולפ״ז צ״ל שלשון הש״ס הוא  גם לכתחילה 
בסוף  בעה״ת  דברי  הביא  שמרן  ומזה  ל״ד(. 
כידוע  לכתחילה  להתיר  ס״ל  דהכי  משמע 
בבד״ה  מדבריו  מוכח  וכן  הפוסקים.  מכללי 
ודחה  להדיא  ירוחם  רבינו  דברי  הביא  ששם 

אותם וכתב שאין דבריו נראים ע״ש.

ואגב שרמזתי לדברי הבד״ה אמרתי ליישב 
שהקשה  מה  וזה  רבים  בה  שנתקשו  הקושי’ 
רבינו  לדברי  רמז  שמרן  שמאחר  הכנה״ג, 
ירוחם בב״י דס״ל כהסמ״ק והביא אח״כ דברי 
פעם  עוד  להביא  חזר  למה  שחולק  התרומה 
דברי ר’ ירוחם בבד״ה לדחות דבריו ועוד קשה 

למה לא השיג גם על דברי הסמ״ק והגה״מ.

ולפענ״ד לק״מ דהנה זה לשון בד״ה: ״כתב 
בשר,  בקדרות  שנתבשל  תבשיל  ירוחם  ר’ 
קינוח,  בלא  אפי’  אחריו  גבינה  לאכול  מותר 
ואם אינה ב״י מותר לאכול אותו תבשיל עם 
אפי’  אלא  נכונים  דבריו  ואין  עכ״ל  גבינה 
היא ב״י מותר לאכלו עם גבינה דהוה נ״ט בר 
נ״ט כמו שנתבאר, וכתב עוד ירקות וקטניות 
ב״י  היא  אפי’  חולבת  בקדירה  שנתבשל 
מותר לאכול בתבשיל של בשר, ונראה דוקא 
בכלי  לבשל  לו  אין  לכתחילה  אבל  בדיעבד 
דבר שרוצה לאכול עם בשר עכ״ל  של חלב 
מותר  נמי  לכתחילה  אלא  נראים  דבריו  ואין 
לבשל בכלי של חלב דבר שרוצה לאכול עם 
ומבואר מדברי  כנ״ל״ עכ״ל של בד״ה.  בשר 
רבינו ירוחם הנ״ל שיש לו שיטה חדשה בנ״ט 

בר נ״ט, והיינו שאין לאכול נ״ט בר נ״ט של 
בשר עם חלב רק בזה אחר זה. אבל נ״ט בר 
ורק  בשר,  עם  לאכול  מותר  חלב  של  נ״ט 
מצאנו  שלא  חדש  דבר  וזה  אסור.  לכתחילה 
זו  שיטה  הביא  בבד״ה  ולכן  פוסקים,  בשאר 
שמביא  רבות  פעמים  דרכו  דכך  לדחותה 
בב״י  הובאו  שלא  פוסקים  שיטות  בבד״ה 
לדחות דבריהם. אבל אין זה ענין לנידון אם 
נ״ט לכתחילה שנחלקו  נ״ט בר  מותר לגרום 
והן אמת שמתוך דברי  בו הסמ״ק והתרומה. 
רבינו ירוחם מבואר דס״ל שאסור לגרום לנ״ט 
בר נ״ט לכתחילה וכדעת הסמ״ק, מ״מ אין זה 
נ״ט  בין  לחלק  חידושו  ועיקר  חידושו,  עיקר 
בר נ״ט של בשר לנ״ט בר נ״ט של חלב, ולכן 
א״ש  ועפ״ז  אותם  ודחה  דבריו  הביא  בבד״ה 
שמרן לא הביא דברי הסמ״ק בבד״ה ואין זה 

ענין למה שכתב בב״י, ודו״ק.

ג. והנה האחרונים הקשו על הב״י שלכאו’ 
דהרי  הסמ״ק.  על  חולק  אינו  התרומה  בעל 
דג  לבשל  אין  שלכתחילה  כתב  רק  הסמ״ק 
בכלי בשרי ע״מ לאכלו בחלב. ובעל התרומה 
כתב שבבישל קטניות בקדירה חולבת מותר 
לערותן בכלי של בשר. והיינו שבדיעבד אחרי 
שבישל הקטניות אז מותר לערותן לכתחילה, 
בדיעבד.  נקרא  דזה  לזה  מודה  והסמ״ק 
ניים  ״כד  הנ״ל  מרן  דברי  על  כתב  והדרכ״מ 
ושכיב אמר להאי מילתא״ מכח הקושי’ הנ״ל 
ועי’ מה שכתבו לישב דעת מרן הדרישה, פר״ת 
וב״מ כל אחד בדרכו. ואמרתי לנפשי, אף אני 
והיינו שאם  אענה חלקי, מה שנראה לענ״ד. 
שאסרו  ירוחם  ורבינו  הסמ״ק  בלשון  נדייק 
לגרום לנ״ט בר נ״ט לכתחילה לא אסרו אלא 
אבל  השני.  במין  לאכלו  ע״מ  כן  עושה  אם 
המבשל בכלי בשרי סתם ואח״כ נמלך לאכול 
הסמ״ק  כתב  ולכן  דאסר.  מאן  לית  חלב  עם 
״כדי לאכלם בכותח״ ורבינו ירוחם כתב ״אין 



גנר

לו לבשל בכלי של חלב דבר שרוצה לאכול 

של  הראיה  מה  צ״ע  וא״כ  ודו״ק.  בשר״,  עם 

בקערה״  שעלו  ״דגים  הש״ס  מלשון  הסמ״ק 

דמשמע בדיעבד הרי בגמ’ לא מבואר שהעלם 

ע״מ לאכלם בכותם. וצ״ל כמו שכתב בפר״ת 

סתם  וא״כ  בכותח  דגים  לאכול  הי’  שדרכם 

דגים שעלו בקערה הוי ע״מ לאכלם בכותח.

והנה בעה״ת כתב ״קטניות שבשל בקדירה 

חולבת״ והן אמת ונכון הדבר שלשון זה משמע 

שבישל כבר בדיעבד, מ״מ לא מבואר שבישלם 

בישלם  שאם  ועיין  בשר.  עם  לאכלם  ע״מ 

שלא ע״מ לאכלם בבשר מותר לכתחילה גם 

״שבשל״  שלשון  לומר  ע״כ  וא״כ  להסמ״ק. 

הוא ל״ד. וה״ה שמותר לבשל לכתחילה וכמו 

שלשון הש״ס דגים שעלו הוא ל״ד, ומזה למד 

מרן שבעה״ת חולק על הסמ״ק.

והפר״ח  הב״ח  מש״כ  לדחות  יש  ולפי״ד 

)בסי’ צ״ז( דאיתא בפסחים ל’ ע״א ההוא תנורא 

דטחו בי’ טיחא, אסרה רב״א למיכלי’ לריפתא 

אפי’ במילחא. ובתוס’ שם )ד״ה דילמא( הקשו 

בר  נ״ט  זה  הרי  בכותח  שיאכל  החשש  מה 

באופנים שונים למה  וע״ש מה שתירצו  נ״ט 

הפר״ח  וכתבו  כה״ג.  נ״ט  בר  נ״ט  נחשב  לא 

והב״ח שלפי דברי הסמ״ק שאסור לגרום נ״ט 

בר נ״ט לכתחילה מיושבת קושי’ התוס’ הנ״ל. 

הלילה  כל  זה  אל  זה  קרב  לא  דברינו  ולפי 

זה ע״מ לאכלו במין  דכל מה שאסר הסמ״ק 

השני, משא״כ התם הלחם נאסר אפי’ לאוכלו 

בשרי  לחם  לאפות  אסרו  חכמי’  כי  במילחא 

כיון שעל הלחם יחי’ האדם יש חשש שיטעה 

וזה  שם,  בפוסקים  כמבואר  בחלב  לאוכלו 

גזירה חדשה. וגם להסמ״ק יהי’ מותר לגרום 

או  במילחא  הלחם  לאכול  ע״מ  נ״ט  בר  נ״ט 

בסתמא ומהסוגי’ בפסחים משמע שגם כה״ג 

אסור וזה קושי’ התוס’.

שהם  משמע  והב״ח  הפר״ח  מדברי  )אמנם 

אפי’  נ״ט  בר  לנ״ט  לגרום  שאסור  סוברים 

גם  בשרי  בכלי  תפו״א  לבשל  כגון  בסתמא 

מאוד  תמוה  וזה  בחלב,  לאכלו  ע״מ  כשאינו 

חדא דהא ק״ל כל שמותר בדיעבד, לכתחילה 

לא חיישינן שמא ישכח. וא״כ מהיכ״ת לאסור 

שמא ישכח ויאכל עם חלב הרי גם בכה״ג לא 

קעביד איסורא ורק אם עושה כן ע״מ לאכול 

מין  ובר  לכתחילה.  לאסור  שייך  השני  במין 

הפוסקים  בדברי  מקור  שום  לזה  שאין  דין 

הראשונים כמבואר לעיל(.

ד. והנה בזב״צ כתב שמזה שמרן נקט בשו״ע 

בקערה״(  שעלו  )״דגים  דבדיעבד  לישנא 

משמע דס״ל שלכתחילה אסור לגרום נ״ט בר 

ובד״ה.  ומוכח שחזר בו מדבריו שבב״י  נ״ט, 

שהשו״ע  והוסיף  דבריו  את  הביא  והכה״ח 

חובר לאחר בד״ה כמו שכתב רבינו החיד״א.

שגם  שכתב  הש״ך  מדברי  משמע  וכן 

וקשה  סק״ג(  )עי’  לכתחילה  אסור  למחבר 

לכאו’ מנ״ל הא הרי בב״י משמע היפך מזה, 

וע״כ שדייק כך מלשון השו״ע כסברת הרב 

זבחי צדק.

ואני העני תמוה תמהתי, ולפי קוצר דעתי 

לא כן עמדי. דידוע שדרכו של מרן להעתיק 

וכמו  הראשונים,  והפוסקים  הש״ס  לשון 

גם  נפרש  כך  ל״ד  שעלו  בגמ’  לפרש  שיש 

בלשון מרן. ואין לומר שמרן חזר בו בשו״ע 

כשיש  וגם  מפורשת,  סתירה  נמצא  שלא  עד 

דבריו  ליישב  להשתדל  יש  מפורשת  סתירה 

שדבריו  בנ״ד  משא״כ  בו.  שחזר  שנאמר  עד 

שבשו״ע סתומים וחתומים כלשון הש״ס ולא 

בב״י  כדעתו  לפרשם  יש  ולכן  מידי  משמע 

ובד״ה. ובפרט לפי דברינו שכתבנו שאם לא 

בישל ע״ד לאכול במין השני מותר לכתחילה 

לכו״ע ואין שום סברה לאסור בזה, א״כ בדגים 

הרב נתנאל יהודה פיטוסי



דנר

שעלו בקערה לא מבואר שדעתו לאכלם במין 
השני וע״כ דהלשון ״עלו״ ל״ד.

מרן  פסק  איך  הקשה  כנה״ג  בעל  והנה  ה. 
המרובים  נגד  יחיד  שהוא  בעה״ת  כדברי 
שמרן  כן  שמצאנו  לק״מ  לפענ״ד  )אמנם 
ובפרט  דעתו,  מעומק  היחיד  כדברי  מכריע 
בנ״ד שאין מקור מהש״ס לחומרה זו, וראיית 
ובכל  כמבואר,  לדחות  יש  מהלשון  הסמ״ק 
כתבו  שלא  הפוסקים  שכל  לך  אימא  כה״ג 
שמותר  ס״ל  לכתחילה,  איסור  שיש  להדיא 
ותו בעה״ת ל״ה יחיד נגד המרובים רק שמרן 
הביא את דבריו שהם מפורשים להיתר(. ועי’ 
הקשה  שגם  מ״ב  סי’  חיו״ד  דוד  בית  בספר 
פוסקים  הרבה  שמצאנו  וכתב  כנה״ג  כבעל 
שסוברים כבעל התרומה ותחילה הביא דברי 
התוס’ והר״ן ועוד בפסחים שהקשו למה פת 
נ״ט  דהוי  תיפ״ל  נאסר  בשרי  בתנור  שנאפה 
תי’  שלא  ומזה  סק״ג(.  לעיל  )הו״ד  נ״ט  בר 
מוכח  לכתחילה  נ״ט  בר  נ״ט  לגרום  שאסור 
דס״ל שמותר. ולפענ״ד אין משם ראיה כלל 
כאשר נתבאר כבר בסק״ג ששם אסרו לעשות 
ענין  זה  ואין  במילחא,  לאוכלו  ע״מ  אפי’  כן 
לדברי הסמ״ק וסיעתו שאסרו רק ע״מ לאכלו 

בכותח.

עוד כתב הב״ד שם להוכיח שדעת הרא״ש 
ושב״ל שמותר לגרום נ״ט בר נ״ט לכתחילה 
תנ״ב(  סי’  או״ח  בב״י  )הו״ד  שכתבו  ממה 
גם  יומן  בני  שאינם  כלים  להגעיל  שמותר 
כשאין ס’ במים לבטל הכלי, ואע״ג שהטעם 
הפגום הנפלט מהכלי חוזר ונבלע בו אין חשש 
דהוי נ״ט בר נ״ט מהכלי למים ומהמים לכלי, 
דשאני  זו  ראיה  לדחות  יש  ולפענ״ד  ע״ש. 
לך  אימא  ולעולם  ב״י  אינם  שהכלים  התם 
שבדבר פגום גם הסמ״ק וסייעתו יודו שמותר 
נ״ט לכתחילה שהרי  לגרום להיתר דנ״ט בר 
גם נטל״פ אינו אסור בדיעבד, ותרי חומרי לא 

מחמרינן, ומסתברא דכשאסרו לגרום לנ״ט בר 

נ״ט לכתחילה זה בטעם מושבח ולא בטל״פ.

א״ה(  צה  )סי’  השולחן  ערך  בספר  שו״ר 

ובין הדברים כתב להוכיח דדעת  בנ״ד,  שדן 

השערים גם להיתר ממ״ש שמותר ללוש במים 

אע״פ  ב״י,  אפי’  חולבת  במחבת  שמחממים 

דברינו  ולפי  וכו’.  בשר  עם  הפת  שאוכלים 

שמחממים  המים  כי  לדחות  יש  זו  ראיה  גם 

בקדירה חולבת לא חיממו אותם ע״מ לאכלם 

עם בשר, אלא סתמא. ולכן עצם החימום הי’ 

ועכשיו שנתחממו  גם לסברת הסמ״ק.  מותר 

הוי כדיעבד שמותר ללוש בהם ע״מ לאוכלם 

בבשר )ובר מן דין יש להעיר ששם יש ג’ נ״ט 

והמים  במים  והקדירה  בקדירה  החלב  והיינו 

בעיסה ואפשר שבכה״ג מותר אף לכתחילה(.

מדברי  להוכיח  השולחן  הערך  כתב  עוד 

הרא״ש והתוס’ )פכ״ה( שכתבו הטעם שמותר 

שלמים  בה  שבישל  בקדירה  שלמים  לבשל 

אתמול ולא מיקרי ממעט זמן אכילתו משום 

דהוי נ״ט בר נ״ט ע״כ. ותמוה בעיני דהרי כל 

להיתר  לגרום  זה  וסיעתו  הסמ״ק  שאסר  מה 

של נ״ט בר נ״ט ע״מ לאכלו במין השני. אבל 

שאינו  רק  איסור,  שום  אוכל  אינו  בשלמים 

של  שלמים  אכילת  זמן  ממעט  על  עובר 

אתמול מכיון שהם רק טעם קלוש ועל כה״ג 

אין איסור כלל גם להסמ״ק, דהרי אינו מבשל 

שיאכל  להיות  )ויכול  זמנו  אחר  לאכלו  ע״מ 

הכל לפני שיעבור הזמן של שלמי אתמול( רק 

שגורם למעט זמן אכילתו. ולזה מותר לגרום 

אסר  באיסור  לאכול  בע״מ  ורק  נ״ט  בר  נ״ט 

הסמ״ק לכתחילה. ואין משם ראיה כלל.

הא״ח בשם  להוכיח ממה שפסק  כתב  עוד 

רבינו שמשון )הו״ד בב״י יו״ד סי’ פט( שמותר 

לחתוך לחם בסכין של בשר לאכלו עם גבינה 

ראיה אלימתא.  וזו  נ״ט,  בר  נ״ט  דהוי  משום 



הנר

על  פ״ט  סי’  יו״ד  רע״א  בחי’  ובאמת מצאתי 

כאן  מותר  איך  שהקשה  בסו״ד  סק״ו  הט״ז 

לגרום לנ״ט בר נ״ט לכתחילה ונשאר בצ״ע. 

לנ״ט  לגרום  שמותר  סובר  שר״ש  נאמר  ואם 

בדעת  מרן  שלמד  וכמו  לכתחילה  נ״ט  בר 

)או״ה  ילקו״י  בספר  ומצאתי  א״ש.  התרומה, 

לדחות  מקום  שיש  שכתב  תנ״ז(  עמ’  ח״ג 

ראית הערך השולחן, משום ששם איירי בפת 

לא  דסכינא  שדוחקא  ק״ל  ובכה״ג  צוננת 

נ״ט,  נ״ט בר  וא״כ ע״כ שמש״כ ר״ש  מבליע 

הכוונה שהטעם קלוש כ״כ עד שאינו מבליע 

עכת״ד.  נ״ט,  בר  דנ״ט  לדינא  הכונה  ואין 

ואני תמהתי על גברא רבה איך הוציא דברי 

שהקשה  דמה  הכרח  כל  ללא  מפשוטם  ר״ש 

שדוחקא לא מבליע בצונן כבר רמז לזה הט״ז 

שגם  סובר  שמשון  שרבינו  סק״ו(  פ״ט  )סי’ 

הכי.  ק״ל  לא  אנן  אבל  בצונן מבליע  דוחקא 

בתחילת  שם  שהקשה  מה  גם  מיושב  ועפי״ז 

בשו״ע,  זה  דין  הביא  לא  מרן  איך  המאמר 

דהרי דברי ר״ש אינם לדינא וכ״ז רמוז בדברי 

הט״ז הנ״ל ופלא שבילקו״י לא זכר שר דברי 

בב״י  ר״ש  דברי  הביא  שמרן  מה  וכל  הט״ז. 

ועי’  שם.  כמבואר  קינוח  שצריך  ללמדנו  זה 

שם בב״ח בביאור דברי ר״ש שרק לחתוך לחם 

לחתוך  אבל  נ״ט  בר  נ״ט  משום  ר״ש  התיר 

דהוי  משום  מקונח  בסכין  אפי’  אסור  גבינה 

נ״ט אחד. ומבואר מדבריו שגם למד שרבינו 

שמשון סובר שדוחקא מבליע גם בצונן וכמו 

להוציא  אין  וא״כ  הנ״ל,  ורע״א  הט״ז  חתנו 

לר״ש  שס״ל  ומוכח  מפשוטם  ר״ש  דברי 

שמותר לגרום נ״ט בר נ״ט לכתחילה.

מחלוקת  לתלות  שרצה  לג״א  וראיתי  ו. 

נ״ט  בר  נ״ט  לגרום  מותר  אם  הפוסקים 

לכתחילה במה שנחלקו הראשונים האם מותר 

נ״ט בר נ״ט דהיתרא לגבי חמץ בפסח. שלפי 

בר  ע״ב שנ״ט  קי״א  בחולין  הריטב״א  מש״כ 

נ״ט שרי אפי’ לגבי חמץ בפסח, משמע שאפי’ 

משהוא אין בו, וא״כ יהי’ מותר גם לכתחילה. 

שמתירים  הפוסקים  שכל  לומר  רצה  ועפי״ז 

נ״ט בר נ״ט בחמץ בפסח יתירו גם לגרום נ״ט 

איסור  אפי’  בו  שאין  כיון  לכתחילה  נ״ט  בר 

משהו. ולי הקטן קשה בתרתי.

שהסמ״ק  שמה  לומר  תיתי  מהיכי  חדא, 

וסיעתו אסרו לגרום לנ״ט בר נ״ט לכתחילה זה 

משום שיש בו משהו של איסור, אולי לעולם 

יודו דאין בו אפילו משהוא רק שאסרו לעשות 

כן דומיא דאין מבטלין איסור לכתחילה וא״כ 

אין זה ענין לריטב״א וסיעתו כלל.

שיש  לומר  ע״כ  הבנתו,  לפי  דגם  ועוד, 

כתב  הר״ן  דהרי  נ״ט  בר  בנ״ט  גם  משהוא 

שרק בבב״ח התירו נ״ט בר נ״ט שאפי’ הטעם 

בשאר  משא״כ  הוא,  היתר  של  עדיין  השני 

פסקו  וכך  אסור.  טעמים  אלף  אפי’  איסורין 

ועוד  צ״ה  סי’  ריש  ט״ז  )עי’  הפוסקים  כל 

איסור  של  משהוא  שיש  ע״כ  וא״כ  ואכמ״ל( 

דאל״כ אמאי אסור בשאר איסורים, ואין ראיה 

נ״ט הוי  מהריטב״א, דאפשר דס״ל שנ״ט בר 

טעם קלוש וגרע ממשהוא אבל לעולם שייך 

לאסור זאת לכתחילה.

השו״ע  מרן  שדעת  נלע״ד  הנ״ל  כל  ועפ״י 

להתיר לגרום נ״ט בר נ״ט אפי’ לכתחילה, וכך 

כתבו חלק מהאחרונים עי’ שו״ת בית יהודא 

ח״ב סי’ צ״ב, שו״ת בית דוד הנ״ל ועוד. אמנם 

זב״צ,  ש״ך,  ב״ח,  פר״ח,  עי’  האוסרים  רבו 

זצ״ל  משאש  הגר״ש  מו״ר  דעת  וכך  כה״ח. 

מחמירים  והמחמירים  ח’  סי’  ומגן  בשמ״ש 

בדעת מרן )זולת הפר״ח והב״ח( ולכן המיקל 

לא הפסיד והמחמיר תע״ב.

ולפ״ז מותר לכתחילה לאפות חלות בתנור 

הרב נתנאל יהודה פיטוסי



ונר

חלבי ב״י ולאכלם עם בשר. אמנם כ״ז לגבי 

מקום  יש  אבל  התנור,  בדופני  הבלוע  טעם 

של  ממשות  יש  שאולי  זמנינו  בתנורי  לדון 

מאכל חלבי, ויבואר להלן בענף ב’.

ענף ב׳

בשם  צ״ב  סו״ס  יו״ד  בטושו״ע  עי’  א. 

שו״ת הרא״ש שמחבת של חלב שנתנה תחת 

ונבלע בקדירה  קדרה של בשר, הזיעה עולה 

ואוסרתה. ומבואר שיש לזיעה דין חלב ממש, 

הו״ד  דורא  שערי  הג״ה  מדברי  מבואר  וכן 

בב״י שם לגבי כיסוי קדירה ע״ש.

סי’  )יו״ד  ח״א  פעלים  רב  בשו״ת  ומצאתי 

כ״ד( שהביא בשם שו״ת אדמת קודש שכתב 

בזיעה  זה  הרא״ש  שאסר  מה  שכל  לחלק 

יש  הזיעה  של  הזיעה  אבל  עצמו  החלב  של 

להביא  ואכ״מ  ממכשירין  כן  והוכיח  להתיר, 

מ״מ  למעיין.  כמבואר  לדחותה  דיש  ראיתו 

הרב פעלים דחה דברי האדמ״ק בשתי ידיים, 

חולק  שום  בלי  בידינו  פסוקה  הלכה  דהרי 

שאם כיסה תבשיל של בשר בכיסוי של חלב 

או ההיפך צריך ס’ נגד כל הכיסוי ואפי’ אם 

שע״ד  מהג״ה  זה  דין  )ומקור  נקוב,  הכיסוי 

שהובא בב״י סו״ס צ״ב(. ומבואר שאפי’ זיעה 

דזיעה יש לאסור, עכת״ד ע״ש. ולפענ״ד יש 

ליישב דברי הרב אדמת קודש שלעולם אימא 

לך שזיעה דזיעה אינה אוסרת, מ״מ מה שכתב 

הש״ע דבעינן ס’ נגד כל הכיסוי היינו טעמא 

משום שיש על הכיסוי חלב בעין שנדבק שם 

והוא בא מהזיעה האי שזה ודאי אסור לכו״ע, 

הכיסוי,  כל  כנגד  ס’  שבעינן  שכתב  ומה 

שם  הי’  חלב  כמה  ידעינן  שלא  משום  היינו 

ולכן  התבשיל  לתוך  נפל  כבר  שהחלב  די״ל 

יש להחמיר )לפ״ז צ״ל שכנגד כל הכיסוי פי’ 

שטח הכיסוי ולא עובי הכיסוי(.

לדחות  יש  קודש  האדמת  של  הראיה  מ״מ 
כמש״כ עי’ ברב פעלים מש״כ בשם החיד״א 

לדחות ראייתו. ואמלב״כ.

מה  לדחות  שיש  נראה  העיון  ולאחר 
שכתבתי, דהנה כתב התורת חטאת )כלל ל״ה 
כירה  על  אפו  שאם  ר״י  תשובת  בשם  ס״ו( 
ושוב  ברזל,  של  כיסוי  עליו  וכיסו  פשטידא 
מותר  וכו’  ליבון  בלא  פלאדין  תחתיו  אפו 
שיחזור  לכלי  פיטום  או  ריחא  נמצא  שלא 
ויפטם לאוכל, ואפי’ בכלי בן יומו ובלבד שלא 
יגע ממש, ע״כ. וצ״ע דמאי שנא מכיסוי של 
קדירה שאוסר משום זיעה, ואפש״ל שהואיל 
והנאפה תחתיו הוא יבש אינו מעלה זיעה כמו 
קדירה ולכן לא קיבל אלא ריחא בעלמא שאין 
הי’  דברינו  לפי  והנה  הת״ח.  עכ״ל  ממש  בו 
מקום לחלק שמה שאסרו כיסוי קדירה משום 
נעשית  לכיסוי  שעולה  שהזיעה  היינו  זיעה, 
משא״כ  הבעין,  מצד  והאיסור  ממשות  שם 
בנידון של תשובת ר״י שהכיסוי של ברזל נקי 
ודו״ק. ומבואר מדברי הת״ח  לגמרי מתחתיו 
הזיעה הבלועה  גם מצד  שיש לאסור בכיסוי 

בכיסוי וגם כשהכיסוי נקי לחלוטין.

הנ״ל  השולחן  בדי  בספר  מצאתי  והנה 
להקל  שיש  בביאורים שכתב  ריד  עמ’  בב״ח 
זמנינו מבשר לחלב אם אופה מאכל  בתנורי 
יבש שאין לו זיעה כל עיקר, דהרי כל האיסור 
ומרכך  מהמאכל  העולה  הזיעה  מצד  הוא 
במאכל  משא״כ  התנור.  שבכותלי  הבעין 
עכת״ד  עיקר,  כל  זיעה  לו  שאין  שי״ל  יבש 
שכתבו  מה  שכל  כן,  אינו  ולפענ״ד  עיי״ש. 
הפוסקים להקל בדבר יבש שאין בו זיעה זה 
מה  אין  זיעה  אין  שאם  הבליעות,  כלפי  רק 
שיפליט הבלוע וכמו שהוכחנו לעיל מהת״ח 
הבלוע  מצד  זה  בכיסוי  השע״ד  שאסר  שמה 
התנור  שבדופני  הבעין  כלפי  אבל  שבכיסוי. 
לא בעינן זיעה כלל וכל שכותלי התנור חמים, 



זנר

הם מרככים הממשות הדבוק בהם והוא נופל 
או שמתהפך לזיעה )וכבר נתבאר שדין זיעה 

כדין המאכל עצמו(.

השולחן  הבדי  דברי  על  להקשות  יש  עוד 
הנ״ל, דהרי גם בדבר יבש מצאנו שיש זיעה 
עי’ טושו״ע או״ח סט״ו, ועי’ במנחת יעקב על 

הת״ח הנ״ל, ואמלב״כ.

ב. ראיתי מביאים בשם שו״ת אבן יקרה ח״ג 
ומבשלים  מבפנים  שהסיקו  שתנור  יח(  )סי’ 
בו בשר ואח״כ חלב, י״ל שאין לחוש לזיעה, 
טרם  נשרפת  המאכל  מן  העולה  שהזיעה 
שהתנור  שכל  תנור,  של  בעליונו  הבליעה 
דינו כאש עצמו,  גרוף  אפי’ בעת שהוא  חם, 
וכפי רש״י בפסחים ע״ה ע״א ד״ה אאש קפיד 
רחמנא. וראיה לזה מפסחים ע״ו ע״ב דמותבינן 
אין  דתניא  מהא  מילתא  לאו  ריחא  למד״א 
התערובת.  מפני  כאחד  פסחים  ב’  צולין 
ולכאו’ זה קשה גם למד״א ריחא מילתא היא, 
שהרי כתב הריב״ש סי’ רנ״ה שהזיעה כממשו 
של הדבר המזיע וא״כ יהי’ אסור לצלות שני 
פסחים אפי’ בזא״ז מפני שהזיעה של הראשון 
חשש  שייך  לא  שבתנור  וע״כ  בשני.  נבלעת 

זיעה כלל, עכת״ד.

וגם  כן,  אינו  זמנינו  בתנורי  ולפענ״ד 
אם  שדוקא  י״ל  הש״ס  בזמן  שהיו  בתנורים 
התנור  קרקעית  כל  אז  גרוף  אינו  התנור 
שורפת והוי תולדה דאש אבל אם כל התנור 
גרוף שאז חומו הולך ומתמעט אין שום ראי’ 

מהרש״י בפסחים שדינו כאש עצמו.

מקרבן  זיעה  שאין  דחזינן  מהא  וראייתו 
משום  לדחות  יש  אחר,  פסח  לקרבן  פסח 
דשם יש אש ממש ובודאי שאש שורפת הכל 
בו  ול״ש  יבש  דבר  הוא  פסח  שקרבן  ובפרט 
אם  שאף  זמנינו  בתנורי  משא״כ  כ״כ.  זיעה 
נאמר שבמקום הגוף חימום הכל נשרף מ״מ 

בשאר מקומות שבדופני התנור אף שהדפנות 
מתחממים מ״מ אינו חם עד כדי כך שתישרף 
הזיעה העולה. וזה לך דברי שו״ת חלקת יעקב 
בביתי  רואה  ״ואני  בא״ד,  קל״ו(  )סי’  ח״ב 
התנור  שכל  לשבת  ועוגות  חלות  כשאופים 
ואינו  בעין  עם שמנונית  והבל  זיעה  מתמלא 

נשרף כלל, וכו’״. עכ״ל.

ישכיל  גם מש״כ בשו״ת  לדחות  יש  ולפי״ז 
בתנורי  להקל  שרצה  סס״ד(  )יו״ד  ח״ז  עבדי 
בכיסוי  שדוקא  והוא  טעמי,  מתרי  זמנינו 
סותם  שהכיסוי  משום  לזיעה  חיישינן  קדירה 
בנ״ד  משא״כ  בו.  נדבקת  והזיעה  הקדירה  כל 
שהכיסוי רחוק מהקדירה וההבל מתפשט בכל 
התנור  דלת  וכשפותחים  התנור  של  החלל 
תיכף ומיד יוצא ההבל החוצה. ואם נשאר מן 
ההבל מקצת מן המקצת הוא מתפשט בכל חלל 
התנור ואין שום ממשות של זיעה למעלה כדי 
בערוה״ש  וכ״מ  אחריו,  הבא  לתבשיל  שיפול 
להסיק  שהדרך  שכיון  ועוד  סנ״ה.  צ״ב  סי’ 
התנור כשליש שעה או יותר לפני האפיה, י״ל 
שכל מה שנתהוה ע״י ההבל והזיעה של האפיה 

הקודמת נשרף כליל וכו’ עכת״ד.

בדק  לא  עבדי  ישכיל  שהרב  ונראה 
שתנור  רואות  עינינו  כי  המציאות,  את 
נשארים  שימושים  כמה  אחרי  אף  מלוכלך 
כלל.  נשרפים  ואינם  הישנים  הלכלוכים  בו 
חלל  כל  שסותם  בכיסוי  שדוקא  ומש״כ 
בתנורי  משא״כ  לזיעה  לחוש  יש  הקדירה 
שמקיפים  זמנינו  שתנורי  לדחות  יש  זמנינו, 
המאכל מכל צד וסגורים היטב ודאי שדומה 
ממש לכיסוי קדירה וז״ל לשון ספר הכשרות 
זמנינו:  תנורי  לגבי  ס״א  הערה  פ״א  )פוקס( 
שיטת  לכך  ובנוסף  ההרמטית,  ״האטימות 
התנורים  בכל  כמעט  המצויה  ה״טורבו״ 
בחלל  והאדים  ההבל  כל  לאצירת  גורמים 
התנור ופיזורם בשוה באופן מסיבי בכל חלקי 

הרב נתנאל יהודה פיטוסי



חנר

התא, וכמובן שהדפנות בולעות מן הבישולים 
ודברי המאפה, ועל פני קירות התנור נדבקים 
ונמרחים נטפים שומניים הנראים במשך הזמן 
עבדי  הישכיל  שכתב  ומה  עכ״ל.  עין״,  לכל 
סי’  ערוה״ש  מדברי  לדבריו  סיוע  להביא 
שסגורים  שלנו  בתנורים  כי  ראיה  אינו  צ״ב 
הרמטית וההבל בתוכם רב י״ל דדמי לכיסוי 

קדירה שלא שולט אויר בתוכם וכנ״ל.

ג. ומצאתי בשו״ת אגר״מ יו״ד ח״א סי’ מ’ 
פסק  מ’  בסי’  זמנינו.  בתנורי  שדן  נ״ט  וסי’ 
להחמיר בבב״ח אפי’ בזא״ז משום שהתנורים 
פעם  בכל  הזיעו  הסתם  ומן  קטנים  שלנו 
יו״ד סי’ ק״ח  )ובכה״ג אסור כמבואר ברמ״א 
ס״א( ורק לאחר מעל״ע היקל משום שהבלוע 
ס״ס.  מצד  להקל  כתב  ממשות  ולגבי  נפגם. 
ספק אם יש ממשות א״ל ואף אם יש ממשות 
אולי יש שישים כנגדו והכי מסתברא, עכת״ד. 
אין  יבש  נ״ט הוסיף שבאפיה של דבר  ובסי’ 
גם  להתיר  יש  ולכן  עיקר,  כל  לזיעה  לחוש 

בתוך מעל״ע עכת״ד.

מתרי  האגר״מ  בדברי  לפקפק  יש  ולכאורה 
אנפי: א( מש״כ שבאפית דבר יבש אין לחוש 
לזיעה כלל לענ״ד אינו כן, אי בעית אימא קר״א 
דכבר  קר״א  אבע״א  סבר״א.  אימא  בעית  ואי 
בדבר  שגם  סט״ו  תנ״א  סי’  באו״ח  מרן  פסק 
ל״ה  כלל  יעקב  במנחת  )ועי’  זיעה  שייך  יבש 
ואבע״א  זה(.  בדין  ופישורי  עיקולי  כ״א,  ס״ק 
דברי  סק״ב(  )ע״ב  לעיל  הבאנו  דכבר  סבר״א 
כשאופים  גם  רואות  שעינינו  יעקב  החלקת 
חלות ועוגות שכל התנור מתמלא זיעה והבל, 

והחולק על זה כחולק על המציאות.

ב( מש״כ להקל גם מצד הממשות מכח ס״ס 
שאולי אין ממשות וגם אם יש ממשות בטל 
דודאי  לדחות  יש  הראשון  הספק  בשישים. 

יעקב  החלקת  בדברי  כמבואר  ממשות  שיש 
הנ״ל )בהמשך דבריו שם(, וגם מש״כ שבטל 
ויש בהם  בנ״ד שאופים חלות  בשישים, הנה 
הקלועות(,  החלות  )כדרך  וסדקים  בקעים 
באופן שיש לחוש שהבעין שנטף הלך למקום 
מועיל  שלא  י״ל  בשוה.  התפשט  ולא  אחד 
סי’  יו״ד  בחוו״ד  כמבואר  בס’  ביטול  בכה״ג 
)ואע״פ שהיד  עיי״ש.  צ״ז  סי’  וסוף  ס״ז  צ״א 
דבריו  אין  מ״מ  בזה  החוו״ד  על  חלק  יהודה 
מוכרחים, ומש״כ היד יהודה שהמקום הנאסר 
דהרי  תמוה  ביבש,  יבש  כדין  ברוב  בטל 

הסדקים ניכרים וידוע ששם נכנס האיסור(.

לאפות  אין  חלבי  תנור  לדינא.  תבנא  ד. 
בו  שיש  משום  בבשר  לאכלם  ע״מ  חלות  בו 
ממשות של חלב ואינו מתבטל בחלות, מ״מ 
יש להתיר בא’ משני האופנים הנ״ל - א’, ע״י 
ניתן  אם  )צ״ע  הרמטי  במכסה  החלות  כיסוי 
לאפות בצורה כזאת(, ב’, ע״י ניקוי יסודי של 
התנור באופן שלא ישאר בכתליו שום לכלוך. 
ואם יש בו חורים וסדקים שאין ידו מגעת שם, 
יש לשפוך חומר פוגם כמו אקונומיקה וכדו’ 
באותם מקומות )עי’ שו״ע יו״ד סי’ צ״ה ס״ד( 
ואז מותר לאפות בו חלות ע״מ לאכלם בבשר. 
ומפליט  וזיעה  הבל  מתמלא  שהתנור  ואע״פ 
נ״ט  בר  כנ״ט  זאת  לדון  יש  מ״מ  בו,  הבלוע 
להיתרא )החלב בתנור והתנור בחלות ועדיין 
בפרט  לכתחילה  בזה  להקל  ויש  הוא(.  היתר 
עשרים  להמתין  המחמיר  מ״מ  שבת,  לצורך 
לבין  בחלב  התנור  בין שימוש  וארבע שעות 
הפוסקים  לדעת  לחוש  )כדי  החלות  אפיית 
שגם למרן אין לגרום נ״ט בר נ״ט ע״מ לאכלו 
במין השני לכתחילה( תבא עליהם ברכת טוב, 
לנהוג כך, שרק אחר עשרים  יש  ולאשכנזים 
וארבע שעות יש להקל )עפ״י רמ״א סי’ צ״ה 

ס״ב ש״ך סק״ד וט״ז סק״ד(.



שאלה:

שמחה  באירועי  באחרונה  ראיתי  ראה 

שלישית  שבסעודה  בשבת  המתקיימים 

הנמשכת לתוך הלילה, אחר צאת הכוכבים )ג’ 

בינונים( שזה צאת השבת, אחד המשתתפים 

אומר ״ברוך המבדיל בין קדש לחול״ ומביא 

מצלמה להנצחת השמחה.

המצלם  היחיד  לגבי  לשאלה  מקום  אין 

שהרי אף שלא הבדיל בתפילה )אתה חוננתנו( 

המבדיל״  ״ברוך  בברכת  הבדיל  הרי  ובכוס 

י’(  רצ״ט  או״ח  בשו״ע  )כנפסק  וכדין  בזמן 

שאצלו  לישראל  מותר  האם  השאלה  אולם 

כבר  שאצלו  למי  לומר  קודש  שבת  עדיין 

יצא שבת לעשות לו מלאכה והאם מותר לו 

ליהנות ממלאכה זו כשנעשית כשעדיין שבת 

אצלו.

תשובה:

)איסור  לדבר  או  לעסוק  האיסור  מקור 

מהכתוב  הוא  חול  ענייני  על  בשבת  אמירה( 

)ישעיה נ״ח( ״וכבדתו מעשות דרכיך ממצוא 

חפצך ודבר דבר״, על כך איתא במשנה )שבת 

קנ.( ״לא ישכור אדם פועלים בשבת )לצורך 

אדם  יאמר  ולא  חפצך(,  ממצוא  משום  חול, 

לחבירו )בשבת( לשכור לו פועלים״ ליום חול 

)משום ודבר דבר(, בגמרא שם מובא שהמשנה 

היא כדעת רבי יהושע בן קרחה שסובר ״אומר 

שתעמוד  הנראה  רמז(  )בדרך  לחבירו  אדם 
עמי לערב״ ומפרש רש״י ״שניהן יודעין שעל 
מנת לשוכרו לפעולתו הוא מזהירו וכיון דלא 
מפרש בהדיא שרי״ כדברי הגמרא שם בביאור 
הפסוק ״ממצוא חפצך ודבר דבר״ )ישעיה נח( 

דיבור אסור הרהור מותר.

עוד איתא שם )שבת קנ:( ״אמר רב יהודה 
לחבירו  לומר  לאדם  לו  מותר  שמואל  אמר 
לכרך פלוני אני הולך למחר, שאם יש בורגנין 
העיר(  שומרי  של  אוהלים/סוכות  יש  )בדרך 
רש״י  מפרש  תחומין(״  איסור  אין  )כי  הולך 
על  היתר  )יכולת(  לו  שיש  דבר  שהוא  ״כיון 
ידי תקנה בשבת, מותר לאומרו אפילו במקום 

שאין שם ההיתר״.

עוד שם בהמשך הסוגיה )שבת קנא.( ״אמר 
לומר  לאדם  מותר  שמואל  אמר  יהודה  רב 
ואני  שבתחומך  פירות  לי  שמור  לחבירו 
אשמור לך פירות שבתחומי״ ]ביאור הדברים: 
אפשרות  אין  הפרדס  בעל  שלראשון  למרות 
עבורו  זה  כי  שבבעלותו  הפירות  על  לשמור 
מחוץ לתחום שבת ואצלו זה ייתכן רק בחילול 
שבת, מאחר ולחבירו השני זה מותר כי הוא גר 
בתחום שבת של הפרדס, הרי שבעל הפרדס 
בשבת  לו  האסורה  מלאכה  זו  עצמו  שעבור 
יכול לומר לחבירו בשבת כגון ע״י שליח גוי 
כיון שלגביך זה היתר ללא חילול שבת שמור 
על פירותיי[. לדעת הפוסקים החידוש בסיפא 
עבורך  אשמור  ואני  לו  אמר  אם  שאף  הוא 

אמירה לעשיית מלאכה בזמן תוספת שבת

הרב אברהם צוריאל
רב העיר נס ציונה

טנר



רס

פירותיך שבתחומי, השליח השני אינו שומר 
שכר בשכר שבת על כך.

כך פסק השו״ע )באו״ח ש״ז י’( ״מותר לומר 
שבתחומך  פירות  לי  שמור  )בשבת(  לחבירו 
ומקשה  שבתחומי״  פירותיך  אשמור  ואני 
על  רעק״א  )הגהות  איגר  עקיבא  רבי  הגאון 
נח.(  מציעא  )בבא  הגמרא  הרי  שם(  השו״ע 
כותבת ״השוכר את הפועל לשמור את הפרה 
אין  הזרעים  את  לשמור  התינוק  את  לשמור 
אחריות  אין  לפיכך  שבת  שכר  לו  נותנין 
שבת עליו, היה שכיר שבת שכיר חדש שכיר 
שנה שכיר שבוע נותנין לו שכר שבת לפיכך 
שלשמור  משמע  מכאן  עליו״  שבת  אחריות 
את הזרעים )שזה בדיוק כמו שמור לי פירות 
זה  הרי  וא״כ  שכר  עליה  נוטלים  שבתחומך( 
כשומר שכר כי אין הבדל בין מקבל שכר על 
על  ישמור  שהשני  שכר  מקבל  או  השמירה 
מקשה  וא״כ  בתחומו,  הראשון  של  פירותיו 
שכר  ובענין  בכה״ג  מותר  כאן  למה  רעק״א 
אסור?  ד’(  )צ״ל  ג’  ש״ו  בסי’  כנפסק  שבת 

והניח הדבר בצ״ע.

ראיתי בילקוט יוסף )שם בסי’ ש״ו( שכתב 
ליישב עפ״י הרמב״ם )שבת פכ״ד ה״ח( שכתב 
בין  בשבת  פירותיו  לשמור  לאדם  ״מותר 
ליטול  אדם  בא  ואם  מחוברין,  בין  תלושים 
בהם  גוער  מהן,  לאכול  וחיה  בהמה  או  מהם 
מחפציו  זה  דבר  והלא  ומרחיקן,  בהם  ומכה 
הוא ולמה הוא מותר, מפני שלא נאסר אלא 
מצויים  עתה  שאינם  חפצים  לעצמו  להקנות 
או להשתכר ולהרויח ולהטפל בהנאה שתבוא 
לידו  בא  שכבר  ממונו  לשמור  אבל  לידו, 
למה  הא  מותר,  שהוא  כמות  שיעמוד  עד 
עפי״ז  הגנבים״.  מפני  ביתו  לנועל  דומה  זה 
)פירות  לי  שמור  בשבת  לומר  שמותר  מובן 
שבתחומך( ואשמור לך )פירות שבתחומי( כי 
אין כאן כל חידוש ותוספת שכר בשבת אלא 

שלא  בידם  שכבר  מה  מעמידים  השומרים 

ייפסד וזה מותר בשבת ואינו כשומר שכר על 

כך )מבחינת שכר שבת(.

רס״ג  סו״ס  הב״ח  עפ״י  ליישב  אפשר  עוד 

שכתב לדחות דברי הלבוש וז״ל ״הא דמותר 

בשבת עצמו לומר שמור לי פירות שבתחומך 

איסור  בה  אין  השמירה  דגוף  כיון  דהתם 

הפירות  היו  אם  לשמור  לו  דמותר  מלאכה 

לתחום  חוץ  הליכה  דאיסור  אלא  בתחומו 

לומר  מותר  הלכך  עליה  דרביע  הוא  בשבת 

בעל  הזרעים  על  לי  בשמור  לכן  לי״  שמור 

לקח  ואם  בעצמו  זאת  לעשות  יכול  השדה 

פועל במקומו זה מוכח שהוא עושה מלאכתו 

בשכירות ע״י אחרים, אולם בשמור לי פירות 

בגלל  בעצמו  יכול  אינו  בעה״ב  שבתחומך 

תחום שבת ולכן מבקש ממי שיכול את טובתו 

ואינו כשומר שכר ואין בזה שכר שבת.

הרשב״א בחידושיו )שבת קנא.( כתב ״מהא 

קודם  שבת  עליו  שקיבל  שישראל  שמעינן 

לעשות  חבירו  לישראל  לומר  מותר  שחשכה 

לו מלאכה פלונית הואיל והיא נעשית בהיתר 

לעושה אותה״.

הר״ן על אתר )ברי״ף שבת סד:( מבאר את 

הרשב״א כיון שמותר לישראל חבירו לשמרן, 

הר״ן  בשמירתן״.  שאסור  מי  לו  לומר  מותר 

מסיים שאין הנדון דומה לראיה, כי אי אפשר 

בשמירה  כי  מלאכות,  לשאר  מכאן  להוכיח 

לבעל  היתר  דרך  )אפשרות(  יש  הפירות  על 

השדה בעצמו ע״י בורגנין ולכן מותר לו לומר 

לו  אין  שבת  עליו  שקיבל  מי  אולם  לחבירו, 

היתר לחזור בו מקבלת שבת ועבורו זה כבר 

שבת ללא יכולת היתר ולכן ייאסר עליו לומר 

לחבירו לעשות עבורו מלאכה.

הב״י )או״ח סוף רס״ג( כתב על הר״ן ״איני 

שבת  תוספת  )קבלת  נמי  דהכא  דבריו  מבין 



אסר

היה  לא  אם  למימר  איכא  בבורגנין(  כמו 

מקבל שבת הוא עצמו היה מותר לו לעשות 

מלאכה״.

דברי  לדחות  כתב  סק״ג(  אתר  )על  הט״ז 

בשבת  קיומה  ייתכן  בורגנין  טענת  כי  הב״י 

ולכן  היתר  למשלח  ויהיה  בורגנין  שיימצא 

מותר לו לומר לחבירו שאצלו זה כעת היתר 

אולם טענה של הב״י שגם בשבת יכול מקבל 

שבת  יקבל  שלא  בכך  היתר  למצוא  השבת 

ולעצמו יהיה מותר, זה לא טענה כי זה טענה 

למפרע ולא עכשיו, היה יכול לא לקבל שבת 

אבל מה לעשות שכבר קיבל וכעת זה איסור 

גמור עבורו ואינו יכול לבטלו ובכך זה שונה 

מבורגנין.

הב״י  על  מהרל״ח  חידושי  שם  כתב  וכן 

לתוספת  )בורגנין  דמי  דלא  להשיב  ״יש 

הוא  השתא  שבת(  )בתוספת  דהכא  שבת( 

אסור  אינו  )בבורגנין(  אבל  במלאכה,  אסור 

במלאכה אלא דאריה הוא דרביע עליה שאין 

לו בורגנין ואילו היה גוי עושה בורגנין היה 

מותר לילך בעצמו״ ממילא צדקו דברי הר״ן 

)על הרשב״א( שאין הנדון דומה לראיה.

הרמ״א כתב )בדרכי משה רס״ג ח’( ״ונראה 

לומר דאף לדברי הר״ן דאוסר )לומר לישראל 

אחר לעשות לו מלאכה( היינו דוקא בתוספת 

לעשות  לו  אפשר  דאי  שבת  הכנסת  של 

אבל  שבת(  שקיבל  אחר  )מלאכה  בעצמו 

בתוספת של מוצאי שבת דאפשר לו לעשות 

נראה  ולזה  שרי...  ויבדיל  שיתפלל  בעצמו 

באותה מלאכה שעשו  ליהנות  דמותר  כן  גם 

לו אחרים אף על גב דהוא עצמו עדיין אסור 

במלאכה״ ומסיים הרמ״א ״ואפשר דגם הר״ן 

מודה לדברי הרשב״א דשרי לענין דינא אלא 

שדחה ראיות הרשב״א״. )אף הב״ח סו״ס רס״ג 

פליג  לא  דהר״ן  כן  כתבו  בסק״ג  כאן  והט״ז 

אהרשב״א(.

הרמ״א  שו״ת  בספרו  הרמ״א  העלה  גם  כן 
)קל״א ג(, ״מי שמשך סעודתו במנחה בשבת 
והבדילו  שהתפללו  אותם  שבת,  למוצאי  עד 

מבשלים ואופים לאותם שלא הבדילו״.

וכן כתב השו״ע )בסי’ רס״ג י״ז( ״יש אומרים 
שמי שקיבל עליו שבת קודם שחשכה מותר 
מלאכה״  לו  לעשות  חבירו  לישראל  לומר 
ומוסיף הרמ״א ״מי שמאחר להתפלל במוצאי 
שבת או שממשיך סעודתו בלילה מותר לומר 
לו  לעשות  והבדיל  התפלל  שכבר  לחבירו 
ומותר  לו  ולבשל  נרות  לו  להדליק  מלאכתו 

ליהנות ולאכול ממלאכתו״.

אף ערוך השולחן )רס״ג כ״ו( פסק כרשב״א 
כיון  א.  טעמים  משני  זאת  וביאר  וכרמ״א 
שהוא עצמו היה ביכולתו  להיות מותר בזה 
שבת  קיבל  לא  בעי  דאי  שבת  בערב  כגון 
מבדיל  היה  בעי  דאי  שבת  ובמוצאי  עדיין 
בעצמו וכל שיש לו היתר בעצמו יכול לומר 
ב.  שבות.  אמירה  משום  בזה  ואין  לחבירו 
האסור  בדבר  אלא  שבות  אמירה  מצינו  דלא 
לכל ישראל )כ״כ בשו״ע הרב רס״ג כ״ה, וכן 
כתב הט״ז כאן בסק״ג דלא נאסר אמירה אלא 
אבל  מישראל(   אדם  לכל  שוה  שהוא  בדבר 
במה שלשני מותר למה לא יאמר לחבירו דבר 

המותר לו.

יפה בעל  אולם תלמיד הרמ״א רבי מרדכי 
הלבוש )לבוש החור על שבת רס״ג י״ז( חולק 
בין כניסת  ואוסר, מכל מקום מחלק  על רבו 
שבת ליציאת שבת, כי כניסת שבת הוי קבלה 
למי שקיבל עליו תוספת שבת ומי שלא קיבל 
עליו שבת נמצא בהיתר ויכול לעשות מלאכה 
עבור מי שקיבל עליו שבת אולם במוצאי שבת 
קדושת השבת נמשכת על כולם עד שיבדיל 
או יגלה שמסיח דעתו מן השבת כגון שבירך 

הרב אברהם צוריאל



בסר

ברכת המזון על סעודה שלישית ואמר ״רצה״ 
וגילה בכך שסיים את השבת אבל כל מי שלא 
בירך ברכת המזון כמותו עדיין קדושת השבת 
נמשכת אצלו ואסור לו ליהנות ממלאכת מי 
שכבר הוציא את השבת. בסיום כתב הלבוש 
שמכל מקום אם כבר בירך ברכת המזון ואמר 
רצה אף שלא התפלל ערבית ולא הבדיל מותר 
השבת  את  שהוציא  מי  ממלאכת  ליהנות  לו 
ואפשר שבכהאי גוונא התיר הרמ״א אף שאין 
זה מבואר מדבריו )המגן אברהם כאן סקל״ג 
ברכת  מועיל  מה  ידעתי  ״ולא  כך  על  העיר 

המזון ]אמירת רצה[ למלאכה״(.

של  ״ודינו  כתב  רס״ג(  )סו״ס  כאן  הב״ח 
ישראל  דזכאי  קיים  הרשב״א בשם התוספות 
וכך בדבר שחבירו  לומר לחבירו לעשות כך 
מותר לעשותו אע״ג דאיהו אסיר ביה והוסיף 
מלאכה  מאותה  ליהנות  לחבירו  שמותר 
זו שום איסור לא  כיון שלא נעשה במלאכה 

באמירה ולא בעשייה״.

 עוד הוסיף הב״ח )בשו״ת הב״ח סימן ק״י( 
היה  המהרש״ל  שהרב  שמעתי  חורפי  ״בימי 
חולק על הרמ״א אבל לא שמעתי שום טעם 
להתיר  שכתב  ומה  לאסור  ולא  להתיר  לא 
זה  כי כל מה שנחלקו חכמים  ליהנות ממנה 
ליהנות  ישראל  לכל  דאסור  בשבת  במבשל 
ממנה, אבל בנידון דידן שמבשל בהיתר הכל 
הר״ן  ואפילו  ממנה.  ליהנות  דיכול  מודים 
לא נחלק אלא באמירה אבל היכא דלא אמר 
עשה  חבירו  אלא  מלאכה  לעשות  לחבירו 
מותר  לפניו  והניח  ובישל  המלאכה  מעצמו 
מאחר  ממנה  ליהנות  סעודתו  שהמשיך  לזה 
שלא נעשה שום איסור במלאכה זה לא מקרי 
שאינו  בזה  אני  ואומר  דאסור.  שבת  מעשה 
אלא איסור אמירה המיקל כרמ״א לא הפסיד 
תבוא  והמחמיר  לסמוך  מי  על  לו  שיש  כיון 

עליו ברכה”.

לדחות  האריך  סק״ג(  אתר  )על  הט״ז  אף 
שאיסור  לדינא  והעלה  הלבוש  בעל  דברי 
אמירה לא נאסר אפילו בשבת גמורה רק אם 
הוא אסור לכל ישראל אבל אם הותר לאחד 
מותר לשני לומר לעשות לו מלאכה וכך הדין 
וכ״ש במוצאי שבת שכל אחד  בכניסת שבת 

יכול להוציא השבת בהבדלה.

אולם החתם סופר )בהגהותיו לשו״ע רס״ג( 
בפנים  ״המעיין  שכתב  הלבוש  בדעת  תומך 
בהגהות הלבוש יראה שהרגיש בכל הדברים 
הלבוש(  )של  וסברתו  והב״ח(  הט״ז  )שכתב 
נכונה שהרשב״א יליף מתחומין שהוא בעצמו 
לומר  יכול  )ולכן  בורגנין  ע״י  לילך  יכול 
שיכול  כיון  עבורו  מלאכה  לעשות  לחבירו 
להיות מותרת לעצמו( והוא הדין בערב שבת 
שהרי יכול להתיר נדרו במה שקדם לקבל את 
השבת מה שאין כן במוצאי שבת קודם שבירך 
ברכת המזון לא יכול לומר המבדיל דמפסיד 
רצה בברכת המזון... ודברי הט״ז כבר דחאום 
)מסיים  נכונים״.  ודבריו  משה  חמד  בספר 
מוחים  אנו  אין  מקום  ״מכל  סופר(  החתם 
המבדיל,  שאמר  ישראל  ע״י  נר  בהדלקת 
)עבור  זה  בשביל  ולבשל  לאפות  לא  אבל 
שמא  דשייך  שבת(  עדיין  שאצלם  אחרים 
ירבה בשבילו וגם בלאו הכי נמי יש להחמיר 

במלאכה גמורה קודם הבדלה״.

שקבלת  נקטו  סופר  והחתם  הלבוש  אמנם 
תוספת שבת הוי כנדר )ומשום שיכול להתירו 
ללמוד  שניתן  בורגנין  ע״י  לילך  כיכול  הוי 
מלאכה  שיעשה  לחבירו  לומר  שיכול  משם 
לעשותו  שיכול  אפשרות  שיש  כיון  עבורו 
קבלת  של  נדרים  התרת  ע״י  בהיתר  בעצמו 
תוספת שבת( ובעצם דין זה אם קבלת תוספת 
שבת נחשב כנדר יש מחלוקת,  מדברי המגן 
)רס״ג סקל״א( שכתב ש״בערב שבת  אברהם 
קיבל שבת ואי אפשר לחזור״ משמע שקבלת 



גסר

תוספת שבת לא בתורת נדר כי בנדר אפשר 
שכתב  ממה  וכן  נדרים.  בהתרת  לחזור 
מדאורייתא  שבת  תוספת  דקבלת  )בסק״ח( 
משמע דהוא חיוב ולא בתורת נדר. כן בערוך 
השולחן )כאן סקכ״ח( כתב על הלבוש שסובר 
שזה מדין נדר שיכול לבטלו, ״ודבריו תמוהים 
תוספת  הפוסקים  דלרוב  דקיי״ל  דכיון  הם 
א״כ  לתוספת  שיעור  ואין  דאורייתא  שבת 
ולא  הוא  התורה  דין  הלא  תוספת  זה שעשה 
ראיתי דבר זה בשום פוסק )למרות שערוה״ש 
מתייחס ללבוש בלבד, כבר הבאנו את החת״ס 
שאף הוא כותב מפורש שזה בתורת נדר( ולכן 

אין לסמוך על זה למעשה״.

ל״ח(  ח״ג  )או״ח  כתב  משה  האגרות  אף 
שקבלת תוספת שבת מחיוב תורה ולא מדין 
קבלת נדר וז״ל ״ואף שקבלת שבת אינו מדין 
נדר דאין על זה לאו ועשה דנדרים, אלא עשה 
דאורייתא״.  שהוא  לסוברים  שבת  דתוספת 
לעומת זאת הפרי מגדים )במשבצות זהב רס״ג 

בד״ה ודע( השאיר זאת בהגדרה של וצ״ע.

ליחיד  מועיל  מה  להקשות  יש  לכאורה 
הרי  בשבת  עדיין  הקהל  כשכל  שהבדיל 
היחיד נגרר אחרי הרוב ובטלה דעתו )כנפסק 
כאן  השקל  במחצית  ]עיין  יב(  רסג  בשו״ע 
כתב  כבר  כ״ח[.  סעיף  כאן  השולחן  ובערוך 
הפרי מגדים )במשבצות זהב סו״ס רס״ג( ״עוד 
אבאר לך שבמוצאי שבת אין היחיד נגרר אחר 
הרוב... והטעם שקיל איסוריה דמוצאי שבת 
)שיכול להבדיל ותלוי ברצונו( מהכנסת שבת 
לענין זה״, כך ביאר המגן אברהם )שם סקל״א( 

וכן פסק המשנה ברורה )רס״ג סקס״ו(.

אף הציץ אליעזר )חלק י״ד סי’ ס״ד אות ג( 
פסק להקל בזה )עפ״י הפרמ״ג בא״א( והוסיף 

שכך נהגו רבים בפני גדולים.

חידש שיש  כ״ז(  סי’  )ח״ד  הלוי  בעל שבט 

ג’ גדרי תוספת קבלת שבת, א’ קבלת תוספת 
שבת לרוב הפוסקים שהוא מדאורייתא, ובזה 
שבת  בקבלת  תלוי  זה  ואין  סגי  שהוא  בכל 
מצד המקבל כי זה חל עליו מיד סמוך לבין 
השמשות מהתורה )לדעת רבים מהפוסקים זה 
כ2 דקות לפני בין השמשות(. ב’ כשרוצה מצדו 
להוסיף בפיו או בדיבור כגון בתפילת קבלת 
)לדעת  שיחפוץ  ככל  להוסיף  יכול  אז  שבת 
רוב הפוסקים רק מפלג המנחה )כמבואר בסי’ 
רס״א ב’ בסופו ובמ״ב שם סקכ״ה, וכן ברס״ג 
יכול  היחיד  ערוה״ש  ולדעת  סקי״ח(  במ״ב 
ליל  של  בתפילה  שבת  תוספת  עליו  לקבל 
י״ט((,  )רס״ג  המנחה  פלג  לפני  אפילו  שבת 
]אולי י״ל דקבלת שבת בעצמו כדוגמת מזמור 
שיר ליום השבת אי אפשר לפני פלג המנחה 
השבת  ומקדש  ויכולו  דאמרו  במעריב  אך 
הוי קבלה אף לפני פלג המנחה[ מכל מקום 
תוספת  עליו  שמקבל  להגדיר  יכול  זה  בזמן 
רק באיסורי תורה ולא בדרבנן מאחר ותוספת 
שבת זו אינו חמור יותר מבין השמשות שיש 
דברים שהם שבותים דרבנן שהותרו לו בבין 
גמורה  תוספת  עליו  שמקבל  הג’  השמשות. 
וחומרותיו  איסוריו  בכל  עצמו  השבת  כביום 
]בעל שבט הלוי הביא ראיה לדבריו לחידוש 
הסוג הב’ מהנודע ביהודה בדגול מרבבה על 
סי’  מהט״ז  נראה  כן  כמו  שצ״ג,  או״ח  שו״ע 
תקיעת  והתיר  בפלפולו  שהאריך  סק״ב  ת״ר 
שופר בשעה״ד בראש השנה שחל בערב שבת 
היום  בעוד  שבת  קבלו  וגם  אונס  כשאירע 

גדול[.

שו״ע  הגדול  בספרו  התניא  לבעל  ראיתי 
הרשב״א  כדעת  כ״ה(  )רס״ג  שם  שכתב  הרב 
קודם  שבת  של  ערבית  להתפלל  שקדם  ״מי 
שהתפללו הקהל אע״פ שכבר חל עליו קבלת 
שבת יכול לומר אפילו לישראל חבירו שלא 
קיבל עדיין השבת שיעשה לו מלאכה ומותר 

הרב אברהם צוריאל



דסר

לו ליהנות מהמלאכה בשבת דכיון שלחבירו 
 . כלל  איסור  אליו  באמירתו  אין  הוא,  מותר 
במוצאי  ערבית  להתפלל  שמאחר  מי  וכן   .
לו  מותר  בלילה  סעודתו  שממשיך  או  שבת 
והבדיל  לישראל שכבר התפלל  אפילו  לומר 
בתפילה שיעשה לו מלאכה ומותר לו ליהנות 
ולאכול ממלאכתו אע״פ שאח״כ יזכיר עדיין 
שלא  דבריו  )סיום  המזון״.  בברכת  שבת  של 
שלישית  בסעודה  רצה  דכשאמר  כלבוש 

הסתלק מן השבת וכנ״ל(.

בקונטרס  הרב(  )בשו״ע  שם  התניא  בעל 
אחרון )סוף סי’ רס״ג סק״ח( מקשה הרי שלוחו 
של אדם כמותו ויד השליח כיד המשלח וא״כ 
הרי המשלח הראשון שקיבל עליו שבת נחשב 
כעושה בעצמו בחילול שבת ואיך מותר? ]כמו 
יהושע  פני  )בשו״ת  יהושע  לפני  ראיתי  כן 
מאי  עפ״י  שהקשה  ג’(  שאלה  סוף  חיור״ד 
דקיי״ל אין שליח לדבר עבירה ומחייב שולחו 
ובפרט כשהשליח בר חיובא א״כ הוי ממש כמי 
שהמשלח עושה בעצמו המלאכה ועיי״ש[ )יש 
ולא  בד״ה  במשנה  קנ.  שבת  מרש״י  להוכיח 
שלוחו  מטעם  אינו  שהאיסור  לחבירו  יאמר 
כמותו אלא מלפני עור, כי אם לשיטת רש״י 
היה בזה שלוחו כמותו לא היה רש״י משתמש 

הטעמים  בין  נפ״מ  יש  כי  עור  לפני  בנימוק 
כגון בתרי עברי דנהרא(, וחידש בעל התניא 
והשיב שיש שני סוגי שליחות במלאכה ע״י 
אחר, הסוג הראשון כשעושה השליח בשביל 
באמירה  )כמו  כמותו  שלוחו  ובזה  המשלח 
אסור  הישראל  עבור  עושה  כשהנכרי  לנכרי 
משא״כ שאדעתיה דידיה קעביד דשרי(, הסוג 
השני כשהשליח עושה בשביל עצמו ואז אין 
עם  לדבר  האיסור  כל  ובכה״ג  כמותו  שלוחו 
ישראל חבירו בשבת או עם הנכרי הוא משום 
ממצא חפצך ודבר דבר, משום הכי בשמור לי 
)פירות שבתחומי( ואשמור לך, השליח עושה 
שהמשלח  בעצמו  בזה  שמרויח  עצמו  לדעת 
ישמור על שלו הרי זה איסור לא מדין שלוחו 
כמותו אלא משום ממצוא חפצך וכשהשליח 
עושה שליחותו לדעת עצמו אין בזה שלוחו 

כמותו.

לפיכך בזמן תוספת שבת )בקבלת שבת וכל 
שכן במוצאי שבת( כשחל עליו איסור ממצוא 
שאין  לחבירו  אדם  אומר  דבר  ודבר  חפצך 
עליו  קיבל  שלא  )מפני  שבת  תוספת  לגביו 
אחר  במוצ״ש  או  שבת  בערב  שבת  תוספת 
שכבר הוציא השבת( לעשות לו מלאכה ואין 

בזה שבות דאמירה.



שלנו  היסוד  מתכונות  הינה  הטוב  הכרת 

אלו  בדברים  להכיר  רוצה  כן  ועל  כיהודים 

מלובביץ',  האדמו"ר  לכ"ק  ותודה  טובה 

להסתופף  ונערותי  ילדותי  בימי  זכיתי  אשר 

אשר  גת,  קרית  בעיר  חב"ד  חסידי  בקרבת 

וגדולי  צדיקי  ואהבת  תורה  באהבת  מילאוני 

יעמדו  מלובביץ'.  הרבי  כ"ק  ובראשם  הדור 

על הברכה בברכת 'ופרצת' הרב דב טייכמן, 

הרב  גת,  בקרית  חב"ד  ישיבת  מנהל  לשעבר 

שלום דב וולפא שליט"א על הקרבה הגדולה 

שזכיתי לה מצידו בזכות מו"ר אבי שליט"א 

והרב משה הבלין שליט"א, רב העיר קרית גת.

•

א. מחלוקת ר״ן ורש״י במסכת 
נדרים

בגמרא במסכת נדרים )דף ח ע״א( מובאת 

מימרה בשם רב גידל אמר רב: ״האומר אשכים 

גדול  נדר  זו.  מסכת  אשנה  זה,  פרק  ואשנה 

נדר לא-לוהי ישראל״. על כך שואלת הגמ’: 

״והלא מושבע ועומד מהר סיני, ואין שבועה 

קמ״ל  ״הא  הגמ’:  ועונה  שבועה״,  על  חלה 

שחרית  שמע  בקריאת  נפשיה  פטר  בעי  דאי 

וערבית משום הכי חייל שבועה עליה״.

רש״י הסביר את דברי הגמ’ בשני אופנים: 

ו(  )דברים  דכתיב  ועומד  מושבע  ״והלא 

בתורה.  לשנות  אדם  דצריך   – ’ושננתם’ 

לישנא אחרינא: דכתיב )יהושע א( ‘לא ימוש 

ספר התורה הזה וכו’״.

רשב״י  שיטת  את  רש״י  הביא  בהמשך 

‘דכיוון שקרא אדם קריאת  )מנחות צט ע״ב( 

ימוש’.  לא  קיים  וערבית  שחרית  שמע 

וממשיך: ‘וכיון שאי בעי פטר נפשיה מושנתם 

מאותה  חובתו  ידי  בה  דיוצא  בקריאת שמע, 

כי אמר אשנה  הכי  סיני, משום  דהר  שבועה 

פטר  דכבר  בהכי,  מושבע  הוי  דלא  זה  פרק 

נפשיה ואהכי חייל שבועה’.

להפטר  בכדי  רש״י  לשיטת  אומרת,  זאת 

שמע  קריאת  מספיקה  סיני,  הר  משבועת 

חובת  ידי  לצאת  בכדי  אבל  וערבית,  שחרית 

אותו  ללמוד  צריך  זה’  פרק  ‘אשנה  שבועתו 

פרק, כי הרי לא מושבע על כך ועל זה חלה 

שמצוות  רש״י  לשיטת  יוצא  שלו.  השבועה 

ימוש’  ‘לא  מהפסוק  הנלמדת  תורה  תלמוד 

או מהפסוק ‘ושננתם’ אפשר לפטור בקריאת 

שמע שחרית וערבית.

הר״ן הסביר את הגמרא כך: ‘כיון דאי בעי 

פטר וכו’ מסתברא לי דלאו דווקא בהכי מיפטר 

)בק״ש שחרית וערבית(, שהרי חייב כל אדם 

ומביא  כוחו’.  כפי  ולילה  יום  תמיד  ללמוד 

הר״ן את דרשת הגמ’ )קידושין ל, ע״א(: ‘ת״ר 

ושננתם שיהיו דברי תורה מחודדין בפיך וכו’ 

גדרי מצוות תלמוד תורה

הרב גבריאל קדוש
רב המועצה האזורית בני שמעון

הסר



וסר

וקראית שמע לא סגי בהכי’. 

‘שאם  לדרגת  להגיע  שבכדי  אומרת  זאת 

ותאמר’,  תגמגם  שלא  דבר  אדם  ישאלך 

שמע  קריאת  מאשר  יותר  ללמוד  צריך 

מצוות  הר״ן  לשיטת  א״כ  וערבית.  שחרית 

תלמוד תורה היא כוללת יותר מאשר קריאת 

שמע שחרית וערבית. ושאלת הגמרא כיצד 

שבועתו חלה והרי מושבע ועומד מהר סיני 

במפורש  הוא  שמושבע  כך:  מתפשרת   –

 – ובקומך’  ‘בשכבך  מהפסוק  מהתורה 

וערבית,  שחרית  שמע  בקריאת  שמשמעו 

לימוד  חז״ל  דורשים  ‘ושננתם’  ומהפסוק 

שחרית  שמע  קריאת  מאשר  יותר  תורה 

וערבית ועל כך חלה שבועתו הנוספת. 

שמכאן  הר״ן  כותב  זה  הסבר  בעקבות 

שבועות  במסכת  בפ״ג  לחידושו  ראיה  יש 

מן  שהוא  אע״פ  מדרשה  הנלמד  דבר  שכל 

שבועה   – בתורה  מפורש  אינו  אך  התורה 

חלה עליו.

לסיכום:

לרש״י  לר״ן.  רש״י  בין  מחלוקת  קיימת 

פשט הגמ’ שבקריאת שמע שחרית וערבית 

וכן פטר נפשיה מן  ימוש’  ‘לא  קיים מצוות 

כך  לא  הוא  הגמ’  לר״ן פשט  אך  ‘ושננתם’, 

 – נפשיה  פטר  בעי  דאי  הגמ’  ומה שכתבה 

אך  בתורה  במפורש  שכתוב  ממה  פירושו 

יכול  לא  ‘ושננתם’  מהפסוק  הנדרש  לגבי 

לפטור עצמו בשבועה שנשבע בהר סיני.

״כל  א(:  רמו,  )יו״ד  ערוך  בשולחן  נפסק 

איש ישראל חייב בת״ת בין עני בין עשיר, בין 

שלם בגופו בין בעל יסורים, בין בחור בין זקן 

גדול, אפילו עני המחזר על הפתחים, אפילו 

לת״ת  זמן  לו  לקבוע  חייב  ובנים  אשה  בעל 

ביום ובלילה שנאמר ‘והגית בו יומם ולילה’, 

ובשעת הדחק אפילו לא קרא רק ק״ש שחרית 

וערבית – ‘לא ימוש מפיך’ קרינן ביה )הגהות 

מימוניות ס״ח וסמ״ג עשין יב(״.

וכו’  הדחק  ״ובשעת  שם:  הגר״א  ובביאור 

– כר’ יוחנן שם ובנדרים )ח’ ע״א( ואין דעת 

הר״ן כן שם, ונ״ל דס״ל דסוגיין הוא כר’ יוסי 

במתניתין כמש״ש מדבריו״.

נוספים  מקורות  מביא שלושה  הגאון  א״כ 

שאפשר  מימוניות  הגהות  של  זו  לשיטה 

מצות  וערבית  שחרית  שמע  בקריאת  לקיים 

לא ימוש. והם:

א. מנחות צט ע״ב )מש״כ כר’ יוחנן שם(. 

צט  במנחות  המשנה  ג.  ע״א.  ח  נדרים  ב. 

ע״ב.

ונבאר סוגיות אלו להלן בעז״ה.

ב. מחלוקת בש״ס

יוחנן  רבי  מחלוקת  ע״ב(  )צט  במנחות 

בשם רשב״י ורבי ישמעאל. לרבי יוחנן בשם 

רשב״י אפילו לא קרא אדם אלא ק״ש שחרית 

וערבית קיים לא ימוש. שיטת רבי ישמעאל 

היא שמצוות ‘לא ימוש ס״ת הזה מפיך והגית 

הלילה  וכל  היום  כל  היא  ולילה’,  יומם  בו 

ר’  את  דמה  בן  של  משאלתו  משמע  )כן 

הגר״א  וביאר  יוונית(  לימוד  לגבי  ישמעאל 

ולא  יוחנן  רבי  כשיטת  היא  הגמ’  ששיטת 

גם משמע בביאור הגר״א  וכן  כר’ ישמעאל, 

לקבוע  שחייב  בשו״ע  הקודמת  בהערתו 

ומציין  ובלילה  ביום  תורה  לתלמוד  זמן  לו 

הגר״א את הגמ’ במנחות.

)ח ע״א( מופיעה הסוגיה שהבאנו  בנדרים 

כמקור  זו  גמ’  ציין  הגר״א  דברינו.  בתחילת 



זסר

להפטר  שאפשר  מימוניות  ההגהות  לדברי 

מתלמוד תורה בקריאת שמע שחרית וערבית 

משמע  כן’,  הר״ן  דעת  ‘ואין  הגר״א:  והוסיף 

הגמ’  פשט  את  מימוניות  ההגהות  שהבין 

רש״י  כדעת  שהבין  ונראה  מהר״ן.  אחרת 

שמע  בקריאת  להפטר  שאפשר  בנדרים 

שחרית וערבית.

הגמ’ מביאה מימרא של רבי אמי, שמדבריו 

יוסי למדים שאפילו לא שנה אדם  של רבי 

אלא פרק אחד שחרית וערבית קיים מצוות 

ושיטת  מפיך’  הזה  התורה  ספר  ימוש  ‘לא 

להגהות  כמקור  הגר״א  הביא  זו  יוסי  רבי 

מימוניות.

סיכום הדעות למקור הלימוד:

רשב״י: מצוות תלמוד תורה בשם  יוחנן  רבי 
פרק ביום ופרק בלילה

דווקא  לאו  יוסי:  רבי 
תמיד

ופרק  ביום  פרק  רש״י: 
בלילה

וכל  היום  כל  רבנן: 
הלילה

ר״ן: כל היום וכל הלילה

היום  כל  ישמעאל:  רבי 
וכל הלילה

מצוות לחם הפנים

סוגיית אשנה וכו’

מנחות צ"ט

מנחות צ״ט

נדרים ח’

ג. קושיות על שיטת הר״ן

מתאימה  אינה  הר״ן  ששיטת  נראה   .1

לשיטת ר’ יוסי, שהרי הסביר הר״ן את מצוות 

תלמוד תורה כל היום וכל הלילה בניגוד לרבי 

יוסי שנתבארה שיטתו בגמ’ במנחות שמצות 

בלילה.  ופרק אחד  ביום  פרק אחד  היא  ת״ת 

ע״ב(  כ’  )דף  במגילה  המשנה  שהרי  וקשה 

כל  כשר  ביום  שמצוותו  ‘דבר  כלל:  הביבאה 

היום, דבר שמצוותו בלילה כשר כל הלילה’ 

בזיכין  סידור  לרבות  הכלל  שזה  נאמר  ושם 

וסילוק בזיכין וכר יוסי: ‘דתניא ר’ יוסי אומר 

החדשה  את  וסידר  שחרית  הישנה  את  סילק 

אני מקיים לפני  ומה  כלום,  אין בכך  ערבית 

זאת  לחם’,  בלא  יהא שולחן  ה’ תמיד? שלא 

היא  במגילה  הסתמית  שהמשנה  אומרת 

אליבא דר’ יוסי וא״כ מדוע בחר הר״ן להסביר 

ומה  דהלכתא,  אליבא  לא  בנדרים  הגמ’  את 

עוד שמכאן רצה הר״ן להביא ראיה לשיטתו 

אליבא  דלא  שבועה  על  שבועה  חלות  לגבי 

דהלכתא?

של  כהסברו  מורה  בנדרים  הגמ’  פשט   .2

רש״י, שהרי כתבה הגמ’ ‘כיוון שאי בעי פטר 

וערבית משום  בקריאת שמע שחרית  נפשיה 

מסביר  לא  הר״ן  עליה’.  שבועה  חייל  הכי 

כפשט אלא כותב: ‘מסתברא לי שלאו דווקא 

כותבת  במפורש  הגמ’  והרי  מיפטר’  דבהכי 

התוספת  את  הביאה  ולא  בהכי  דמיפטר 

הדרשנית של הר״ן?

הרב גבריאל קדוש



חסר

 ד. נקודת המחלוקת בין 
רש״י להר״ן

מהראשונים בגמ’ בנדרים נראה שיש חילופי 
והריטב״א:  הרמב״ן  הרי״ף,  גירסת  גירסאות. 
‘אמר רב גידל אמר רב האומר אשנה פרק זה 
או מסכת זו נדר גדול נדר לאלוקי ישראל’ וזה 
שלא כגירסת הספרים שלנו: ״א״ר גידל א״ר 

האומר אשכים ואשנה פרק זה...״1.

עפ״י  פירושו  את  הסביר  בנדרים  רש״י 
גירסת הספרים שלנו וא״כ ישנם שני חלקים 
לדבריו: 1. אשכים ואשנה. 2. אשנה פרק זה.

מושבע  אינו  ״הלכך  יוסף:  הנמוקי  וכדברי 
על פרק זה ועל מסכת זו . . אבל בלאו הכי מצי 
לתרוצי דלא מחייב ללמוד פרק זה ומסכתא זו 
ממש וכאילו הוא דבר הרשות ממש ולהכי לא 

חיילא שבועה עליה״.

הראשונים  כגירסת  נראית  הר״ן  שיטת  אך 
שלא גרסו את המילה אשכים, ולפי״ז תתורץ 
״ותמוה  שהקשה:  הר״ן  על  הרש״ש  קושיית 
מאוד מה שכתב הר״ן הכא דלא מיפטר בהכי 
בק״ש שו״ע, ומה כתב להוכיח מש״כ לחדש 
בפ״ג דשבועות, דמהיכי תיתי דליהוי מחויב 
והוא  זה  בפרק  דוקא  לעסוק  השכמה  באותו 
כמש״כ  הרשות  דבר  הוא  כאלו  זה  על  הויא 
הנימוקי יוסף״. ולפי דברינו גירסת הר״ן היא 

ללא ‘אשכים ואשנה’ ולא קשה. 

ה. חילוק במצוות תלמוד תורה

בקונטרס  שלו  בשו״ע  הזקן  האדמו״ר 
אחרון כותב שבמצות ת״ת ישנם שני חלקים: 
שנאמר  ממה  הנלמדת  התורה  לימוד  מצוות 

1( ראה במצוין בש״ס נדרים בהוצאת מכון התלמוד 
הישראלי השלם, ירושלים תשמ״ה.

בעז״ה  להבין  נוכל  זה  חילוק  לפי  ‘ושננתם’2 
את שיטת הר״ן על בוריה.

נלמדים  זו  מצוה  חלקי  ששני  סובר  הר״ן 
ובקומך’.  בשכבך  ‘ושננתם...  מהפסוק 
ביום  אחד  פרק  נלמד  ובקומך’  מ’בשכבך 
ופרק אחד בלילה שזו מצות לימוד תורה, אך 
בשביל לקיים מצוות ידיעת התורה ודאי לא 
מספיק פרק אחד ביום ופרק אחד בלילה ולכן 
דברי  שיהיו   – ‘ושננתם   – חכמים  ממדרש 
ידיעת  מצוות  נלמד   – בפיך’  מחודדין  תורה 

התורה כולה.

וודאי שגם רש״י וגם הר״ן סוברים שישנה 
התורה  כל  על  כללית  התורה  ידיעת  מצוות 
של  מחלוקתם  מחלוקת.  אין  כך  ועל  כולה 
רש״י והר״ן היא רק לגבי מצות לימוד תורה, 
אחד  ובפרק  ביום  אחד  בפרק  מחויב  לרש״י 
ב’אשכים  רש״י  של  גירסתו  ולפי  בלילה, 
ואשנה’ ישנה תוספת בשבועתו שלא מושבע 
גורס  שאינו  הר״ן  לשיטת  אך  סיני.  בהר  בה 
אשכים א״כ דברי רב גידל מתייחסים ל’אשנה 
הגמ’  קושיית  מובנת  באמת  וכאן  זה’,  פרק 
‘והא מושבע ועומד’ שאכן הוא מושבע ועומד 
ידיעת  במצוות  כלול  שהוא  זה  פרק  על  גם 
צריך  היה  הר״ן  ולכן  שלו,  הכללית  התורה 
לומר את החילוק שמה שנכתב במפורש הוא 
דווקא פרק אחד ביום ופרק אחד בלילה, אך 
המושבע ועומד מהר סיני הוא על כל התורה 
כולה ובכל זאת שבועתו חלה כיוון שדבר זה 
אחד  )בפרק  בכך  סגי  ולא  ב’ושננתם’  נדרש 

ביום ופרק בלילה( לידיעת כל התורה כולה.

ונראה שמה שכתב הגר״א דלא כר״ן כמקור 
שמע  בקריאת  דסגי  מיימוניות  להגהות 

2( עיין בספר לאור ההלכה לרב זוין זצ״ל במאמרו 
ת״ת וידיעתה, נ״מ בין שני חלקי מצווה זו.



טסר

חובת  ידי  זה בכדי לצאת   – וערבית  שחרית 
החלק של לימוד התורה שחרית וערבית, ולזה 
שחרית  שמע  קריאת  שמספיקה  מודה  הר״ן 
מצות  חובת  ידי  לצאת  בכדי  אך  וערבית, 

ידיעת כל התורה ודאי לא סגי בהכי3.

זצ״ל  ישראלי  לרב  הימיני  עמוד  בספר  עיין   )3
רייכמן  א״ד  הרב  של  מאמרו  הדרום  שער  בספר  וכן 

שליט״א.

הרב גבריאל קדוש





שאלה: 

בימי  המערבי  הכותל  אל  רגלית  ההולך 

לערבים  בסמיכות  בדרכו  עובר  הפסח,  חג 

האם  השאלה  ונשאלת  חמץ,  מיני  המוכרים 

יש איסור להנות ממראם וריחם של מיני חמץ 

ע״ב(  כ״א  דף  )פסחים  בגמרא  אמנם,  אלה? 

אף  אסור  בפסח  שחמץ  פשוט  כדבר  מבואר 

בהנאה, וכך פסק הרמב״ם )הלכות חמץ ומצה 

פ״א ה״ב(, אולם, יש לדון האם מראה וריח גם 

הם בכלל איסור הנאה זה.

תשובה:

א. הנאה מחמץ של גוי בפסח

״חמץ  ע״א(:  כ״ח  )פסחים  במשנה  שנינו 

בהנאה״.  מותר  הפסח  עליו  שעבר  נכרי  של 

בירושלמי )פסחים פ״ב ה״ב( נחלקו האמוראים 

מה דינו בתוך הפסח: ״רבי ירמיה אמר מותר, 

סובר  ירמיה  רבי  אסור״.  אמר  יוסה  רבי 

שמכיון שאיסור החמץ נאמר רק לגבי ישראל 

החייבים במצוות, אם כן החמץ של הגוי לא 

גם  נאסר  שבאכילה  כמובן  בעצמותו.  נאסר 

חמץ גוי, שהרי בעצם האכילה הישראל קונה 

את החמץ לעצמו, אבל בהנאה באופן שהחמץ 

נשאר של הגוי, אין איסור.

מוצאים  אנו  ע״א(  כ״ט  דף  )פסחים  בבבלי 

היא,  יהודה  ״רבי  יהודה:  רבי  בדעת  שאמרו 

מה  דראייה,  משאור  דאכילה  שאור  ויליף 

אבל  רואה  אתה  אי  שלך  דראייה  שאור 

שאור  אף  גבוה,  ושל  אחרים  של  רואה  אתה 

דאכילה שלך אי אתה אוכל אבל אתה אוכל 

זו מפרש  ולפי הו״א  גבוה״.  ושל  של אחרים 

של  חמצו  ״ומותר  ויליף(:  )ד״ה  שם  רש״י 

מן התורה״.  ואפילו בפסח  נכרי אף באכילה 

נכרי  של  חמץ  לאכול  אפילו  שמותר  והיינו 

הקשו  בדין(  )ד״ה  שם  שהתוס’  אלא  בפסח. 

יהא  לא  אם  אפשר  דאי  ״וקשה,  פירושו  על 

״ונראה  כתבו:  ולכן  אכילה״?  בשעת  שלו 

מותר  זמנו  תוך  אפי’  דקאמר  דהא  לריב״א 

אוכל  אתה  אבל  דקאמר  והא  בהנאה,  היינו 

של אחרים לאו דוקא״. )כ״כ גם בעל המאור 

שם שלא יתכן שלא יהיה שלו בשעת אכילה, 

אמרו  שם  הגמרא  בהמשך  ראשונים(.  ועוד 

לומד  ואינו  יעקב״,  בר  אחא  רב  ביה  ״והדר 

איסור אכילה מאיסור ראייה שלא נאסר של 

ראשונים שמסקנת  הרבה  כתבו  להלכה,  גוי. 

הירושלמי כרבי יוסה שחמצו של נכרי אסור 

בהנאה בפסח, ולא כרבי ירמיה. 

שנפשט  כתב  תס״א(  סי’  )ח״ב  הראבי״ה 

)שו״ת  הריב״ש  כתב  וכן  לאיסור,  בירושלמי 

ריב״ש סי’ ת’(. בהלכות הרי״ץ גיאת הביא את 

סוגיית הבבלי הנ״ל, וכתב: ״הוה ליה מסקנא 

גוים תוך הפסח אסור  ושל  ישראל  חמץ של 

הנאה ממראה וריח של חמץ בפסח

הרב שמואל רבינוביץ
רב הכותל והמקומות הקדושים

אער



בער

בהנאה, וכל שכן באכילה, בין איתיה בעיניה 

)שו״ת  הרשב״א  גם  תערובות״.  ע״י  בין 

הרשב״א ח״א סי’ קע״ז(, שהביא את המחלוקת 

שאסור  פשוט  כדבר  נקט  שבירושלמי,  הנ״ל 

להנות מחמץ של נכרי בפסח, אלא שאם עבר 

ונהנה בו שכרו מותר. 

כתב  כ״ג(  סי’  פ״ב  )פסחים  האגודה  בספר 

כדי  בפסח  לנכרי  בהמתו  אדם  יתן  שלא 

שיאכילנה חמץ, ומוכח שחמץ של נכרי אסור 

הביא  קס״א(  )סי’  מהרי״ל  ובשו״ת  בהנאה. 

את דבריו והוסיף: ״וכן אסרתי ברעגענסבורג 

דידוע  הפסח  בימי  לגוים  בהמתן  ליתן 

ודבריו  שכר״.  של  פסולת  אותו  שמאכילין 

בשם  תמ״ח(  סו״ס  )או״ח  יוסף  בבית  הובאו 

)מרדכי  משאנץ  הר״ש  גם  כתוב״.  ״מצאתי 

פסחים פ״ב סי’ תקפ״ז, הגהות מיימוני חמץ 

ישראל  לגבי  השיב  ג’(  אות  ה״ד  פ״א  ומצה 

״דאפילו  בפסח,  בתנורו  חמץ  נכרים  שאפו 

חמצו של נכרים בפסח אסור לישראל ליהנות 

ממנו, אף על גב דלענין בל יראה ובל ימצא 

אינו עובר עליו בשל אחרים, מ״מ בפסח אסור 

ליהנות, דלא יאכל כתיב דמשמע אחד איסור 

אכילה ואחד איסור הנאה״. והביא את דבריו 

הטור )או״ח סי’ ת״נ(. 

הרמ״א )או״ח סי’ תמ״ג ס״א( פסק בפירוש: 

״ואפילו חמצו של א״י אסור ליהנות ממנו״. 

תמ״ח  סי’  )או״ח  השו״ע  מפסק  מתבאר  וכן 

ס״ז( שאסור לתת את בהמתו לנכרי בפסח, אם 

יודע שמאכיל אותה חמץ. וכן פסק )או״ח סי’ 

ת״נ ס״ד( שאסור לישראל שאפו נכרים חמץ 

בתנורו בפסח לקבל שכר ״דהוה ליה משתכר 

באיסורי הנאה״.

בספר איסור והיתר הארוך )כלל ל״ט אות 

דאורייתא  דפיטום  ריח  ״ואפילו  כתב:  ל״ג( 

ופיטום  תבשיל  בצד  ולעמוד  לעבור  כגון 

שהוא  איסור  בכל  לכתחילה,  מותר  א״י  של 
להנות  מותר  והיינו שלדעתו  מותר בהנאה״. 
מריח איסור דוקא אם הוא מותר בהנאה. ושם 
בהערה כתוב: ״ואפילו להריח חמצו של א״י 
חם תוך הפסח היה מותר מדינא מאחר דלא 
נאסר בהנאה, אלא שמא חמצו של א״י אינו 
אולם  פסח״.  אחר  דווקא  אלא  בהנאה  מותר 
הפרי חדש )או״ח תמ״ח א’( השיג בחריפות על 
דבריו: ״כתב בספר שיירי כנסת הגדולה )או״ח 
האיסור  גיליון  בשם  א’(  אות  הגה״ט  תמ״ח 
דלהריח חמצו של  לג(  אות  לט  )כלל  והיתר 
דלא  מאחר  מדינא  מותר  הפסח  תוך  חם  גוי 
פשיטא  דהא  וליתא,  ע״כ.  כו’,  בהנאה  נאסר 
דאפילו חמצו של גוי אסור בהנאה דהא קרא 
סתמא קאמר )שמות יג, ג( לא יאכל חמץ. וכן 
מבואר בפרק כל שעה )פסחים כח, ב( דקאמר 
מני מתניתין אי רבי יהודה חמץ סתמא קאמר 
אפילו דגוי, ומדרבי יהודה נשמע לרבי שמעון 
לתוך זמנו. ורב אחא )שם כט, א( דיליף שאור 
וכן  ביה.  הדר  הא  דראיה  משאור  דאכילה 
מבואר בתשובת הריב״ש בסימן ת’, יע״ש. וכן 
בדברי הטור בסימן ת״נ, ועיין בסוף סימן רי״ו 
וכמו שכתבו התוספות בפרק ד’ דעבודה זרה 
)סו, ב ד״ה אביי( גבי בת תיהא, וכמו שכתבו 
אלא(  ד״ה  ב  )יב,  זרה  דעבודה  קמא  בפרק 
מעוטרות  חנויות  בה  שהיו  דעיר  אמתניתין 
של  חמצו  שאין  מדבריו,  מבואר  ע״ש״.  כו’, 

גוי אסור בהנאה בפסח. 

את  הביא  ב’(  תמ״ג  )או״ח  יעקב  בחק  גם 
והביא  לאסור,  שכתבו  והריב״ש  הטור  דברי 
ספיקו  ״ואין  והסיק  האו״ה  של  ספיקו  את 
מגדים  הפרי  כן,  כמו  ודאי״.  מידי  מוציא 
)או״ח תמ״ח מש״ז א’( הביא גם כן את דברי 
הפרי חדש והחק יעקב הנ״ל, וכתב: ״חמץ של 
עכו״ם תוך הפסח אסור בהנאה, דלא קיימא לן 
כרב אחא בר יעקב )פסחים כט, א(. ועיין פרי 



גער

חדש )שם ד״ה כתב(, ולכן אסור להריח בלחם 

עכו״ם...״. גם באבני מילואים )שו״ת סי’ ט’( 

הסכים שחמץ עכו״ם אסור בהנאה. וע״ע גם 

בביאור הגר״א או״ח סי’ תמ״ג ס״א ד״ה אפילו 

חמצו, וסי’ ת״נ ס״ה ד״ה וכן מותר.

כתבו  הראשונים  כל  כמעט  לסיכום: 

בתוך  בהנאה  אסור  גוי  של  חמץ  שלהלכה 

הפסח. וכך נפסק בשו״ע וברמ״א.

ב. איסור מעילה מקול ומראה

בגמרא )פסחים דף כ״ו ע״א( אמרו, ש״קול 

מראה וריח אין בהם משום מעילה״. והסבירו 

אין  ומראה  קול  פפא  רב  ״אמר  שם:  בגמרא 

בהן משום מעילה לפי שאין בהן ממש, וריח 

לאחר שתעלה תמרותו אין בו משום מעילה 

הואיל ונעשית מצותו״. עיי״ש. אמנם, הקשו 

שם ממה שאמרו: ״לולין היו פתוחין בעליית 

את  משלשלין  שבהן  הקדשים  קדשי  בית 

עיניהם  יזונו  שלא  כדי  בתיבות  האומנים 

מראה  הנאת  זו  והרי  הקדשים״,  קדשי  מבית 

שאין בה משום מעילה? ותירצו: ״מעלה עשו 

האומנים  יהנו  שלא  הקדשים״  קדשי  בבית 

אפילו ממראהו, אבל בסתם דברי הקדש אין 

איסור בהנאה ממראה. 

עוד הוסיפו שם בגמרא לשון אחר: ״איכא 

דתניא  לה?  אמינא  מנא  רבא  אמר  דאמרי, 

בן  יהושע  רבי  אמר  פזי  בן  רבי שמעון  אמר 

לוי משום בר קפרא קול ומראה וריח אין בהן 

משום מעילה, מעילה הוא דליכא, הא איסורא 

איסור  שיש  זה מתבאר  לשון  ולפי   – איכא״ 

בקול  מההקדש  להנות  מדרבנן  הפחות  לכל 

פסחים  חלאוה  במהר״ם  )גם  וריח.  ומראה 

כ״ו ע״א מבואר שהאיסור הוא מדרבנן, אולם 

בספר יד המלך הלכות ברכות פ״ט ה״ט כתב 

שהאיסור מדאורייתא, וע’ בלחם משנה הלכות 

שופר פ״א ה״ג(. נמצא, שלפי הראשונים אף 

על פי שאין איסור מעילה בקול מראה וריח, 

מכל מקום יש בדבר איסור דרבנן.

 ג. ברירת חיטים לאור שמחת 
בית השואבה

״אשה  אמרו:  ע״א(  נ״ג  דף  )סוכה  בגמרא 

היתה בוררת חטים לאור של בית השואבה״. 

תד״ה  ע״א  כ״ו  דף  )פסחים  התוס’  והקשו 

נ״ג ע״א תד״ה אשה, תוס’  מעילה, סוכה דף 

שבירושלמי  שם(  פסחים  משאנץ  הרשב״א 

)סוכה פ״ה ה״ג( שאל איך היתה בוררת הלא 

השמן והפתילות היו של הקדש, ותירצו שקול 

אבל  מעילה.  משום  בהם  אין  וריח  מראה 

ממסקנת הגמרא בפסחים הנ״ל קשה שאף על 

פי שאין מעילה מכל מקום אסור מדרבנן.

אך  בקושיא.  נותרו  אמנם  בפסחים  התוס’ 

״בוררת  שאמרו  שמה  תירצו  בסוכה  התוס’ 

יכולה  אלא  ממש  בוררת  דוקא  לאו  חטים״ 

רבי  בתוס’  )וכ״ה  אורה.  מרוב  לברור  היתה 

פרץ סוכה דף נ״ג ע״א ד״ה אשה, תוס’ רא״ש 

שבת דף כ״א ע״א ד״ה שמחת וסוכה דף נ״ג 

ע״א ד״ה אשה, ריטב״א שבת דף נ״ד ע״ב ד״ה 

תנ״ט  סי’  מראבי״ה  נראה  וכן  דאמרינן,  הא 

תתקס״א(.

ד״ה  ע״א  כ״א  )דף  שבת  במסכת  המאירי 

הקשו  המערב  בתלמוד  ״והלא  שכתבו(  ויש 

עליה וכי יכולה היתה לברור בלא מעילה, עד 

מעילה״.  בהם  אין  וריח  ומראה  קול  שתרצו 

בפועל.  בוררת  שהיתה  הירושלמי  מן  ומוכח 

)וכן הקשו התוס’ בשבת דף כ״א ע״א תד״ה 

שמחת(. אך מתרץ: ״ובשמחת השואבה הקלו 

להאיר  האורה  עיקר  והרי  בשמחה,  להרבות 

שהקלו  לשאוב״.  לשילוח  לילך  היתה  להם 

בשמחת בית השואבה כדי להרבות בשמחה. 

הרב שמואל רבינוביץ



דער

אין  וריח  מראה  שקול  הוכחה  יש  עדיין  אך 

היה  שאם  בירושלמי,  כמ״ש  מעילה  בהם 

בזה מעילה מן התורה לא היו חכמים יכולים 

להרבות  כדי  השואבה  בית  בשמחת  להקל 

בשמחה. כתירוץ זה כתב גם בדור שלאחריו 

המהר״ם חלאוה )פסחים כ״ו ע״א ד״ה מעילה( 

הקלו  מדרבנן,  אלא  האיסור  שאין  שכיון 

בית השואבה(  )של שמחת  לאורה  להשתמש 

שלא לצורך גבוה אלא לשמחה בעלמא, ולכן 

הדיוט  לצורך  אפילו  באור  להשתמש  מותר 

בקצרה  כתב  )כעי״ז  חיטים(.  )לברור  לגמרי 

גם בשו״ת רדב״ז ח״ג סי’ תרכ״א )אלף מ״ו((.

כתב  הכהן  פנחס  רבי  הקדמון  הפייטן  גם 

הכהן,  פנחס  רבי  )פיוטי  לשמ״ע  בקדושתא 

עמ’ 455(: ״ואור שמחת בית השואבה אפלת 

אין  והמראה  והקול  הריח  כי  גיללה,  חדרים 

הירושלמי  כפשט  ומשמע  מעילה״,  בהם 

שלכתחילה מותר להשתמש לאור שמחת בית 

השואבה מפני שאין מעילה בקול מראה וריח. 

להנות  מדרבנן  איסור  יש  שאמנם  מתבאר, 

ורק בשמחת בית השואבה  מאור של הקדש, 

יש אומרים שהקלו להשתמש באור תשמישי 

חול.

מתיישב  אינו  המאירי  של  תירוצו  אמנם, 

לפי גירסת הירושלמי שלפנינו, שאמרו כן על 

בית  האור של שמחת  על  ולא  המערכה  אור 

שלא  בירושלם  חצר  היה  לא  ״תני  השואבה: 

היתה מאירה מאור בית השואבה. תני יכולה 

היו  ולא  המערכה,  לאור  חיטיה  לבור  אשה 

מועלות. לאו, דאמר רבי יהושע בן לוי הריח 

והמראה והקול אין בהן מעילה״.

מדבריהם משמע כפשטות דברי הירושלמי, 

בית  לאור  חיטים  לברור  מותר  שלכתחילה 

מראה  בריח  מעילה  שאין  משום  השואבה 

דבריהם  את  לתרץ  אמנם  היה  אפשר  וקול. 

מן  מעילה  שאין  שמכיון  המאירי,  כתירוץ 
התורה במראה וקול וכל האיסור הוא מדרבנן, 
זה  באיסור  הקלו  השואבה  בית  בשמחת 
את  להרבות  כדי  להדיוט  אף  בו  להשתמש 
דברי  את  הביא  שהמאירי  אלא,  השמחה. 
הירושלמי על אור שמחת בית השואבה, ואילו 
כגירסתנו  הירושלמי  והערוך הביאו את  ר״ח 
אי  המערכה  ובאש  המערכה,  אש  אור  על 
אפשר לתרץ כתירוץ המאירי. כמו כן מצינו 
לאור  שגם  ג’(  סי’  )תצוה  תנחומא  במדרש 
״אמרו  משתמשים:  היו  המקדש  בית  מנורת 
חצר  כל  המנורה  מן  מדליקין  כיון שהיו  ז״ל 
לאורה,  משתמשת  היתה  בירושלים  שהיתה 

לכך נאמר ויקחו אליך שמן זית זך כתית״. 

ד. האופנים השונים בהנאה 
מהקדש

אופנים  כמה  שישנם  לומר,  שיש  נראה 
של  וריח  מראה  בקול  שימוש  של  שונים 
הקדש, ודיניהם שונים זה מזה. כמו אם נטל 
דבר  לחפש  איתו  והלך  הקדש  של  דולק  נר 
ואין  מעל,  לאורו  והשתמש  חשוך  בחדר 
מעילה.  בהם  אין  וריח  מראה  קול  בכלל  זה 
הדבר  למה  רצ״ז(.  סי’  ח״א  רדב״ז  שו״ת  )ע’ 
ותקע  הקדש  של  שופר  שלקח  למי  דומה, 
היא  פי שהנאתו  בו שמעל בתקיעתו אף על 
רק הנאת קול, כמבואר בגמרא )ר״ה דף כ״ח 
אם  מעל,  עולה  של  בשופר  שהתוקע  ע״א( 
ולכן  ניתנו  להנות  לאו  שמצוות  שנאמר  לא 
אין הנאה בשמיעת קול שופר של מצוה. )וע’ 
רמב״ם שופר פ״א ה״ג ובלח״מ שם ובשעה״מ 
יו״ט פ״ה הט״ז ובאחרונים(. מצד שני, פשוט 
קול  את  ושומע  בירושלים  שההולך  כן  גם 
הקטורת  ריח  את  מריח  או  מהמקדש  השירה 
אינו עובר בשום איסור אף על פי שלמעשה 
מתבאר  זה  דבר  והריח.  מהקול  נהנה  הוא 



הער

שאמרו:  ע״ב(  ל״ט  דף  )יומא  הגמרא  מדברי 
להתקשט  צריכה  אינה  שבירושלים  ״כלה 
מריח קטורת״, והקשו התוס’ )פסחים דף כ״ו 
ורשב״א  הרא״ש  ותוס’  לאותן,  תד״ה  ע״א 
תד״ה  ע״ב  ל״ט  דף  יומא  תוס’  שם,  משאנץ 
כלה( שאע״פ שאין בריח משום מעילה, איסור 
יש בו, כמבואר בגמרא בפסחים הנ״ל לאביי 
שאמר שהוא לאותן העומדים בחוץ, ותירצו, 
יקרבו עצמן לעזרה  שאינו אסור ״אלא שלא 

כדי להריח יותר״.

מה  פי  על  מבואר  המקרים  בין  החילוק 
״אין  ע״א(  י״ח  דף  )מעילה  בגמרא  שאמרו 
שגם  בסוגיא  שם  ולמדו  שנוי״,  אלא  מעל 
בנהנה ולא פגם )בדבר שתשמישו בלא פגם( 
מעל, מפני ששינה את החפץ משימוש גבוה 
של  נר  שלקח  מי  מעתה,  הדיוט.  לשימוש 
את  משנה  הוא  הרי  לעצמו  והאיר  הקדש 
לתשמיש  גבוה  מתשמיש  הנר  של  ייעודו 
סתם  שהתוקע  כשם  שמעל,  ופשוט  הדיוט 
בשופר של הקדש לקח את השופר לתשמיש 
הדיוט ומעל. לעומת זאת, כאשר דבר ההקדש 
שום  אין  לו,  כראוי  גבוה  לתשמיש  משמש 
איסור להדיוט להנות ממנו גם כן, כיון שאין 
כאן שום לקיחת דבר הקדש לשימוש הדיוט 
לכן  הוא.  גם  נהנה  ההדיוט  ממילא  אלא 
ההולך בירושלים ושומע קול נגינה מהמקדש 
איסור  שום  בכך  אין  הקטורת  את  מריח  או 
כלל. )אף שמתכוון לכך, שאם היה זה בגדר 
״לא אפשר ולא קמכוון״ לא היו מקשים תוס’ 
שזה בכלל ״הא איסורא איכא״ שהרי מבואר 
בסוגיא שלכו״ע לא אפשר ולא קמכוון מותר 
רב  בדברי  המבואר  זהו  גמור(.  באיסור  אף 
מעילה  משום  בהן  אין  ומראה  ש״קול  פפא 
לפי שאין בהן ממש״, מכיון שההקדש עומד 
לעצמו והנאת הקול והמראה היא הנאה שאין 

בה ממש מגופו של החפץ.

התחדש שם בגמרא שיש דבר שאף על פי 
נאמר  שלא  בדבר.  איסור  יש  מעילה  שאין 
איסור זה במי שנהנה ממילא מההקדש כאשר 
רק  לא  שבזה  גבוה,  לתשמיש  משמש  הוא 
במי  אלא  אין.  איסור  אף  אלא  מעילה  שאין 
שבא במיוחד להנות מההקדש, כגון נר דולק 
של הקדש ובא ההדיוט ומשתמש לאורו ואינו 
מזיז את הנר ממקומו, שלא עשה כאן ההדיוט 
מתוקע  )בשונה  ההקדש  בגוף  מעשה  שום 
בשופר של הקדש או נוטל נר של הקדש( אלא 
רק נהנה ממנו בהנאה שאין בה ממש, שאז אין 

מעילה אבל איסור יש.

אולם יש לדון כאשר ההקדש אמנם עומד 
עושה  האדם  אבל  כמצוותו,  לגבוה  ומשמש 
כגון  אחר,  במקום  לעצמו  תשמיש  גם  ממנו 
מריח  להתבשם  כדי  למקדש  שמתקרב  מי 
הקטורת, או מוציא לחצרו חיטים לבררם לאור 
שמחת בית השואבה. בזה יש מקום לומר מצד 
אחד שאין כאן אפילו איסור, מכיון שההקדש 
משמש למצוותו במקומו וכדינו, ואין כאן כל 
שינוי או לקיחה של ההקדש ממצוותו לצורך 
ונגררת  ממילא  הבאה  הנאה  אלא  הדיוט 
שסוף  שכיון  לומר  יש  אחר  ומצד  מההקדש, 
סוף האדם יוצר כאן תשמיש הדיוט חדש שלא 
בא אליו מההקדש ממילא הרי הוא נהנה מן 

ההקדש ויש בכך איסור.

בזה נחלקו לכאורה הראשונים הנ״ל: לדעת 
כדי  לעזרה  להתקרב  אפילו  אסור  התוספות, 
להריח יותר, א״כ אסור גם לברור חיטים לאור 
שיש  שנאמר  לא  )אם  השואבה.  בית  שמחת 
קולא מיוחדת בשמחת בית השואבה(. לעומת 
שמותר  לומר  יש  והערוך  ר״ח  לדעת  זאת, 
השואבה,  בית  שמחת  לאור  חיטים  לברור 
להריח  כדי  למקדש  להתקרב  שמותר  כשם 
מהקטורת, כיון שההקדש משמש כאן לצורך 
גבוה במקומו וכדינו וההדיוט אינו אלא נהנה 

הרב שמואל רבינוביץ



וער

או״ח  וקציעה  במור  )ע’  מההקדש.  ממילא 

קנ״ד שיישב על פי סברא זו מדוע מותר לברור 

חיטים לאור בית השואבה, וביאר כן את דברי 

לאור  לקרוא  שמותר  י״ג  קנ״ד  או״ח  השו״ע 

נר של בית הכנסת. וע’ באר שבע כריתות ו. 

ד״ה קול שכתב שברירת חיטים אינה נקראת 

רק  לדעתו  ואולי  להריח,  לעזרה  התקרבות 

להכנס לעזרה כדי להריח אסור(.

לסיכום:

מכל המתבאר, מצינו שישה אופנים שונים 

שבחלקם  ומראה,  בקול  בהקדש  שימוש  של 

לגמרי,  מותרים  חלקם  מעילה,  איסור  יש 

וחלקם  איסור,  יש  אבל  מעילה  אין  בחלקם 

שנויים במחלוקת:

גופו  ושינוי שימוש  א. לקיחת דבר הקדש 

מעילה,  איסור  בה  שיש  ברור  הדיוט  לצורך 

נר  נוטל  או  הקדש  בשופר  סתם  תוקע  כגון 

הקדש לתשמיש חול.

ב. הקדש המשמש למצותו כראוי, והנאתו 

מתפשטת ממקומו ובאה ממילא אל ההדיוט, 

אם  אפילו  להנות  איסור  אין  לכו״ע  בזה 

ההדיוט מתכוון להנאה זו. מטעם זה לא היו 

אע״פ  בירושלים,  להתקשט  הכלות  צריכות 

שהכלה צריכה לקישוט ונהנית מכך.

ג. הדיוט שאינו לוקח דבר מההקדש, אבל 

נהנה ממנו בהנאה שאין בה ממש כהנאת קול 

ומראה, בזה אין איסור מעילה ומכל מקום יש 

איסור מדרבנן להנות ממנו. טעם הדבר הוא, 

מתשמישו  ההקדש  את  משנה  שהוא  מפני 

עושה  שאינו  וכיון  חול,  לתשמיש  המיועד 

מעשה בגוף ההקדש שיש בו ממש אלא בדבר 

שאין בו ממש ולכן לא מעל, אבל איסור יש 

כאן.

ד. הקדש העומד ומשמש למצוותו במקומו 

חול  תשמיש  בו  מוסיף  ההדיוט  אבל  כראוי, 

כדי  לעזרה  המתקרב  כגון  אחר.  ממקום 

להריח מהקטורת, או הבא לברור חיטים לאור 

בזה  למקדש.  מחוץ  השואבה  בית  שמחת 

התוס’ והרבה ראשונים סוברים שמכל מקום 

כאן  יוצר  שההדיוט  כיון  בדבר,  איסור  יש 

)בשונה  חול  להנאת  ולוקחו  בהקדש  שינוי 

מדבר שהוא הנאה הבא ממילא וההדיוט אינו 

לוקח כאן מאומה(, ואילו כמה אחרונים וכך 

משמע לכאורה מר״ח והערוך ופשטות דברי 

כאן  שאין  שסוברים  והמדרש  הירושלמי 

בייעודו  פגימה  שום  כאן  שאין  כיון  איסור, 

ומצוותו של ההקדש מחוץ למקומו. 

ההקדש,  של  הנאתו  כדרך  שאינו  דבר  ה. 

כלל,  לו  נועד  לא  שההקדש  תשמיש  דהיינו 

בו  אסרו  ולא  יותר  גדול  היתר  צד  בו  יש 

יוחנן  רבי  ולכן  מדרבנן.  אפילו  ומראה  קול 

נעשה  שההיכל  כיון  היכל  של  בצילו  דרש 

שכל  לומר  יש  זה  )ולפי  לצילו.  ולא  לתוכו 

הוא  ובמדרש  בירושלמי  מה שמצינו שהותר 

להשתמש באור של אש שלא נועדה להאיר(.

ו. במקום שההקדש נועד דוקא כדי להנות 

בודאי  ההקדש,  של  עניינו  וזהו  ההדיוט  את 

שאין איסור להדיוט להנות ממנו. כמו שמצינו 

שמותר לישראל לשבת ולהנות ממראהו של 

ותועלת להקדש בהנאת  ההיכל, כי יש שבח 

ההדיוט.

הרי שיש כאן שני סוגים של חילוקים: חילוק 

מקום  בין  הנהנה,  ההדיוט  במעשה  הוא  אחד 

שההדיוט נהנה ומתכוין לכך אבל אינו עושה 

מעשה לבין מקום שהוא עושה מעשה )ב-ג(, 

נהנה  שהוא  ההנאה  ביחס  הוא  אחר  וחילוק 

להקדש – האם הנאה זו היא מטרת ההקדש או 

שהיא יוצאת ממנו בדרך אגב )ג-ו(.



זער

ה. הנאת קול מראה וריח בשאר 
איסורי תורה

כל מה שנתבאר עד עתה מסוגיית הגמרא 

נאמר  וריח  מראה  קול  הנאת  לגבי  בפסחים 

לגבי הנאה מהקדש. מעתה יש לשאול, האם 

כללים אלו תקפים גם לגבי שאר איסורי תורה 

או שיש חילוק בדבר.

בדברי הראשונים שהקשו מסוגיית הגמרא 

וריח על  )דף כ״ו ע״א( בקול מראה  בפסחים 

ע״ב(  ס״ו  )דף  זרה  בעבודה  הגמרא  סוגיית 

פשוט  כדבר  שנקטו  מבואר  תיהא,  בת  לגבי 

שאין חילוק בין מעילה לשאר איסורי הנאה, 

ודבר שאסור באיסורי הנאה שבמעילה, צריך 

נסך  שביין  הנאה  באיסורי  גם  אסור  להיות 

ועבודה זרה.

כך מבואר גם בדברי רבי ירוחם )נתיב י״ז 

)יו״ד  בב״י  להלכה  שהובא  קנט.(,  דף  ח״ה 

כי  שכתב  ט״ו(,  קמ״ב  )יו״ד  ובשו״ע  קמ״ב( 

או  זרה  עבודה  של  שיר  כלי  לשמוע  ״אסור 

להסתכל בנוי עבודה זרה כיון שנהנה בראייה. 

ומוכח כך בפרק כל שעה )פסחים כו.(, מההיא 

בהם  אין  ומראה  קול  פזי  בן  שמעון  דא״ר 

מעילה אבל איסור יש בהם״. מבואר בדבריו 

הקדש,  לדין  לגמרי  שוה  זרה  עבודה  שדין 

מן  זרה  בעבודה  אסורים  אינם  ומראה  שקול 

התורה, כשם שאין מעילה בהם בהקדש, אבל 

האיסור שיש בהקדש ישנו גם בעבודה זרה.

ומראה  בקול  המותרים  האופנים  לגבי 

לדיני  הריא״ז  אותם  שהשווה  מצינו  בהקדש 

פ״ב  פסחים  ריא״ז  )פסקי  וכתב  זרה,  עבודה 

גיבורים פסחים  י״א, הובא בשלטי  אות  ה״א 

דף ו’ ע״ב מדפי הרי״ף אות א’, ובדרכי משה 

יו״ד קמ״ב ב’ ובשו״ע יו״ד קמ״ב ט״ו בהג״ה(: 

״הנאה הבאה לו לאדם בעל כרחו, כגון שהיה 

הריח  הליכתו  ובדרך  חפציו  לעשות  הולך 
ריח קטרת ע״ז, אם היה מתכוין לאותה הנאה 
)אחרת(  דרך  לו  שאין  פי  על  אף  בה  וחפץ 
לעבור לצורך חפציו אסור. ואם אינו מתכוין 
לאותה הנאה ואין חפץ בה אף על פי שיש לו 
דרך אחרת לעבור מותר. וכן אם )היה( רואה 
הכומרים  נגינות  שומע  שהיה  )או(  ע״ז,  נויי 
ליהנות  מתכוין  אינו  אם  ע״ז,  לפני  המנגנים 
צריך לה מותר,  ואינו  זו  שאינו חפץ בהנאה 
הקול  שאף  אסור,  ליהנות  מתכוין  היה  ואם 
אסור  ממש  בהן  שאין  פי  על  אף  והמראה 

ליהנות מהן״.

נ״ג  )דף  המאירי על דברי הגמרא בברכות 
ע״א(: ״תנו רבנן, היה מהלך בשוק של עבודה 
ופירש  חוטא״,  זה  הרי  להריח  ונתרצה  זרה 
המאירי: ״ואם היה מהלך בשוק של ע״ז והריח 
ריח של ע״ז ונתרצה בו, ר״ל שהכין עצמו אגב 
באיסור  כנהנה  חוטא  זה  הרי  לקלטו,  הלוכו 
ע״ז. אף על פי שאין בריח ממש מ״מ איסור 
גם  במאירי  מצינו  זה  כעין  בו״.  יש  הנאה 
לגבי איסורי מוקצה בשבת ויו״ט, שכתב על 
המבואר בגמרא )ביצה דף כ״ד ע״ב( שפירות 
יומן שתלשן גוי אסורים באכילה אפילו  בני 
תלשן לעצמו משום מוקצה. ואעפ״כ בהדליק 
את הנר לעצמו משתמש בו ישראל. בזו אין 
בו מגע והרי הוא כקול ומראה וריח, אבל מה 
אסור  ולכן  לא.  טלטול  או  אכילה  בר  שהוא 
לאכול את הפירות שתלש הגוי לעצמו אף על 
פי שמותר להנות מנר שהדליק הגוי לעצמו. 
מוכח מדבריו, שההיתרים של קול מראה וריח 

נאמרו בכל איסורי התורה בלא חילוק.

ל״ט  )שער  הארוך  והיתר  איסור  בספר  גם 
נבילות  תבשיל  מריח  להנות  התיר  ל״ג(  סי’ 
פ״ב  )פסחים  מהמרדכי  כן  ודקדק  וטריפות, 
וריח  מראה  שבקול  שכתב  הנ״ל  תקמ״ז(  סי’ 
״מעילה הוא דליכא, איסורא מיהו איכא. והיינו 

הרב שמואל רבינוביץ



חער

באיסור הנאה שהם במעילה דמיירי ביה, אבל 
בנבילה וטריפה שמותר בהנאה מותר״. מבואר 
מדבריו בפירוש, שאיסורי הנאה רבים אחרים 

יש בהם איסור בקול מראה וריח.

ו. הנאה מריח הקדש ואיסורי הנאה

שקול  הסוגיה,  בהמשך  שם  מבואר  עוד 
ומראה אין בהם מעילה לפי שאין בהם ממש, 
אבל המריח קטורת מעל, וכל מה שאמרו שלא 
מעל הוא לאחר שתעלה תמרתו, דהיינו אחר 
שהוקטרה הקטורת ונעשית מצותה, שאז אין 
מועלים בה. המהרש״א )חי’ הלכות פסחים כ״ו 
ע״א בתד״ה לאותן( דקדק מדברי התוס’, שגם 
בריח לאחר שתעלה תמרתו מעילה ליכא אבל 
איסורא איכא, כמו שאמרו לגבי קול ומראה. 
)דף  בברכות  המאירי  מדברי  גם  משמע  וכן 
מריח  הנהנה  על  שכתב  היה(,  ד״ה  ע״א  נ״ג 
של עבודה זרה שאמרו בגמרא שהוא חוטא, 
מקום  מכל  ממש,  בריח  שאין  פי  על  ״אף 
איסור הנאה יש בו״. מבואר בדבריו ש״אף על 
לריח  כוונתו  ובהכרח  ממש״.  בריח  שאין  פי 
מקום  ״מכל  ונשרף,  תמרתו  שעלתה  לאחר 

איסור הנאה יש בו״.

מעתה יש לנו להבין, מה החילוק שבין ריח, 
לקול ומראה? רש״י )ד״ה וריח( מבאר שבשונה 
מקול ומראה, בריח יש ממש בסממנים ולכן 
חייב, ולכן אם נתן מן הקטורת על האש בביתו 
כשלא נעשית עדיין מצוותה - מעל. כעין זה 
פירש גם המאירי )שם ד״ה לפי דרכך( שהריח 
ואין דינו לגמרי  יש בו ממש מצד הסממנים 
שנעשית  מצד  פטורו  אלא  ומראה,  כקול 
בתוס’  אמנם,  תמרתו.  כשעלתה  מצוותו 
ממש  יש  ומראה  בקול  שגם  הקשה,  הרא״ש 
כמו  ממנו,  יוצאים  והמראה  שהקול  בדבר 
שיש ממש בסממנים שהריח יוצא מהם. לכן 
פירש הרא״ש שהנאת הריח יש בה ממש יותר 

לגוף  נכנס  שהוא  לפי  ומראה,  קול  מהנאת 
בגמרא  שאמרו  וכמו  ממנו,  נהנית  והנשמה 
הריח  על  שמברכים  ע״ב(  מ״ג  )דף  בברכות 
תהלל  הנשמה  ״כל  ו(:  קנ,  )תהילים  שנאמר 
י-ה״, איזהו דבר שהנשמה נהנית ממנו ואין 

הגוף נהנה ממנו? הוי אומר זה הריח.

מדברי רש״י והמאירי למדנו שריח הסממנים 
מאשר  יותר  הסממנים  של  כגופם  נחשב 
חילוק  ונראה שזהו כאותו  או הקול.  המראה 
הקדש  של  בנר  שימוש  בין  לעיל  שנתבאר 
שבזה  הקדש,  של  בשופר  בסתם  תקיעה  או 
בודאי שיש מעילה על אף שההנאה מהם היא 
במראה וקול, מפני שזה נחשב שימוש בגופו 
של הנר או השופר, שלכך הוא עומד, ואין זו 
הנאה היוצאת ממנו בדרך אגב כשאר מראה 
וקול. כמו כן בריחם של סממנים, מכיון שהם 
עומדים לריח, נחשבת ההרחה בהם כשימוש 

בגופם של סממנים. 

הראשונים הקשו על סוגייתנו, שכאן משמע 
בגמרא  ואילו  הקדש,  מריח  להנות  שאסור 
ב״בת  ורבא  אביי  נחלקו  ע״ב(  ס״ו  )דף  בע״ז 
חבית  במגופת  נוקבים  נקב  )רש״י:  תיהא״ 
יכול להתקיים(,  היין לבודקו אם  להריח את 
אביי  גוי.  של  יין  להריח  לישראל  מותר  אם 
אסר משום ש״ריחא מילתא היא״, ורבא התיר 
והלכה  היא״,  מילתא  לאו  ש״ריחא  משום 
כרבא שמותר להריח יין של גוי אע״פ שהוא 

אסור בהנאה.

ועוד  אביי(  ד״ה  ע״ב  ס״ו  )ע״ז  הרמב״ן 
הרבה ראשונים חילקו, שהאיסור בסוגיא כאן 
להריח את הקטורת מפני שהיא דבר העומד 
לריח, ולכן הנאה ממנה אסורה, כשם שמבואר 
הדס  להריח  שאסור  ע״ב(  י״ב  )ע״ז  בגמרא 
וורד של ע״ז בחנויות מעוטרות, אבל יין אינו 
להריח  מותר  ולכן  לאוכל,  אלא  לריח  עשוי 



טער

אותו. אמנם אביי מחמיר שלהריח דבר הנאכל 
כאכילה הוא.

והראשונים  הרמב״ן  כתבו  נוסף  חילוק 
ממש  פניו  את  שם  הוא  תיהא  בבת  שלאביי 
סובר  ורבא  הוא,  וכטועם  הריח  קילוח  כנגד 
שאינו כטעימה או שהוא מצטער מחוזק היין 
ולכן לאו מילתא הוא. כעי״ז כתב ר״י מפריש 
וע’ בתוס’ שם ד״ה  )ע״ז ס״ו ע״ב ד״ה אביי, 
אביי, וברא״ש ע״ז פ״ה סי’ ח’( שעיקר החילוק 
למריח,  הנאה  יש  ע״ז  של  והדס  שוורד  הוא 
ובבת תיהא הריח חזק מאוד ונחשב כשותה, 

אבל אין כאן הנאת ריח.

את  ק״ח(  סי’  )יו״ד  הב״י  הביא  להלכה, 
והארחות  רל״ד(  סי’  )ח״ג  הרשב״א  תשובת 
שעומד  שדבר  הנ״ל,  ל״א(  סו״ס  )יי״נ  חיים 
של  מריחו  להנות  אסור  והדס,  כוורד  לריח, 
איסור הנאה. וכך נפסק בשו״ע )יו״ד ק״ח ה’ 
נסך  יין  ריח  וז’( שמותר אפילו לשאוף בפיו 
ע״ז  שבחבית, אבל אסור להריח בשמים של 
וכלאי הכרם וערלה. )וע״ע שם בש״ך ס״ק כ״ז 
ובמנחת יעקב על התורת חטאת כלל ל״ו ס״ק 
בהג״ה(  ה’  ק״ח  )יו״ד  הרמ״א  מאידך,  ל״ט(. 
בהנאה  שאסור  נסך  יין  לזלף  ״ואסור  פסק: 
)בשערים בשם הגהות אשירי סוף ע״ז(. אבל 
מותר לזלף סתם יינם, דמותר בהנאה״. מקורו 
של הרמ״א הוא מדברי התוס’ )ע״ז דף ס״ו ע״ב 
תד״ה אביי וכ״ה שיטת עוד ראשונים כהמאור 
הקטן פסחים י״ח ע״ב מדפי הרי״ף. תוס’ ר״י 
מפריש ע״ז ס״ו ע״ב ד״ה אביי. ראב״ן פסחים 
כ״ה ע״ב. הגהות אשר״י ע״ז פ״ה סי’ ח’ בשם 
סי’  יו״ד  הגר״א  בביאור  וע’  ועוד,  מהרי״ח, 
הדבר  שטעם  שפירשו  ול״ד(,  ל״ג  ס״ק  ק״ח 
ודאי אסור,  נסך  יין  הוא משום ש״זילוף של 
דהויא הנאה גמורה, כדאמרי’ בפ״ק דפסחים 
)דף כ ע״ב( שותים מלוג בסלע ומזלפים מלוג 
בשתים. אבל כשתיה ודאי לא מחשבינן ליה 

לזילוף, מדמתירין בפ״ק דפסחים )שם( לזלף 
חשיב,  כשתיה  ואי  טמאה,  תרומה  של  היין 
אלא  שבמיתה.  טמאה  תרומה  שותה  ה״ל 
זילוף הנאה לחוד הוא דחשיב ומיתסר גבי יין 
נסך. ולא דמיא לבת תיהא שהריח יוצא דרך 
זילוף  אבל  ומזיק,  בגופו  בחוזק  ונכנס  הנקב 

הריח מתפזר״.

אמנם לכאורה לפי פסק השו״ע הנ״ל שרק 
באיסור  להריחו  אסור  לריח  שעומד  דבר 
תיהא  בת  להריח  שמותר  הטעם  וזהו  הנאה, 
שאינו  דבר  הוא  יין  כן  אם  והדס,  ורד  ולא 
כשמזלפים  מריחו  להנות  ומותר  לריח  עומד 
הרמ״א  של  זה  פסק  שלכאורה  נמצא,  אותו. 

סותר לפסק השו״ע.

ונראה לומר, כי חילוק זה אינו סותר בהכרח 
אדרבה  אלא  לריח,  העומד  דבר  של  לחילוק 
בין  החילוק  ויסוד  אותו.  ומשלים  לו  מסייע 
דבר  לבין  והדס,  כורד  לריח,  העומד  דבר 
שבדבר  הוא  יין,  כגון  לריח,  עומד  שאינו 
מעצם  כנהנה  נחשב  המריח   - לריח  העומד 
נחשבת  עשוי  הוא  שלכך  מאחר  כי  הדבר, 
פי  על  אף  הדבר,  בעצם  כשימוש  ההרחה 
ע״ב  י״ב  )ע״ז  התוס’  בידים.  נעשית  שאינה 
ד״ה אלא( הביאו לכך ראיה מהרחת קטורת, 
שלא רק המריח בעצם הסממנים מעל, כמ״ש 
בגמרא הנ״ל, אלא אף לאחר שתעלה תמרתו 
מטרתה  זוהי  כי  איכא״,  מיהא  ״איסורא 
בדבר  זאת  לעומת  הקטורת.  של  ותכליתה 
שאין עיקרו לכך, דוגמת יין, המריח את היין 
שותה,  כמו  ישירות  ממנו  כנהנה  נחשב  לא 
כי הנאה מריח היין זו הנאת אגב מהיין. לכן 
)כמו  חשובה  הנאה  צורת  שהיא  יין,  בזילוף 
ע״ב  כ’  דף  מפסחים  ראיה  התוס’  שהביאו 
שמזלפים יין יקר יותר מאשר היין ששותים(, 
הריח,  היא  זו  בפעולה  היין  של  מטרתו  וכל 
נמצא שהמריח את היין המזולף לקח את היין 

הרב שמואל רבינוביץ



רפ

ונהנה ממנו בהנאה ותכלית זו, ואין זה כשואף 
טוב,  הוא  אם  לדעת  לשתיה  העומד  יין  ריח 
שהנאה זו היא רק בדרך אגב ואין כאן הנאה 

מהיין לתכלית זו, כיון שהיין עומד לשתיה.

לסיכום:

של  ריח  מסממני  שהנאה  מבואר  בגמרא 
מעל,  והמריח  ממשית,  הנאה  נחשבת  הקדש 
ורק לאחר שנעשית מצותן אין בהם מעילה. 
אך המהרש״א הוכיח מתוס’ שאיסור דרבנן יש 
בזה. להלכה נפסק, שדוקא בדברים העומדים 
להריח יש איסור בהרחת איסורי הנאה, אבל 
דבר שאינו עומד לריח, דוגמת יין נסך, מותר 
להריח אותו. אמנם, גם יין כאשר משתמשים 
בו כדי להנות דוקא מריחו, כגון בזילוף, הופך 

להיות כדבר העומד לריח שאסור.

ז. הרחת דבר שאסור רק באכילה

כל האמור עד כאן הוא לגבי דברים שאסורים 
ולא  באכילה  רק  שאסור  דבר  אולם  בהנאה, 
בהנאה, כגון נבלות וטרפות, אין שום איסור 
להשתמש  איסור  שאין  כשם  מריחם,  להנות 
בהם לכל סוג אחר של הנאה שאיננו אכילה. 
)שער  הארוך  והיתר  איסור  בספר  כתב  וכן 
ל״ט סי’ ל״ג(: ״ואפילו ריח דפיטום דאורייתא 
כגון לעבור ולעמוד בצד תבשיל ופיטום של 
א״י מותר לכתחילה בכל איסור שהוא מותר 
בהנאה. אבל בנבילה וטריפה שמותר בהנאה 
מותר. ול״ד לריח דמוגמר מתבלין של איסור 
דהכא  ועוד  הנאה  עיקר  הוא  הריח  דהתם 
איכא אויר המבטל עיקר הריח״. וכך משמע 
ס״ז(  ק״ח  סי’  )יו״ד  הנ״ל  השו״ע  מפסק  גם 
וערלה  הכרם  כלאי  ע״ז,  בשמים של  שדוקא 
אסור להריח בהם, מפני שכל אלו הם איסורי 
מותר.  באכילה  רק  שאסור  דבר  אבל  הנאה, 
וכפי שפסק גם הרמ״א )יו״ד קנ״ה ג’ בהג״ה( 

סי’  ל״ט  )שער  הארוך  והיתר  האיסור  פי  על 
ל״א( שמותר להנות בזמן הזה מיין נסך שאינו 
האש,  גבי  על  לזלפו  ומותר  בהנאה,  אסור 

דריחא לאו מילתא. 

בשו״ת הרשב״א )ח״א סי’ תתמ״ט( ובשו״ת 
כ״ד(  סי’  פראג  )דפוס  מרוטנבורג  מהר״ם 
שדרך  נבלה  ובשר  נסך  יין  גבי  ״אבל  כתוב 
ריח דידהו לאו מילתא הוא  הנאתו לאכילה, 
במנחת  ודייק  בם״.  להריח  איסורא  וליכא 
שאם  שמשמע  ל״ח(  ס״ק  ל״ו  )כלל  יעקב 
היה  בהרחה,  הנאתו  דרך  היתה  הנבלה  בשר 
איסור  רק  שהוא  פי  על  אף  בו  להריח  אסור 
האיסור  דברי  לפי  הנאה.  איסור  ולא  אכילה 
והיתר הארוך שהבאנו כאן, יש לומר שהכוונה 
בדבריהם אינה לסתם הרחה, אלא לכעין מה 
שכתב האיסור והיתר, ״ולא דמי לריח דמוגמר 
עיקר  הוא  הריח  דהתם  איסור,  של  מתבלין 
בודאי  שהרחה  פי  על  שאף  כלומר,  הנאה״. 
בשר  המריח  שיחשב  כאכילה  נחשבת  לא 
נבלה כאילו אכלו, מכל מקום תבלין שאסור 
באכילה שעשאו מוגמר וזוהי הנאתו וכילויו, 
נחשבת הרחתו כאכילה ותאסר. לעומת זאת, 
הרוקח )סי’ תנ״ד( כתב: ״קטורת דעיקרו לריח, 
ריחא מילתא היא כמו המפטם את הקטורת. 
בשר נבילה שמן אף על גב דלא עביד לריחא 
אם מכוין לריחו ונהנה אסור״. מדבריו הביא 
המנחת יעקב הנ״ל ראיה שאסור להריח דבר 

איסור אף שאינו אסור בהנאה.

מי  בין  החילוק  מהו  ביאור,  צריכים  דבריו 
שמריח בשר נבלה שמן שמתכוין לריחו, לבין 
שמותר  ופסק  שם  הרוקח  שהביא  תיהא  בת 
להריח את יין הנסך אף על פי שהוא מתכוין 
בדבריו.  ועי״ש  מילתא.  לאו  דריחא  להריח, 
הרוקח:  בדברי  נאמרו  חידושים  ששני  וי״ל 
מכוין  כשהוא  שמן  בבשר  שהרחה  האחד, 
ממש.  ושתיה  כאכילה  נחשבת  ממנו  להנות 



אפר

והשני, שאף על פי שרק דבר שעיקרו לריח 

אסור להריחו, כשהוא מתכוין להנות מהריח 

אסור.  הוא  וגם  לעיקר  אותו  הופך  הוא  הרי 

והא דכתב את דינו דוקא ב״בשר נבילה שמן״, 

הראשונים  כתבו  שמן  בבשר  שדוקא  מפני 

בו  אומרים  כל  ומשום  במיוחד,  חזק  שריחו 

ד״ה  ע״ב  ס״ו  ע״ז  בתוס’  )ע’  מילתא.  ריחא 

שדוקא  ביאור  וביתר  ראשונים.  ועוד  אביי, 

אוסר ראה ברא״ש תרומות  ריחו  בבשר שמן 

פ״י מ״ד, אור זרוע ח״ד פסקי ע״ז סי’ רנ״ו(.

לסיכום: 

השו״ע  ומפסקי  הראשונים  דברי  מפשטות 

נראה שהרחת דבר איסור נחשבת כהנאה ממנו, 

ושעיקרם  בהנאה  האסורים  דברים  רק  ולכן 

לריח אסור להריחם, אבל דבר שמותר בהנאה 

אין כל איסור בהרחתו. מאידך, לדעת הרוקח 

להנות  ומתכוין  שמן  נבלה  בשר  שמריח  מי 

בהרחתו, הרי זה כטועם ממנו ואסור. ובספר 

איסור והיתר חולק ומתיר. המנחת יעקב הביא 

הרבה  אך  ראשונים,  מחלוקת  בדבר  שיש 

אחרונים פסקו להתיר. 

ח. הנאת ריח מחמץ בפסח

לאור האמור לעיל נבוא לנידון דידן ונאמר 

שדין חמץ בפסח יהיה שוה לשאר דיני איסורי 

הנאה, שחמץ העומד להריח אסור בפסח, אבל 

דבר שאינו עומד להריח מותר להריחו בפסח. 

מותר  לריח  עומד  נסך שכיון שאינו  יין  כמו 

העובר  יהודי  של  חמץ  גם  זה,  לפי  להריחו. 

ולא  להנות מריחו  מותר  ומחזיק חמץ בפסח 

בדבר  ריח  שהנאת  כיון  גוי,  של  מחמץ  רק 

באיסורי  אפילו  מותרת  לכך  עומד  שאינו 

הנאה.

חדש  הפרי  דברי  את  לעיל  הבאנו  אמנם, 

והיתר  האיסור  על  שהשיג  א’(,  תמ״ח  )או״ח 
הארוך שהתיר להריח פת חמץ של גוי בפסח, 
ולאחר  בהנאה,  מותר  גוי  של  שחמצו  מפני 
שהוכיח שחמצו של גוי אסור בהנאה בפסח, 
של  חם  חמץ  מריח  להנות  גם  שאסור  נקט 
עכו״ם בפסח. וכבר הבאנו לעיל שדעת התוס’ 
בע״ז פרק א’ ופרק ה’ לחלק בין דבר העומד 
להריח לבין דבר שאינו עומד לכך, ובין מקום 
שהריח מזיק למקום שהריח אינו מזיק, יעויין 
באריכות לעיל. לפי זה, לכאורה מותר להריח 
אלא שהפרי  לריח.  עומד  שאינו  חמץ  בפסח 
רי״ו״.  סימן  ״בסוף  לעיין  לציין  הוסיף  חדש 
ומסתבר שכוונתו לדברי הרמ״א שם, שהביא 
את המחלוקת האם מברכים על ריח של פת 
בפת  דהמריח  ״י״א  בהג״ה(:  י״ד  רט״ז  )או״ח 
חם יש לו לברך שנתן ריח טוב בפת )אבודרהם 
וי״א דאין לברך  וב״י סימן רצ״ז בשם א״ח(, 

עליו )ב״י( לכך אין להריח בו״.

את מקור הדברים הביא הב״י )או״ח רצ״ז( 
פת  על  לברך  שיש  כ״ד(  )סי’  בו  הכל  בשם 
)עמ’  האבודרהם  ובשם  בשמים’.  מיני  ‘בורא 
קפ״ח( והארחות חיים )הלכות הבדלה סי’ ו’( 
שמברכים על פת חמה ‘שנתן ריח טוב בפת’. 
״ואני אומר  והב״י עצמו הסתייג מכך וכתב: 
שאפילו על החם לבי נוקפי מלברך עליו כלל, 
דאם כן לא לישמיט תנא או אמורא להזכירו 
בכלל הדברים שיש להם ריח טוב״, ובהסברו 
של המשנה ברורה )סי’ רט״ז ס״ק נ״ה(: ״דאין 

זה ריח חשוב שיהא ראוי לברך עליו״.

שלדברי  היא  חדש  הפרי  שסברת  הנראה 
הראשונים הסוברים שיש לברך על ריח פת, 
אם כן מסתבר שפת נחשבת כדבר העומד גם 
באיסורי  פת  להריח  אסור  יהיה  ולכן  לריח, 
הנאה, כשם שאסור להריח בשמים של איסורי 
כוונת  זו  אכן  אם  התוספות.  כשיטת  הנאה 
נמצא שדינו תלוי בשתי הדעות  הפרי חדש, 

הרב שמואל רבינוביץ



בפר

שהביא להלכה הרמ״א בהגהתו הנ״ל, שלדעה 
הארחות  בו,  הכל  שיטת  )שהיא  הראשונה 
הפת  לריח  חשיבות  שיש  והאבודרהם(  חיים 
באיסורי  זה  מריח  להנות  אסור  ריח,  לענין 
שיטת  )שהיא  השניה  לדעה  ואילו  הנאה. 
הבית יוסף, שלא נזכר חידוש זה בשום מקום( 
שאין מברכים על ריח הפת, ממילא גם אין כל 

איסור להנות מריח זה באיסורי הנאה.

אמנם, הפרי חדש עצמו ביו״ד )סי’ ק״ח ס״ק 
)בע״ז  התוס’  כדברי  שלא  הכריע  וכ״ה(  כ״א 
י״ב ע״ב(, וכתב שרק באיסורי עבודה זרה יש 
שאין  בדבר  להריח  ולאסור  לדבריהם  לחוש 
איסורי  בשאר  ״אבל  נסך,  כיין  לריח  עיקרו 
הנאה יש להתיר הריח במידי דעיקרו לאכילה 
קאי״. לפי זה, גם בחמץ בפסח מותר להריח. 
לזה.  זה  סותרים  לכאורה  חדש  הפרי  ודברי 
כאן  חדש  הפרי  נתכוון  לומר, שלא  ומסתבר 
בהלכות פסח לסתור את הכרעתו ביו״ד, אלא 
רק לציין שלשיטת התוס’ לכל הפחות יש כאן 
מקום איסור. )ואפשר שבחמץ בפסח שאיסורו 

במשהו כע״ז יש להחמיר יותר(.

בשו״ע הרב )או״ח תמ״ג ג’( כתב: ״ואפילו 
אסור  לפיכך  בהנאה  אסור  נכרי  של  חמצו 
ששית  משעה  נכרי  של  חמץ  פת  להריח 

ואילך״, וסתם בפשטות לאיסור.

ד״ה  ס״א  תמ״ג  )סי’  הלכה  בביאור  אמנם, 
אחד  ונבארם  צדדים,  מכמה  בענין  דן  אפי’( 
לאחד, וזה לשונו: ״אפי’ חמצו של נכרי אסור 
ליהנות ממנו - כתבו האחרונים בסי’ תמ״ח 
)-כוונתו לפרי חדש( דלפ״ז אסור להריח גם 
פת חמה של עכו״ם. ובחמד משה )סי’ תמ״ח 
חמץ  פת  דריח  דינא  בעיקר  מפקפק  סק״א( 
סימן  ביו״ד  ואפילו בישראל, לפי מה דקי״ל 
ק״ח דדבר שאינו עומד לריח מותר להריח בו 
וכמו כן לענין פת, עיין בדבריו״. היינו, שלפי 

האמור שדבר שאינו עומד להריח אינו נאסר 
באיסורי הנאה, אם כן יהיה מותר להריח פת 
כיון  ישראל,  חמץ בפסח אפילו אם הוא של 
שאין כלל איסור הנאה בריחו של דבר שאינו 
עומד להריח דוגמת פת. אלא שבביאור הלכה 
״אכן  צדדים:  מכמה  בזה  ומפקפק  ממשיך 
אינו  זה אם פת  באמת לא ברירא עיקר דבר 
ב’  בהג״ה  רט״ז  סי’  לעיל  עיין  לריח,  עומד 
ועיי״ש  לעיל(,  שהבאנו  )-כפי  בזה,  דעות 
שכתב  למה  היא  כוונתו  הגר״א״.  בביאור 
בשער הציון שם בסי’ רט״ז ס״ק מ״ז, שלדעת 
הגר״א גם לדעה שאין לברך על ריח הפת הוא 
אין  כבושם  להריח  עומד  מפני שדבר שאינו 
אם  אבל  מאליו,  בו  הריח  אם  עליו  מברכים 
נטלו בידו כדי להריחו, לכו״ע מברך. ומשמע 
שסובר המשנ״ב שלצד זה נמצא שהנאת ריח 
בפת היא הנאה חשובה ותאסר באיסורי הנאה 

מכל מקום.

סי’  ביו״ד  ״גם  הלכה:  בביאור  הוסיף  עוד 
בפסח  דבחמץ  מ״ד  לחד  איתא  גופא  ק״ח 
עיין  מילתא,  ריחא  אמרינן  במשהו  דאיסורא 
שם״. כוונתו למובא שם ברמ״א )יו״ד סי’ ק״ח 
ס״א(, ״י״א דאיסור האוסר במשהו כגון חמץ 
בדיעבד״.  אפילו  ואוסר  מילתא  ריחא  בפסח 
בדברי הביאור הלכה הללו יש חידוש, שהרי 
הנידון שם הוא לגבי ״ריחא מילתא״ או לא, 
ריח איסור שנבלע באוכל היתר  והיינו לגבי 
לא,  או  אוסר  אם  וכדו’  בתנור  עמו  שנאפה 
ובזה נפסק להלכה שריחא לאו מילתא ואינו 
אוסר בדיעבד. והוסיף הרמ״א שי״א שבאיסור 
חמור שאוסר אף במשהו, ריחא מילתא ואוסר 
אינו  זה  כל  לכאורה  אמנם  בדיעבד.  אפילו 
של  מהריח  להנות  מותר  אם  לשאלה  ענין 
יין  להריח  להתיר  נפסק  שהרי  עצמו,  החמץ 
שריחא  לחשוש  שיש  אע״פ  לכתחילה  נסך 
סי’  )יו״ד  הגר״א  בביאור  עיין  אולם  מילתא. 



גפר

מחלוקת  את  לבאר  שהאריך  כ’(  ס״ק  ק״ח 

הרי״ף והתוס’ אם יש לדמות את הסוגיא של 

להריח ביין נסך לסוגיית ריחא מילתא.

בסוף דבריו שם, הוסיף בביאור הלכה טעם 

אחר לאסור את הרחת החמץ בפסח, שאינו נוגע 

לשאלה האם עצם הנאת הריח מותרת או לא, 

ידי הרחת החמץ  אלא מפני שיש חשש שעל 

מטעם  לאסור  יש  דין  מן  ״ובר  לאכלו:  יבואו 

ל״ו  כלל  במנ״י  עיין  לאכלו  יבא  דשמא  אחר 

ס״ק ל״ח שהאריך בפרטים אלו והביא שם בשם 

זה. ולעיל סי’ רט״ז ס״ב בביאור  הרוקח כעין 

לאיסור  זה  בכגון  כתבנו  המוסק  ד״ה  הלכה 

ובפרט בחמץ דלא בדילא מיניה כולא שתא״.

לסיכום: 

להנות  שאסור  ביו״ד  בשו״ע  הנפסק  לפי 

מריח איסורי הנאה העומדים לריח כמו הדס 

לריח,  עומד  שאינו  דבר  אבל  ע״ז,  של  וורד 

כן  אם  מריחו,  להנות  מותר  נסך,  יין  כגון 

עומדת  שאינה  בפסח  חמץ  פת  גם  לכאורה 

לריח מותר להנות ממנה. אמנם, יש אחרונים 

בהלכות  בשו״ע  המובאות  מהדעות  )לחלק 

י״ד( שמצדדים שיש  ברכת הריח או״ח רט״ז 

שמצינו  לכך  ובנוסף  פת,  לריח  חשיבות 

שיש מחמירים בסוגיית ״ריחא מילתא״ שאף 

שהוא  חמץ  באיסור  מותר,  איסורים  שבשאר 

הלכה  בביאור  ולכן  בדיעבד,  אסור  במשהו 

מצדד להחמיר בדבר על פי שיטות אלו.

ט. לא אפשר וקא מיכוין

ע״ב(  כ״ה  )דף  בפסחים  הגמרא  בסוגיית 

לאדם  לו  הבאה  ״הנאה  ורבא:  אביי  נחלקו 

אמר  ורבא  מותרת,  אמר  אביי  כרחו,  בעל 

וקא  שב״אפשר  הגמרא,  ומפרשת  אסורה״. 

מיכוין״ לכו״ע אסור. ״לא אפשר ולא מיכוין״ 

ב״אפשר  אחד  ללשון  ונחלקו  מותר.  לכו״ע 
ולא מיכוין״, וללשון אחר נחלקו ב״לא אפשר 

וקא מיכוין״. 

הרי״ף(  מדפי  ע״ב  ו’  דף  )פסחים  הרי״ף 
כרבא,  פסקו  ב’(  סי’  פ״ב  )פסחים  והרא״ש 
)הובאו בתוס’ קידושין דף  נרבונה  ולא כבני 
מן  אחת  שזו  שסברו  ביע״ל(  תד״ה  ע״א  נ״ב 
המחלוקות שהלכה כאביי. ופירשו שם המאירי 
)פסחים כ״ה ע״ב ד״ה הנאה( והר״ן )דף ו’ ע״ב 
היינו( שכיון שהלכה כרבי  בדפי הרי״ף ד״ה 
גם  אזי  מותר,  מתכוין  שאין  שדבר  שמעון 
אפשר ולא קא מיכוין מותר, אבל לא אפשר 
בכוונתו.  רק  תלוי  והכל  אסור,  מיכוין  וקא 
)וכן מפורש גם ברבי ירוחם הנ״ל(. גם בפסקי 
פסק  איתמר(  ד״ה  ע״ב  כ״ה  )פסחים  הרי״ד 
בתיובתא  שנותר  קמא  כלישנא  הלכה  שאין 
)פסחים כ״ו ע״ב( אלא כלישנא בתרא וכרבא 
וקא  ודלא אפשר  אביי,  לגבי  כמותו  שהלכה 

מיכוין אסור.

״קא  של  גדרו  מהו  לעיין,  יש  עתה  אך 
בפשטות,  רבא.  לפי  להלכה  שאסור  מיכוין״ 
״לא קא מיכוין״ הכוונה שהאדם יחוש בהנאה, 
אבל לא יתכוון להנות ממנה כלל, ואם יהנה 
ממנה הרי הוא עובר באיסור. אלא שבגמרא 
דאמרי,  ״איכא  אמרו:  ע״א(  כ״ו  דף  )פסחים 
אמר רבא מנא אמינא לה )-דלא אפשר וקא 
מיכוין אסור( דתניא אמר רבי שמעון בן פזי 
אמר רבי יהושע בן לוי משום בר קפרא קול 
מעילה  מעילה.  משום  בהן  אין  וריח  ומראה 
לאו  מאי  איכא,  איסורא  הא  דליכא,  הוא 
לאותן העומדין בפנים דלא אפשר וקא מיכוין 
)דאפשר  בחוץ״  העומדין  לאותן  לא,  ואסור. 
וקא מיכוין(. מבואר אם כן, שדוקא לפי אביי 
האיסור הוא לאותן העומדים בחוץ ולעומדים 
איסור  יש  רבא  לפי  אבל  איסור,  אין  בפנים 
להנות בקול, מראה וריח גם לאותם העומדים 

הרב שמואל רבינוביץ



דפר

תמיד  חייבים  והם  מתכוונים,  הם  אם  בפנים 
)ד״ה  לא להתכוון להנות, כמו שפירש רש״י 
בפנים.  ״העומדים  רבא:  לפי  העומדים( 
ואסור להו  לשמש, דלא אפשר מלעמוד שם 

להיות מתכוונים״. 

ורבא  אביי  של  מחלוקתם  כל  מזו,  יתרה 
היא בדעת רבי יהודה, אבל לדעת רבי שמעון 
אפשר  שלא  אביי  מודה  כמותו(  )שהלכה 
לאותם  לאביי  גם  כן  ואם  אסור,  מיכוין  וקא 
מתכוונים.  להיות  אסור  בפנים  העומדים 
העומדים  שאותם  לחשוב  מאוד  קשה  אמנם, 
בעזרה ושומעים את שירת הלויים או מריחים 
את ריח הקטורת לא יתכוונו להנות מהם כלל 

כל הזמן שהם נמצאים בעזרה. 

אחרת  הגדרה  שיש  לומר,  צריך  בהכרח 
ל״מכוין״ שבגמרא. דבשבת כאשר אדם גורר 
אם  שמעון  רבי  לדעת  קרקע,  גבי  על  מיטה 
לו  מותר  החריץ  את  לעשות  מתכוון  אינו 
לגרור, ואף על פי שהוא יודע שיתכן שיעשה 
מכיון  זה,  בחריץ  לו  נוח  אולי  ואף  חריץ 
שכוונתו עתה היא לגרירת המיטה ולא לחריץ 
מותר. )רק בפסיק רישיה שבודאי יעשה חריץ 
מודה רבי שמעון שאסור כי אי אפשר להגיד 
שאינו מתכוון גם לכך במעשה זה, ובכל זאת 
בפסיק רישיה דלא ניחא ליה יש שמתירים. ע’ 
בשבת ק״ג ע״א תד״ה לא צריכא, אבל אם אין 
זה פסיק רישיה אפילו אם ניחא ליה מותר(. 
מבואר אם כן, שלרבי שמעון ״אינו מתכוין״ 
היא  המעשה  שמטרת  היינו  הספסל  בגרירת 
הגרירה, ואילו החריץ הוא תוצאה הנלווית אל 
המעשה ואינה מטרת המעשה עצמו. )לעומת 
את  להפריד  אפשר  אי  שבו  רישיה  פסיק 
שכן  ללמוד  יש  מעתה,  מהמעשה(.  התוצאה 
הוא הדין גם לגבי האיסור להנות מההקדש, 
אפשר  ״לא  איסור  את  הגמרא  שהשוותה 
ונהנים  במקדש  העומדים  של  מיכוין״  וקא 

משמיעת הקול או ראיית המראה לדעת רבי 
שהגורר  וכשם  כוונה״.  בתר  ״דאזיל  שמעון 
מיטה בשבת נחשב אינו מתכוון לעשות חריץ 
גם אם יודע שיתכן ויעשה חריץ ואף נוח לו 
מעשהו  שמטרת  כיון  מקום  מכל  בעשייתו, 
אינה עשיית חריץ אלא גרירת המיטה נחשב 
״אינו מתכוין״ לגבי החריץ, אף העומד בבית 
בראיית  או  הקול  בשמיעת  ונהנה  המקדש 
אם  ורק  למתכוין.  בכך  נחשב  אינו  המראה 
מכוין בביאתו למקדש כדי להנות מהקול, או 
יעשה מעשה כשהוא בפנים שמטרתו להגביר 

את הנאתו, רק אז יחשב כמתכוין.

י. הנאה הבאה לאדם בעל כרחו

דנה  ע״ב(  כ״ה  )פסחים  הסוגיא  בתחילת 
הגמרא ב״הנאה הבאה לו לאדם בעל כרחו״, 
ומונה ארבעה מקרים: אפשר וקא מיכוין, לא 
אפשר וקא מיכוין, לא אפשר לא מיכוין, אפשר 
״הנאה  של  ההגדרה  לכאורה,  מיכוין.  ולא 
מתאימה  אינה  כרחו״  בעל  לאדם  לו  הבאה 
ל״אפשר״, שהרי אם אפשר אין זה בעל כרחו. 
יתרה מזו, גם הגדרת ״לא אפשר״ אינה ״בעל 
כ״ט  )דף  בשבת  בגמרא  שמוכח  כמו  כרחו״, 
ע״ב( שספסל גדול שאי אפשר להרימו אלא 
אינו  שהאדם  אף  אפשר״,  ״לא  נחשב  לגררו 
הוא  ויכול  כרחו״  ״בעל  הספסל  את  מטלטל 
ב״לא  שהכוונה  ובהכרח  במקומו.  להשאירו 
לתכלית  להגיע  אפשר  שאי  היינו  אפשר״ 
רש״י  שהסביר  כמו  אחרת,  בדרך  המבוקשת 
הגמרא  כן,  על  יתר  אפשר(.  דלא  )ד״ה  כאן 
כרחו״  בעל  לאדם  לו  הבאה  ב״הנאה  כללה 
לומר  וכיצד אפשר  מיכוין״,  וקא  ״אפשר  גם 
שאדם שמתקרב כדי להנות ומתכוין לכך הוא 

נהנה בעל כרחו?

אלא שכוונת הגמרא ב״הנאה הבאה לו לאדם 
בעל כרחו״ היא להנאות שאדם קולט בחושיו 



הפר

בלא צורך בפעולה רצונית, כמו ראיה, שמיעה 
והרחה, שהאדם חש ומרגיש אותם תמיד בלא 
זאת,  לעומת  כלשהי.  פעולה  בעשיית  צורך 
הנאות האכילה והמישוש צריכות לפעולה מצד 
האדם כדי להרגיש אותן, ולכן אינן מוגדרות 
נעשית  זו  פעולה  גם אם  כרחו״.  בעל  כ״באה 
)כתובות  בגמרא  שאמרו  מה  כגון  באונס, 
יש  הבליעה״,  לבית  חברו  לו  ״תחב  ע״ב(  ל’ 
מי  כמו  עליו,  אנוס  אלא שהאדם  כאן מעשה 

שאנסוהו לעשות מעשה ולחלל שבת.

הסוגיא  בחידושיו בתחילת  הר״ן  כותב  כך 
היינו  ״ובע״כ  הנאה(:  ד״ה  ע״ב  כ״ה  )פסחים 
הנאת  אלא  בשבילו  לכאן  בא  שלא  לומר 
הריח ממילא אתיא, ובכה״ג אף על פי שהוא 
מכוין לה בע״כ מיקריא, דהא שקלינן ופטרינן 
זה  וכעין  מכוין״.  וקא  באפשר  בשמעתין 
)פסחים  כתב גם בחידושי רבינו דוד בונפיד 
כ״ה ע״ב ד״ה איפשר(: ״אע״פ שהוא מתכוין 
לילך  לו  אפשר  שהיה  וגם  הריח  מן  ליהנות 
בדרך אחרת והוא הולך בזו, היא בכלל הנאה 
לכאן  בא  שלא  מכיון  כרחו,  בעל  לו  הבאה 
על מנת כן שיהנה מזה הריח אלא שהוא בא 
לכאן לעשות דרכו והנאת הריח הזה הגיעתנו 
מאליה״, ועיין בתוס’ רי״ד )פסחים כ״ה ע״ב 
היא  כאן  שההנאה  כתב  כן  שגם  אביי(  ד״ה 

״בעל כרחו ומאליה״.

הנאה  של  השאלה  את  דימתה  הגמרא 
הבאה לו לאדם בעל כרחו למחלוקת הידועה 
ספסל  בגרירת  שמעון  ורבי  יהודה  רבי  של 
יהודה  שרבי  חריץ,  שיעשה  כשיתכן  בשבת 
ורבי  חריץ  להעשות  שעלול  מכיון  אוסר 
לעשייה  מתכוין  שאינו  מכיון  מתיר  שמעון 
שמחלוקת  לחשוב  יכולים  היינו  לכאורה  זו. 
רבי יהודה ורבי שמעון היא דוקא במלאכות 
שבת, אולם מדימוי זה אנו למדים שמחלוקת 
עשיית  בגדרי  אינה  שמעון  ורבי  יהודה  רבי 

נעשית מלאכה כלל,  מלאכה, שהרי כאן לא 
תוצאה  לדון  יש  כיצד  היא  מחלוקתם  אלא 
הנגרמת בדרך אגב ממעשה מסויים, כמו אדם 
למקום,  ממקום  לטלטלו  כדי  ספסל  שגורר 
מחלוקת  חריץ.  זו  מגרירה  נוצר  אגב  ובדרך 
כרחו.  בעל  הבאה  להנאה  הגמרא  דימתה  זו 
ברחוב  להליכה  דומה  הספסל  גרירת  כאשר 
שיש בו את ריח הע״ז. והתוצאה של עשיית 
להנאה  דומה  הגרירה  הבאה ממעשה  החריץ 

הבאה בעל כרחו בהרחת ריח הע״ז.

בגמרא במסכת שבת )דף כ״ט ע״ב( וברש״י 
אפשר(  דלא  ד״ה  ע״ב  כ״ה  )פסחים  כאן 
מבואר, שכאשר הספסל גדול וכבד ואי אפשר 
להגביהו אלא רק לגררו, הרי גרירתו מוגדרת 
להעבירו  אפשר  שאי  מכיון  אפשר״,  כ״לא 
להגביהו  שאפשר  קטן  וספסל  גרירה,  בלא 
כן,  אם  נמצא  כ״אפשר״.  מוגדר  לגררו  ולא 
חייב  שהאדם  הכוונה  אין  אפשר״  ש״לא 
אפשר  שאי  הכוונה  אלא  הדבר,  את  לעשות 
התוס’  אחרת.  בצורה  הפעולה  את  לעשות 
)פסחים כ״ה ע״ב סד״ה לא( ושאר הראשונים 
שבלתי  הכוונה  אין  אפשר״  ש״לא  הוסיפו, 
אפשרי לחלוטין לעשות את הפעולה בצורה 
אחרת, אלא ש״אי אפשר כדרכו אלא בטורח 
גדול״, ובדוגמת הגמרא – ספסל גדול שקשה 
להביא  אפשר  גדול  שבמאמץ  אף  להגביהו, 

כמה אנשים שירימוהו בלא גרירה.

שבגמרא:  הלשונות  שני  את  נבאר  עתה 
ללשון הראשון, ״לא אפשר ולא מיכוין כולי 
עלמא לא פליגי דשרי, כי פליגי דאפשר ולא 
מיכוין. ואליבא דרבי יהודה דאמר דבר שאין 
מתכוין אסור כולי עלמא לא פליגי דאסור, כי 
שאין  דבר  דאמר  שמעון  דרבי  אליבא  פליגי 
מתכוין מותר. אביי כרבי שמעון, ורבא אמר 
היכא  אלא  רבי שמעון  אמר  קא  לא  כאן  עד 
לפי  לא״.  דאפשר  היכא  אבל  אפשר  דלא 

הרב שמואל רבינוביץ



ופר

ספסל  היינו  מיכוין״  ולא  ״אפשר  המבואר, 
רבי  בדעת  ורבא  אביי  נחלקו  זה  ולפי  קטן, 
שמעון, שלדעת אביי רבי שמעון מתיר לגרור 
לא  ולרבא  גדול,  ספסל  ובין  קטן  ספסל  בין 
התיר רבי שמעון לגרור אלא ספסל גדול שאי 
לגררו, אבל ספסל קטן שאפשר  אפשר אלא 
לרבי  רבי שמעון  מודה  גרירה  בלא  לטלטלו 

יהודה שאסור. )רש״י ד״ה דלא אפשר(.

יהודה  רבי  שמחלוקת  רבא  שלפי  נמצא, 
בהכרח  גדול,  בספסל  רק  היא  שמעון  ורבי 
שמה שאמרו בתחילה ״לא אפשר ולא מיכוין 
הכוונה  אין  דשרי״,  פליגי  לא  עלמא  כולי 
יהודה  לרבי  בין  גדול  ספסל  לגרור  שמותר 
יהודה  רבי  בהכרח  שהרי  שמעון,  לרבי  ובין 
אוסר לגרור גם ספסל גדול לדעת רבא, שאם 
לא כן במה נחלקו רבי יהודה ורבי שמעון – 
שספסל  יהודה  לרבי  שמעון  רבי  מודה  הרי 
שאמרו  שמה  לומר,  יש  בהכרח  אסור.  קטן 
היינו  ״כולי עלמא לא פליגי דשרי״,  בגמרא 
שבזה לא נחלקו אביי ורבא שמותר לדעת רבי 
שמעון. כך מפורש בדברי התוס’ כאן )פסחים 
כ״ה ע״ב ד״ה לא(: ״ללישנא קמא נראה לפרש 
דכ״ע קאי אאביי ורבא, ולא פליגי דשרי היינו 
רבא  דהא  אסר  יהודה  דרבי  שמעון,  לרבי 
בלא  ורבי שמעון  יהודה  דרבי  פלוגתא  מוקי 
אפשר ולא מיכוון, דבאפשר קאמר דמודה רבי 

שמעון דאסור״.

לפי הלשון הראשון, רבי יהודה ורבי שמעון 
נחלקו לפי שרבי יהודה כל גרירה אסורה שמא 
יעשה חריץ, בין כשאפשר להגביה ובין כשאי 
אפשר אלא לגרור, אם כן לדבריו כל תוצאה 
והגורר  ממנו,  חלק  היא  מהמעשה  שנולדה 
שמעון,  רבי  לפי  חריץ.  כחורש  גם  נחשב 
בין  תמיד,  לגרור  מתיר  שמעון  שרבי  לאביי 
באפשר להגביה ובין כשאי אפשר, סובר רבי 
של  מעשה  אינו  גרירה  של  שמעשה  שמעון 

שאיננה  אגבית  תוצאה  והיא  חריץ  חרישת 
כי  לגרור  מותר  ולכן  בעצם המעשה,  כלולה 

עשיית חריץ איננה בכלל הגרירה.

חשוב להדגיש, כי עצם ההיתר לשיטת רבי 
וחוסר  מתכוין״  ש״אינו  בגלל  אינו  שמעון 
דאמרי  ורבא  ״אביי  כי  המתיר,  הוא  הכוונה 
ולא  רישיה  בפסיק  רבי שמעון  מודה  תרוייהו 
ימות״ )ע’ שבת קל״ג ע״א ועוד(, ובזה אפילו 
אינו  שהאדם  כגון  מתכוין  אינו  באמת  אם 
רבי  אוסר  רישיה  פסיק  ידי  על  שימות  יודע 
כיון  כן כעובר בשוגג  ויחשב העושה  שמעון, 
שלא ידע. מוכח מכאן, שה״אינו מתכוין״ אינו 
סיבת ההיתר, אלא רק תנאי בהיתר. וסברת רבי 
שמעון היא שאין עשיית החריץ בכלל הגרירה 
גם  מתכוין  אלא שכשהוא  לגרור.  מותר  ולכן 
אינה  כאן  שפעולתו  נמצא  החריץ  לעשיית 
ממנה  תוצאה  היא  שהחרישה  גרירה  פעולת 
גרירה.  ידי  על  מכוונת  חרישה  פעולת  אלא 
רבי  בדעת  השני  ללשון  להלן  מש״כ  )וראה 

יהודה שלא אפשר וקא מיכוין שרי(.

נמצא שלרבא עצם האפשרות לטלטל את 
הספסל שלא בגרירה יוצרת כאן שתי דרכים 
לטלטול הספסל שבאחת יתכן שיווצר חריץ 
ובאחרת לא, ולכן סובר רבי שמעון שטלטול 
פעולה  משמעה  חריץ  ליצור  שעלולה  בדרך 
לעומת  חרישה,  וגם  טלטול  גם   – כפולה 
שאז  לגררו  רק  שאפשר  גדול  ספסל  טלטול 
והחרישה  בלבד  כטלטול  מוגדרת  זו  פעולה 
נשוב  ממנה.  המתיילדת  טפלה  תוצאה  היא 
ונדגיש גם כאן, כי גם לדעת רבא אין האיסור 
בדרך  מדעת  האדם  בחירת  בגלל  ב״אפשר״ 
זו, כי כאמור דעת האדם עצמו איננה קובעת 
כאן וגם אם האדם אינו יודע שאפשר לעשות 
שמעון  רבי  יאסור  עדיין  אחרת  בדרך  זאת 
כשם שהוא אוסר בפסיק רישיה כשאינו יודע. 
האם   – המעשה  עצם  הוא  כאן  הקובע  שכל 



זפר

והחריץ הוא  הוא מוגדר כמעשה של טלטול 
מעשה  הוא  זה  שמעשה  או  טפלה,  תוצאה 
שיש בו גם טלטול וגם חריצת חריץ. ולדעת 
רבא השאלה האם קיימת אפשרות לעשות את 
התוצאה  האם  קובעת  אחרת  בדרך  המעשה 
כולל  זה  שמעשה  או  טפלה  היא  המשנית 

בתוכו את שני המעשים.

ולא  אפשר  דאמרי  ״איכא  השני,  ללשון 
ורבי  יהודה  דרבי  פלוגתייהו  היינו  מיכוין 
שמעון, לא אפשר ולא קא מיכוין כולי עלמא 
וקא  אפשר  דלא  פליגי  כי  דשרי,  פליגי  לא 
מיכוין, ואליבא דרבי שמעון דאזיל בתר כוונה 
כולי עלמא לא פליגי דאסור. כי פליגי אליבא 
דרבי יהודה דאמר לא שנא מתכוין ולא שנא 
שאין מתכוין אפשר אסור. אביי כרבי יהודה, 
יהודה  ורבא אמר לך עד כאן לא קאמר רבי 
אבל  לחומרא  אלא  כמתכוין  מתכוין  שאין 
ללשון  לא״.  לקולא  מתכוין  כשאין  מתכוין 
זה, מחלוקת רבי יהודה ורבי שמעון בגרירת 
דהיינו  מיכוין״,  ולא  ב״אפשר  היא  ספסל 
בספסל קטן, אבל ״לא אפשר ולא מיכוין״ – 
דהיינו ספסל גדול – ״כולי עלמא לא פליגי 
לגרור  שמותר  מודה  יהודה  רבי  וגם  דשרי״, 
ספסל גדול אף על פי שאפשר שיעשה חריץ.

בזה שונה מה שאמרו כאן ״לא אפשר ולא 
קא מיכוין כולי עלמא לא פליגי דשרי״ ממה 
ולא  אפשר  ״לא  הראשון  בלשון  כן  שאמרו 
ששם  דשרי״,  פליגי  לא  עלמא  כולי  מיכוין 
הכוונה ב״כולי עלמא לא פליגי״ היינו אביי 
ורבא בדעת רבי שמעון שהלכה כמותו, אבל 
רבי יהודה בודאי חולק וסובר שאסור לגרור 
גם ספסל גדול, שאם לא כן במה נחלקו רבי 
יהודה ורבי שמעון לרבא שרבי שמעון מודה 
שאסור לגרור ספסל קטן. לעומת זאת ללשון 
השני שמחלוקת רבי יהודה ורבי שמעון היא 
בגרירת ספסל קטן ומודה רבי יהודה שמותר 

ולא  אפשר  ש״לא  נמצא  גדול,  ספסל  לגרור 

בין  מותר  גדול  ספסל  דהיינו  מיכוין״  קא 

לרבי יהודה ובין לרבי שמעון, ו״כולי עלמא 

ורבי  יהודה  רבי  גם  היינו  דשרי״  פליגי  לא 

שמעון ולא רק אביי ורבא, כמו שהדגיש רש״י 

)פסחים כ״ה ע״ב ד״ה כולי עלמא(.

לפי זה, מחלוקת רבי יהודה ורבי שמעון היא 

בספסל קטן שהוא אפשר ולא קא מיכוין. רבי 

יהודה אוסר לגרור וסברתו היא כסברת רבא 

שטלטול  הראשון,  ללשון  שמעון  רבי  בדעת 

פעולה  משמעה  חריץ  ליצור  שעלולה  בדרך 

לעומת  חרישה,  וגם  טלטול  גם   – כפולה 

שאז  לגררו  רק  שאפשר  גדול  ספסל  טלטול 

והחרישה  בלבד  כטלטול  מוגדרת  זו  פעולה 

ורבי  ממנה.  המתיילדת  טפלה  תוצאה  היא 

אפשר  אם  גם  כי  מקרה,  בכל  מתיר  שמעון 

לראות  אין  מקום  מכל  הספסל  את  להגביה 

בעצם גרירתו מעשה של חרישה.

מחלוקת אביי ורבא היא ב״לא אפשר וקא 

דרבי  ״ואליבא  גדול,  ספסל  דהיינו  מיכוין״, 

לא  עלמא  כולי  כוונה  בתר  דאזיל  שמעון 

קטן  שבספסל  כשם  כלומר  דאסור״,  פליגי 

שבו נחלקו רבי יהודה ורבי שמעון מתיר רבי 

שמעון לגרור אפילו ספסל קטן מכיון שאינו 

גדול שבו מודה גם  וכל שכן ספסל  מתכוין, 

רבי יהודה שמותר, אבל כשמתכוין לכך סובר 

רבי שמעון שאסור לגרור אפילו ספסל גדול.

טעמו של דבר הוא כפי שנתבאר לעיל. אמנם 

אנו  ספסל  גורר  כשאדם  שמעון  רבי  לדעת 

זה כמעשה של טלטול הספסל  רואים מעשה 

ואפילו  חריץ,  חריצת  כמעשה של  ולא  בלבד 

באופן  לטלטלו  אפשרות  שיש  קטן  בספסל 

עדיין  גרירה  של  באופן  דוקא  טלטולו  אחר 

אינו נחשב אלא כטלטול ולא כחריצה, אולם 

כאשר יש כאן כוונה גם לחרוץ חריץ הופכת 

הרב שמואל רבינוביץ



חפר

פעולה זו מטלטול ספסל לפעולת חרישה על 
הבדל  כאן  אין  וממילא   – ואסור  הגרירה  ידי 
אחרת  בדרך  הספסל  את  לטלטל  אפשר  אם 
על  החולק  יהודה  לרבי  זאת,  לעומת  לא.  או 
רבי שמעון בספסל קטן ואוסר לגרור אותו כי 
אפשר להגביהו, נתבאר שסברתו היא שטלטול 
ספסל קטן בדרך שעלולה ליצור חריץ משמעה 
פעולה כפולה גם טלטול וגם חרישה, לעומת 
שאז  לגררו  רק  שאפשר  גדול  ספסל  טלטול 
והחרישה  בלבד  כטלטול  מוגדרת  זו  פעולה 

היא תוצאה טפלה המתיילדת ממנה.

הקובע  הגורם  יהודה  רבי  שלדעת  נמצא, 
הוא עצם הגדרת המעשה: אם המעשה מוגדר 
כמעשה של טלטול בלבד, או כמעשה שאנו 
רואים בו גם טלטול וגם גרירה. לכן, בספסל 
ואין  גרירתו היא טלטולו  גדול שבכל מקרה 
אנו רואים בה פעולה של חריצת חריץ, סובר 
אביי שלרבי יהודה מותר לגרור אותו אפילו 
שהוא חפץ גם בחריצת החריץ, כי כאשר אנו 
מסתכלים על המעשה בעצמותו אנו מגדירים 
משמעות  ואין  כגרירה,  ולא  כטלטול  אותו 
החריץ.  גם  כאן  שיחרץ  לאדם  שנוח  לכך 
לעומת זאת, רבא חולק וסובר שכאן גם רבי 
יהודה מודה לרבי שמעון שאסור, כי ״עד כאן 
יהודה שאין מתכוין כמתכוין  רבי  לא קאמר 
מתכוין  כשאין  מתכוין  אבל  לחומרא  אלא 
רבי  שאוסר  מה  לרבא  כלומר,  לא״.  לקולא 
שאפשר  מכיון  כי  קטן  ספסל  לגרור  יהודה 
גם להגביהו נמצא שגרירתו היא פעולה שיש 
בה גם טלטול וגם חריצה, אין הכוונה לומר 
בעצמו,  המעשה  הגדרת  על  רק  שמסתכלים 
אלא להוסיף שמסתכלים גם עליה, אבל ברור 
שאם יש כאן ״מתכוין״ לחריץ גם זה מגדיר 
את הפעולה כחריצה, כמו שסובר רבי שמעון.

הפטורים  שאין  מתבאר,  האמור  מכל 
האמורים בסוגיא תלויים מצד דעתו של האדם 

וכו’,  מתעסק  שוגג,  אנוס,  דוגמת  העושה, 

שבהם הפטור הוא מצד החסרון שיש בדעתו 

של האדם העושה – אם מפני שלא רצה בכלל 

באונס,  כמו  כך  על  והוכרח  המעשה  לעשות 

ידע שיש  אם מפני שנתכוון למעשה אך לא 

איסור בדבר כמו בשוגג, ואם מפני שנתכוון 

לעשותו  נתכוון  לא  אך  המעשה  את  לעשות 

באופן האסור, כגון מתעסק שנתכוון לחתוך 

מן התלוש וחתך מן המחובר. כל פטורים אלו 

הצד השווה שבהם שהאדם עשה את המעשה, 

אך יש חסרון מצד דעתו שלו בכוונת המעשה. 

מצד  הוא  הנידון  בסוגיא  כאן  זאת,  לעומת 

אחר: הפטור של ״לא אפשר״ הוא פטור מצד 

עצם המעשה – אם אפשר לעשות את המעשה 

בצורה אחרת או לא, ואינו תלוי בדעת האדם 

העושה אם ידע שאפשר לעשותו באופן אחר 

)כגון שלא ידע שיש דרך אחרת ללכת בה(.

לסיכום:

בעל  לו לאדם  ב״הנאה הבאה  דנה  הגמרא 

כתוצאה  לאדם  הבאה  הנאה  דהיינו  כרחו״, 

במטרה  שנעשה  ממעשה  שנולדה  טפלה 

אחרת. כגון, מי שגורר ספסל כדי לשבת עליו 

ועל ידי כך נוצר חריץ בקרקע, או מי שהולך 

למקום מסוים ובדרך הוא מריח ריח ע״ז, וזה 

כרחו״,  לו לאדם בעל  כ״הנאה הבאה  מוגדר 

כי האדם עשה מעשה מותר )גרירה או הליכה( 

ומאליה באה אליו ההנאה שנולדה ממנו.

בנידון זה של ״הנאה הבאה לו לאדם בעל 

שבהם  חילוקים  בשני  הגמרא  דנה  כרחו״ 

ורבי  יהודה  רבי  בדעות  ורבא  אביי  נחלקו 

ואינו  ומתכוין  אפשר,  ולא  אפשר  שמעון: 

העולה  כפי  הגדרותיהם  את  נסכם  מתכוין. 

מהסוגיא:

‘אפשר ולא אפשר’, היינו שאפשר לעשות 



טפר

את אותו מעשה באופן אחר בלא טירחה רבה 
)כגון להגביה ספסל קטן ולא לגררו, או להגיע 
אל המקום בלא לעבור ליד ריח הע״ז(, ו’לא 
אפשר’ היינו שאי אפשר לעשות את המעשה 
וכבד  גדול  ספסל  )כגון  גדול.  בטורח  אלא 
או דרך ארוכה מאוד(. כאשר אפשר לעשות 
את אותו מעשה באופן אחר, יש מקום לומר 
שעצם הבחירה באפשרות שתווצר ממנה גם 
המעשה  עשיית  את  מגדיר  נוספת  תוצאה 
גם  התוצאה,  את  בו  שיש  כמעשה  זה  באופן 
אם אין האדם מתכוין לכך כלל. )למשל, עצם 
הספסל  את  להגביה  האפשרות  של  קיומה 
גם  בו  שיש  למעשה  גרירתו  הופכת  הקטן 
חריצת חריץ, אף אם האדם אינו יודע שאפשר 

להגביה או אינו חפץ כלל בחריץ(.

לאחר  אם  היינו  מתכוין’  ואין  ‘מתכוין 
האדם  מהמעשה,  הטפלה  התוצאה  שנולדה 
נהנה ומרוצה ממנה או לא. אבל בשום אופן 
מלכתחילה  כוונה  אינה  ‘מתכוין’  הגדרת 
זו.  תוצאה  לקבל  כדי  המעשה  את  לעשות 
חריץ  לחרוץ  כדי  ספסל  הגורר  כאמור,  לכן, 
)או גם לשבת וגם לחרוץ( אין צד שיפטר, כי 
אין זו תוצאה טפלה מהמעשה. כל הנידון הוא 
במי שגורר ספסל כדי לשבת, ולאחר שנתברר 
שנעשה חריץ, יש חילוק אם הוא שמח ונהנה 
בחריץ  ענין  כל  לו  שאין  או  )‘מכוין’(  ממנו 
או בדוגמת הריח – מי  )‘לא קא מכוין’(.  זה 
נמצא  ובדרך  למקום  להגיע  כדי  שהולך 
שהריח את ריח הע״ז, יש חילוק אם הוא נהנה 

מן הריח או שאין לו בו כל ענין.

יא. איסור הרחה שמא יבוא לאכול

בנוסף לעצם השאלה אם מותר להנות מריח 
של חמץ בפסח מצד איסור ההנאה מהחמץ, 
)סי’  הלכה  הביאור  דברי  את  לעיל  הבאנו 
תמ״ג ס״א ד״ה אפי’( שדן לאסור הרחת חמץ 

מפני שיש חשש שעל ידי הרחת החמץ יבואו 
לאכלו, וכתב: ״ובר מן דין יש לאסור מטעם 
אחר דשמא יבא לאכלו, עיין במנ״י כלל ל״ו 
שם  והביא  אלו.  בפרטים  שהאריך  ל״ח  ס״ק 
ס״ב  רט״ז  סי’  ולעיל  זה.  כעין  הרוקח  בשם 
זה  בכגון  כתבנו  המוסק  ד״ה  הלכה  בביאור 
מיניה  בדילא  דלא  בחמץ  ובפרט  לאיסור, 

כולא שתא״.

לכאורה משמע מדברי הביאור הלכה שציין 
מטעם  שם  שהנידון  ל״ו  כלל  יעקב  למנחת 
שמא יבוא לאכלו. אמנם מעיון במנחת יעקב 
ובראשונים שהביא שם מתבאר שהם לא אסרו 

מטעם זה אלא מטעם אחר, כפי שנבאר.

שמא  איסור  דבר  להריח  שאסור  החידוש 
הלכה  הביאור  בדברי  מבואר  לאכלו,  יבוא 
בסי’ רט״ז ס״ב )ד״ה המוסק(, שכתב: ״איברא 
דמסתברא דלא כל דבר שוה בזה, דדבר כמו 
ולא  להריח  עומד  שעיקרו  וכדומה  מוס״ק 
לאכילה, ואפילו אם נותנין אותו בקדירה ג״כ 
כשמריח  חיישינן  לא  בודאי  להריח,  עיקרו 
שעיקרו  בדבר  משא״כ  לאוכלו.  יבוא  שמא 
עומד לאכילה ומחמת טוב טעמו מריח, בזה 
מסתברא דלכתחלה אין להריח, כיון דגם ריחו 
טובו  מחמת  שמריח  התבשיל  טעם  רק  הוא 
יבוא  שמא  לחוש  יש  בודאי  וכדומה  ושמנו 
לאוכלו. ודוגמא לזה איתא בש״ס )-שבת דף 
י״ג ע״א( אמרינן לנזירא סחור סחור, לכרמא 
וכ״ש  לאוכלו.  יבוא  שמא  משום  תקרב,  לא 
להריח בו להדיא לעורר בו תאוה לאותו דבר, 
קיוהא  ביה  דאית  מלתא  הוא  אם  ומכש״כ 
ע״ב  ס’  דכתובות  סוגיא  כההיא  וכדומה, 
ס״א  דף  בכתובות  הגמרא  לסוגיית  )-כוונתו 
ע״א, שאמרו שם על מאכלים שהמריחם ואינו 
אוכלם מסתכן ״כללא דמילתא כל דאית ליה 
ריחא ואית ליה קיוהא״, ולכן צריך גם לתת 
לשמש הסעודה לטעום מהם כדי שלא יסתכן, 

הרב שמואל רבינוביץ



רצ

וכמבואר בטוש״ע או״ח קס״ט א’( בודאי אסור 
להריח בו לכתחילה שמא יחלש מחמת ריחו 
עובדא  כההיא  לאכול,  גם  מוכרח  יהיה  ואז 
הנ״ל שם בש״ס. והסביר לנו שם באס״ז בשם 
הרא״ה משום דדיינינן ליה כעוברה שהריחה 
הלכה,  הביאור  חידוש של  הוא  זה  דין  ע״ש. 
ובאחרונים.  בראשונים  כן  לפני  הוזכר  שלא 
)וע’ בשו״ת שיח יצחק סי’ ת״ג שכתב סברא 

זו מעצמו(.

ל״ט  )שער  הארוך  והיתר  האיסור  מדברי 
סי’ ל״ג( וההגהות מוכח שלא חששו בהרחת 
איסור שמא יבוא לאכלו, שכתב: ״ואפילו ריח 
בצד  ולעמוד  לעבור  כגון  דאורייתא  דפיטום 
תבשיל ופיטום של א״י מותר לכתחילה בכל 
כ״ש  פ’  ובגמ’  בהנאה.  מותר  שהוא  איסור 
אמרינן כל שיש בו משום קול ומשום מראה 
וריח אין בו משום מעילה. וכתב שם במרדכי 
מעילה הוא דליכא, איסורא מיהו איכא, והיינו 
באיסור הנאה שהם במעילה דמיירי ביה. אבל 
ול״ד  מותר.  בהנאה  שמותר  וטריפה  בנבילה 
דהתם  איסור,  של  מתבלין  דמוגמר  לריח 
הריח הוא עיקר הנאה, ועוד דהכא איכא אויר 
״ואפילו  שם:  ובהגהה  הריח״.  עיקר  המבטל 
להריח חמצו של א״י חם תוך הפסח היה מותר 
שמא  אלא  בהנאה,  נאסר  דלא  מאחר  מדינא 
חמצו של א״י אינו מותר בהנאה אלא דווקא 
אחר פסח. שאילה״. מוכח מדבריהם, שכל מה 
שדנו הוא אם יש איסור בעצם ההנאה מריח 
יבוא  בהרחה  שמא  חששו  לא  אבל  איסור, 

לאכול מהאיסור.

בגמרא  מצינו  מסויימים  באופנים  מאידך, 
להתעסק  או  להתקרב  שאסור  ובראשונים 
בלא  אף  לאכלו,  יבוא  שמא  גוי  של  בחמץ 
אמרו:  ע״א(  ו’  דף  )פסחים  בגמרא  להריחו: 
״אמר רב יהודה אמר רב המוצא חמץ בביתו 
ביום טוב כופה עליו את הכלי אמר רבא אם 

של הקדש הוא אינו צריך מאי טעמא מיבדל 

בדילי מיניה. ואמר רב יהודה אמר רב חמצו 

ופירש  עשרה״.  מחיצה  לו  עושה  נכרי  של 

שלא  משום  הכלי...  את  עליו  ״כופה  רש״י: 

לו  עושה  כלי:  כפיית  צריך  ויאכלנו  ישכח 

ויאכלנו,  ישכח  שלא  היכר  משום  מחיצה... 

ולא סגי ליה בכפיית כלי כל שבעה, שהכלי 

ברמב״ם  להלכה  נפסק  וכך  לצורך״.  ניטל 

ובשו״ע  ה״ב(,  ופ״ד  ה״ח  פ״ג  ומצה  )חמץ 

)או״ח סי’ ת״מ ב’ וסי’ תמ״ו א’(. הרי מבואר, 

שיש לעשות מחיצה לחמץ בפסח על ידי כלי, 

שלא ישכח ויבוא לאכלו.

)ח״א  הרשב״א  בשו״ת  כתב  זה  פי  על 

נכרי  של  חמץ  להחזיק  שמותר  קע״ז(,  סי’ 

ואין צריך לעשות לו מחיצה  כשהנכרי עמו, 

ויאכל,  ישכח  שמא  אצלו  המופקד  כבחמץ 

אבל  ממנו.  בדל  והוא  משמרו  בעליו  שכאן 

בודאי אסור להעלות עמו על השולחן, שקרוב 

זה  שמכירים  כיון  פשיעה  לידי  לבוא  הדבר 

את זה, שכמו שאין הישראל מקפיד על הגוי 

שיאכל  הגוי  מקפיד  אין  כך  משלו  שיאכל 

אסור  מפה  בהפסק  ואפילו  משלו,  הישראל 

שמא יתערב פירור חמץ בשל ישראל. 

מצינו  שלא  אף  כי  מתבאר,  זה  מכל 

דבר  להריח  איסור  ובאחרונים  בראשונים 

לגבי  מקום  מכל  לאכלו,  יבוא  שמא  איסור 

להתרחק  שצריך  בפירוש  מצינו  בפסח  חמץ 

יש  רגילים לאכלו  ממנו, שמפני שכל השנה 

חשש שמא גם בפסח יבוא לאכול ממנו.

הביאור  דברי  כל  שגם  מסתבר  זה,  לפי 

רגיל  שהאדם  במקום  דוקא  אמורים  הלכה 

ומצוי לאכול את האיסור )או הדומה לו(, ולכן 

להתפתות  יבוא  ההרחה  ידי  לחשוש שעל  יש 

אין  בכך  רגילות  שאין  במקום  אבל  ולאכלו, 

שכתב  כמו  הענין,  לפי  הכל  כי  לזה,  לחוש 



אצר

הביאור הלכה בעצמו ״דלא כל דבר שוה בזה״. 

)פסחים  התוס’  בדברי  מצינו  לדבר  ראיה 
דף ב’ ע״א תד״ה אור(, שהסבירו מדוע חייבו 
חכמים לבדוק חמץ ולא די בביטולו: ״ונראה 
החמירו  בעלמא  בביטול  דסגי  דאע״ג  לר״י, 
חכמים לבדוק חמץ ולבערו שלא יבא לאכלו. 
ככר  רבא  דבעי  י:(  )דף  לקמן  משמע  וכן 
בשמי קורה וכו’ או דלמא זימנין דנפל ואתי 
למיכליה. והטעם שהחמירו כאן טפי מבשאר 
משום  לבערם  הצריכו  שלא  הנאה  איסורי 
בפסח  רק  נאסר  ולא  השנה  כל  מותר  דחמץ 
יא.(...  )דף  לקמן  כדאמר  מיניה  בדילי  ולא 
אי נמי שאני חמץ שהחמירה בו תורה לעבור 
ימצא החמירו חכמים לבדוק  ובל  יראה  בבל 
דילמא  משום  דביטלו  היכא  אפילו  ולבערו 
אתי למיכליה״. מבואר מדברי התוס’, שאף על 
פי שבסתם חמץ אנו מחמירים לבדקו ולבערו 
כדי שלא יבוא לאכלו, אם החמץ בשמי קורה 
מבואר בגמרא )פסחים י’ ע״ב( שאין חוששים 
שעד  מפני  ויאכלו  ויורידו  סולם  יביא  שמא 
אז יזכר באיסורו. וכל החשש הוא שמא יפול 
בתוך  הככר  ואם  לאכלו.  יבוא  ואז  מהקורה 
שמא  רק  הוא  שהחשש  בגמרא  מבואר  הבור 
אין  אבל  ויאכלנה,  לבור  אחר  לצורך  ירד 

חוששים שירד במיוחד לבור כדי לאכלה.

אם כן, כל החשש שכתבו הראשונים בחמץ 
של גוי שמא יבוא לאכלו הוא דוקא כשהאדם 
מתעסק עם החמץ, או כשהגוי אוכל עמו על 
חוששים  אין  זה,  בלא  אבל  חמץ,  השולחן 

ואדרבה מבואר  גוי.  יקח מחמץ של  שהאדם 

שלחמץ  פי  על  שאף  הנ״ל  הרשב״א  בדברי 

שלו צריך היהודי לכפות עליו כלי שלא יבוא 

לאכלו, בחמץ של גוי כשהגוי נמצא אין צורך 

ממנו,  בדל  היהודי  וממילא  משמרו  הגוי  כי 

ואין חוששים שמא יבקש רשות מהגוי לאכלו.

לסיכום: 

האסור  מאכל  של  ריחו  את  להריח  מותר 

באכילה, ואין בעצם ההרחה סתם חשש שמא 

יבוא על ידי כך לאכלו, כפי שמוכח בראשונים 

ובאחרונים. אמנם, כאשר אדם מתעסק בדבר 

הוא  שבקלות  באופן  לידו  נמצא  או  האסור, 

יכול לבוא לידי טעימה מהאיסור. ובפרט אם 

שמא  חשש  ויש  ומגרה  חזק  ריח  לאיסור  יש 

יתאוה לאכול עד כדי סכנה – בכל  כשיריח 

אלו יש להמנע מלהריח את האיסור כדי לא 

לבוא לאכלו, והכל לפי הענין.

כל  לאכלו  שרגילים  מפני  בפסח,  בחמץ 

השנה, מצינו בגמרא שיש להרחיקו מהישג יד 

שלא יבואו לאכלו, )אף בלי קשר לריחו(. וכן 

בחמץ של גוי לא ראוי לעסוק בו או לאכול 

לידו שמא יבוא לאכול ממנו. אך אם החמץ 

אינו בהישג יד אלא צריך פעולה מיוחדת כדי 

להגיע אליו אין חשש בדבר שישכח ויאכלנו 

כי עד שיעשה כן יזכר.

יב. העולה לדינא

א. כמעט כל הראשונים כתבו שלהלכה חמץ של גוי אסור בהנאה בתוך הפסח. וכך נפסק 
בשו״ע וברמ״א.

ב. בגמרא מבואר שהנאה מסממני ריח של הקדש נחשבת הנאה ממשית, והמריח מעל, 

הרב שמואל רבינוביץ



בצר

בשונה מהנאת קול ומראה, ורק לאחר שנעשית מצותן אין בהם מעילה. אך המהרש״א 
הוכיח מתוס’ שאיסור דרבנן יש בהם. להלכה נפסק שדוקא בדברים העומדים להריח יש 
איסור בהרחת איסורי הנאה, אבל דבר שאינו עומד לריח, דוגמת יין נסך, מותר להריח 
אותו. אולם יין שמשתמשים בו כדי להנות דוקא מריחו, כגון בזילוף, הופך להיות כדבר 

העומד לריח שאסור.

כהנאה  נחשבת  איסור  דבר  נראה שהרחת  ומפסקי השו״ע  דברי הראשונים  ג. מפשטות 
ממנו, ולכן רק דברים האסורים בהנאה ושעיקרם לריח אסור להריחם, אבל דבר שמותר 
בהנאה אין כל איסור בהרחתו. מאידך, לדעת הרוקח מי שמריח בשר נבלה שמן ומתכוין 
להנות בהרחתו, הרי זה כטועם ממנו ואסור. ובספר איסור והיתר חולק ומתיר. המנחת 

יעקב הביא שיש בדבר מחלוקת ראשונים, אך הרבה אחרונים פסקו להתיר.

ד. לפי הנפסק בשו״ע ביו״ד שאסור להנות מריח איסורי הנאה העומדים לריח כמו הדס 
כן  אם  מריחו,  להנות  מותר  נסך,  יין  כגון  לריח,  עומד  שאינו  דבר  אבל  ע״ז,  של  וורד 
לכאורה גם פת חמץ בפסח שאינה עומדת לריח מותר להנות ממנה. אולם למעשה יש 
אחרונים )לחלק מהדעות המובאות בשו״ע בהלכות ברכת הריח או״ח רט״ז י״ד( שמצדדים 
שיש חשיבות לריח פת. ובנוסף לכך שמצינו שיש מחמירים בסוגיית ״ריחא מילתא״ שאף 
שבשאר איסורים מותר, באיסור חמץ שהוא במשהו אסור בדיעבד. ולכן בביאור הלכה 

מצדד להחמיר בדבר על פי שיטות אלו.

ה. מותר להריח את ריחו של מאכל האסור באכילה, ואין בעצם ההרחה סתם חשש שמא 
יבוא על ידי כך לאכלו, כפי שמוכח בראשונים ובאחרונים. אמנם, כאשר אדם מתעסק 
בדבר האסור, או נמצא לידו באופן שבקלות הוא יכול לבוא לידי טעימה מהאיסור, ובפרט 
אם יש לאיסור ריח חזק ומגרה ויש חשש שמא כשיריח יתאוה לאכול עד כדי סכנה – בכל 

אלו יש להמנע מלהריח את האיסור כדי לא לבוא לאכלו, והכל לפי הענין.

להרחיקו  שיש  בגמרא  מצינו  השנה,  כל  לאכלו  שרגילים  מפני  בפרט,  בפסח  בחמץ  ו. 
מהישג יד שלא יבואו לאכלו, )אף בלי קשר לריחו(, וכן בחמץ של גוי לא ראוי לעסוק בו 
או לאכול לידו שמא יבוא לאכול ממנו, אך גם כאן אם החמץ אינו בהישג יד אלא צריך 
פעולה מיוחדת כדי להגיע אליו אין חשש בדבר שישכח ויאכלנו כי עד שיעשה כן יזכר.

•

דברי הגר״א נבנצל שליט״א, רב העיר העתיקה, על כל הנ״ל:

נראה לי שאם נהנה מריח של מאפה חמץ אסור לו לעבור בשווקים של הדרכים אל הכותל 
המערבי אלא ילך דרך הרובע היהודי, ורק אם ריח זה דוחה אותו, ואפילו שדחיה זו היא 

רק בחג הפסח בגלל האיסור, מותר לו ללכת בכל השווקים.



שאלה:

בבית הוריי נהגו שלא לאכול מצה שרויה 

אני  אף  וכדומה.  מצה  מקמח  עוגות  בפסח: 

לאחר  ואף  השנים,  כל  במשך  כך  נהגתי 

נישואיי. בבית אשתי לא נהגו כן ולכן הדבר 

גורם לסיבוכים, בפרט אצל הילדים. ברצוני 

חייב  ואני  ממש,  אסור  הדבר  האם  לדעת 

להמשיך במנהג זה, או שיש דרך לשנות את 

מנהגי.

תשובה:

ה(:  ה,  ומצה  )חמץ  הרמב”ם  כתב  א. 

מבשלין  אין  החדשות,  הקדרות  ״כשמוללין 

אותה,  וטחנו  שחזרו  אפויה  מצה  אלא  בהן 

יפה,  קלהו  לא  שמא  אסור,  קלי  קמח  אבל 

ויבוא לידי חימוץ”. כלומר, מותר לבשל קמח 

מצה אולם אסור לבשל קמח העשוי מגרעינים 

קלויים. וההסבר הוא, מפני שקמח מצה שכבר 

נאפה, אינו בא לידי חימוץ גם אם יבשלוהו 

אחר כך )רבנו מנוח, שם(.

זה הוא בגמרא )פסחים מב  מקורו של דין 

ושם: רבא... מחו ליה בחסיסיה, על פי פירוש 

)או”ח  ערוך  בשולחן  גם  נפסק  כך  הרי”ף(. 

תסד, ג(.

ב. ה”משנה ברורה” )שם סק”ח( כותב בשם 

מצה  בתוך  קמח  מצאו  אברהם” שאם  ה”מגן 

זה  שקמח  משום  ברוטב  ליתנו  אסור  אפויה 
בוודאי לא נאפה יפה, מפני שהמצה מפסיקה 
בין הקמח לבין חום התנור, ולכן אם נתנוהו 

בתבשיל - נאסר התבשיל אף בהנאה. 

לפי זה, אם יש חשש שבתוך המצה יש קמח 
בנוזלים,  לשרייתו  לחשוש  צריך  נאפה  שלא 

משום שהדבר יביא לחימוץ הקמח.

בזמנים  כנראה  מצוי  היה  זה  חשש  ג. 
יותר, שהמצות היו אז עבות ביותר,  קדומים 
סת”ס  שו”ע  )ע’  עובי  טפח  כדי  עד  לפעמים 
מצה  לכתחילה  עושים  שאין  הכותב  ס”ה, 
בעובי טפח ובדיעבד מותר. ואם עובי המצה 
אף  ברורה  המשנה  מתיר  מטפח  פחות  קצת 

לכתחילה(.

על  שהחמירו  מעשה  אנשי  היו  זה  מטעם 
שרויה  מצה  שום  ״אוכלים  היו  ולא  עצמם 
נשאר  שמא  שחוששין  במים,  מבושלת  או 
עכשיו  ויתחמץ  נילוש,  שלא  קמח  מעט  בה 
תשובה  )שערי  הבישול”  או  השרייה  ידי  על 
תס, סק”י בשם הפר”ח(. אולם בזמננו, שאין 
אופים מצות עבות כלל, אלא רקיקים דקים, 
חוששים  כמו שאין  לכך,  לחוש  לכאורה  אין 
לאכול המצה עצמה, ואין חוששים שמא יש 

בתוכה מה שלא נאפה יפה ונתחמץ )שם(.

כל  רחוק  חשש  שמפני  שהוסיפו,  יש  ד. 
המצה,  בתוך  נאפה  שלא  קמח  שנשאר  כך, 
דברי  דחו  ולכן  טוב  יום  שמחת  למנוע  אין 

מצה שרויה בפסח

הרב שמואל דב שפירא
רב המועצה המקומית כוכב יאיר-צור יגאל

גצר



דצר

בשם  סה,  ח”ב  יעב”ץ  )שאילת  המחמירים 
אביו החכם צבי(.

שמים;  לשם  היא  כולם  שכוונת  ודאי 
שמץ  של  משמץ  לפרוש  דעתם  המחמירים, 
והמקילים מחמירים משום שמחת  חמץ,  של 
יום טוב, ״שלא ערב להם מצה חריבה” )שערי 

תשובה, שם(.

להחמיר  שרוצה  שמי  הוסיפו  המקילים 
יתנה  שרויה,  מצה  לאכול  שלא  במנהגו, 
בפירוש שאינו מקבל עליו שיעשה כן תדיר. 
ואפילו אם לא אמר כך בפירוש, אין הוכחה 
גמורה שאוסר זאת על עצמו, שהרי אינו עושה 
פעולה חיובית המוכיחה את מנהגו המחמיר, 

ולכן מותר לו לשנות את מנהגו )שם(.

ה. מעתה, בענייננו, שהבן לא חשב להחמיר 
על עצמו אלא בגלל מנהג אבותיו, והבן היה 
בטעות.  קבלה  זו  הרי  הדין,  הוא  שכך  סבור 
קבלה כזו, מעיקר הדין אף אינה צריכה התרת 
נדר מכיוון שקיבל עליו בטעות, ואולם עדיף 
כמו  מנהגו  את  לו  יתיר  וזה  לחכם  שילך 

בהתרת נדר )אגרות משה או”ח ג, סד(.

ו. לכאורה יש להקשות על מסקנה זו. הרי 
את  מחייב  ההורים  שמנהג  ההלכה  ידועה 
״כבר  בגמרא:  שאמרו  וכמו  הבאים,  הדורות 
בני  ״שמע  ונאמר:  עליהם,  אבותיכם  קיבלו 
מוסר אביך ואל תיטוש תורת אמך” )פסחים 
נ: לעניין יום טוב שני של גלויות(, ולפי זה, 
במנהגים מחמירים  להקל  יכולים  הבנים  אין 

של אבותיהם.

הפוסקים  המקרים:  בין  לחלק  יש  ואולם 
כתבו שאסור לשנות מנהגי אבות דווקא אם 
כל בני אותה העיר הנהיגו על עצמם חומרה 
מסוימת, אבל אם החומרה אינה אלא של חלק 
)יחוה  מהציבור אין הבנים חייבים לנהוג כך 
דעת א, יב בשם הרבה אחרונים(. לכן בחומרה 
קטניות  אכילת  באיסור  האשכנזים  שנהגו 
אין להקל, משום שחומרה זו נהוגה אצל כל 

האשכנזים.

אלא  זה  אין  שרויה,  מצה  בנידון  אולם 
מנהג של חלק מהאשכנזים, ומדברי הפוסקים 
בימינו  שייך  אינו  החומרה  שטעם  מבואר 
להקל,  שאפשר  נראה  לכן  לעיל.  וכמבואר 
את  להתיר  יכולים  בכך  החפצים  והבנים 
שאלה  ידי  על  זאת  ויעשו  המחמיר,  המנהג 

לרב, והוא יתיר להם כהתרת נדרים.

סיכום: 

בפסח  שרויה  מצה  לאכול  שלא  שנהג  מי 
שכך  וחשב  הוריו  בבית  נהגו  שכך  מכיוון 
ולהקל  מנהגו  את  לשנות  יכול  הדין,  הוא 
ידי  על  זאת  ויעשה  שרויה.  מצה  באכילת 

שאלה לחכם1.

1( )הערת המערכת:( בעניין זה, ראה שו”ע אדמו”ר 
הזקן ח”ה-ו’ עמ’ תתצד )בשו”ת ס”ו(. שו”ת הרב סכ”ח. 
לעניין מנהג חב”ד באכילת מצה שרויה: ראה הגדה של 
פסח עם ליקוטי טעמים, מנהגים וביאורים עמ’ לז )ספר 
המנהגים - חב”ד עמ’ 14(, קובץ יגדיל תורה נ.י. גל’ 

י”ב עמ’ יו”ד. ועוד.











הזה  העם  את  ראיתי  משה,  אל  ה׳  ״ויאמר 
והנה עם קשה עורף הוא” )שמות לב, ט(. והנה 
הניחה  ״ועתה  נאמר:  מכן  שלאחר  בפסוקים 
לי ויחר אפי בהם ואכלם ואעשה אותך לגוי 
גדול . . כי לא אעלה בקרבך כי עם קשה ערף 
משה  אל  ה׳  ויאמר   .  . בדרך  אכלך  פן  אתה 
אמור אל בני ישראל אתם עם קשה ערף, רגע 
אחד אעלה בקרבך וכליתיך ועתה הורד עדיך 
מעליך ואדעה מה אעשה לך . . וימהר משה, 
ויקד ארצה וישתחוו. ויאמר אם נא מצאתי חן 
בעיניך ה’ ילך נא ה’ בקרבנו כי עם קשה ערף 

הוא וסלחת לעווננו ולחטאתנו ונחלתנו”.

ויש להתבונן. הרי הקב״ה חרה אפו והגדיר 
״עם  בכינוי  ישראל  עם  את  פעמים  שלש 
קשה עורף״, ומסביר רש״י: ״עם קשה ערף - 
מחזירים קשי ערפם לנגד מוכיחיהם וממאנים 

לשמוע”.

מתפלל  רבינו  כשמשה  אנו,  רואים  והנה 
ישראל  לעם  שיסלח  יתברך  אליו  ומתחנן 
מכיוון  לפניו:  מזכיר  הארץ,  אל  אותו  ויעלה 
שהם עם קשה עורף לכן ״ילך נא ה’ בקרבנו” 
ביותר שהטיח הקב״ה  הגינוי הקשה  אותו   -
בישראל, באותו מטבע לשון מבקש שהקב״ה 
יסלח לעם ישראל ויעלה אותם! ולכאורה אין 

זה מובן.

בפרק  בפרשה  נתבונן  כאשר  לומר,  אפשר 
לג, פסוק יח: ״ויאמר הראני נא את כבודך”. 
ובפסוק כג אומר לו הקב״ה למשה: ״והסירותי 

את כפי וראית את אחרי״ - ומפרשים, הראה 

לו קשר תפילין של ראש. ויש לשאול - הרי 

ואחד  ביד  אחד  בתפילין,  יש  קשרים  שני 

יד?  של  לו  הראה  לא  ומדוע  בעורף,  בראש, 

ובכלל, וכי משה רבינו לא ידע כיצד לעשות 

קשר של תפילין?

ראש  של  תפילין  של  קשר  לו  הראה  לכן 

שהוא בעורף, ורמז מסר לו: אמנם נכון הדבר, 

הם עם קשה עורף, אבל הקשה-עורף יש בו 

שני הפכים: אם הם מפנים אותו כלפי העגל 

אם  אבל  העגל.  את  עבדו  ערפם  בקשיות   -

הם קושרים את הקשה עורף לתפילין שהוא 

״שמע”,   - יתברך  שמו  יחוד  שהוא  בראש, 

על  עצמם  למסור  יכולים  הם   - ״ואהבת” 

קדושת השם.

וזה דבר נפלא ותכונה נפלאה שבה יכולים 

הדורות,  כל  במשך  שראינו  כמו  להשמר, 

הדורות  בכל  התורה  על  עצמם  שמסרו 

במסירות נפש.

מעלה  שזו  הרמז  את  הבין  רבינו  משה 

עם  שהם  מכיון  דווקא  ישראל.  לעם  גדולה 

קשי עורף, אם כן בקשיות עורפם הם יכולים 

למסור נפשם על עיקרי התורה, כי הם קשורים 

ולכן  נפש,  במסירות  יתברך  השם  לאהבת 

הוא”,  ערף  קשה  עם  כי  בקרבנו  ה’  נא  ״ילך 

ובזה יכולים לשמור את התורה בכל הדורות 

ולמסור עצמם קדושת השם. ודוק.

עם קשה עורף הוא - למעליותא

הרב שמעון ביטון
 מרא דאתרא בית שמש, 
מח"ס שו"ת מלאכת שמעון

טצר





הצגת השאלה

בגדר  שלא  שהוא  נס  לאדם  קורה  כאשר 

הטבע, אפשר לראות זאת כמעלתו של אותו 

אדם, שה’ הטריח עבורו את הטבע להשתנות. 

משתי  שלילי  באופן  זאת  לראות  ואפשר 

מזכויותיו  ינכו  כך  שבשל  האחת  סיבות. 

שגרם  מהותית  נוספת  וסיבה  הבא,  בעולם 

טרחה לפמליא של מעלה. ואולי סיבה נוספת 

על  להסתמך  האדם  בני  את  שמלמד  והיא 

ניסים ולא על עבודת ה’.

חוני המעגל

כך מסופר בגמרא1:

התפלל  המעגל:  לחוני  לו  שאמרו  ״מעשה 

שירדו גשמים! אמר להם: צאו והכניסו תנורי 

פסחים בשביל שלא ימוקו. התפלל ולא ירדו 

גשמים. מה עשה? עג עוגה ועמד בתוכה, ואמר 

לפניו: רבונו של עולם! בניך שמו פניהם עלי 

שאני כבן בית לפניך, נשבע אני בשמך הגדול 

שאיני זז מכאן עד שתרחם על בניך. התחילו 

אלא  שאלתי,  כך  לא  אמר:  מנטפים,  גשמים 

לירד  התחילו  ומערות.  שיחין  בורות  גשמי 

בזעף, אמר: לא כך שאלתי, אלא גשמי רצון 

ברכה ונדבה. ירדו כתקנן, עד שיצאו ישראל 

באו  הגשמים.  מפני  הבית  להר  מירושלים 

1( מסכת תענית תחילת פרק שלישי, דף יט ע”א.

ואמרו לו: כשם שהתפללת עליהם שירדו, כך 

וראו  צאו  להם:  - אמר  להן!  התפלל שילכו 

בן  שמעון  לו  שלח  הטועין.  אבן  נמחית  אם 

נידוי,  עליך  גוזרני  אתה  חוני  אלמלא  שטח: 

לפני  מתחטא  שאתה  לך  אעשה  מה  אבל 

המקום ועושה לך רצונך, כבן שהוא מתחטא 

על אביו ועושה לו רצונו, ועליך הכתוב אומר 

ישמח אביך ואמך ותגל יולדתך”.

מה רצה רבי שמעון בן שטח מחוני, מדוע 

הוא חשב שמגיע לו נידוי?

בדיוק  מבקש  שהוא  משום  אחת  אפשרות 

ואינו  רוצה,  את המידה המיוחדת אותה הוא 

מסתפק בפחות או ביותר. אולי משום שהוא 

אינו מודה על מה שקיבל, אלא מיד ״מתלונן”, 

ומבקש בדיוק רב יותר.

אינו  חוני  כי  לומר  היא  אחרת  אפשרות 

קלקול  לתקן  עצמם,  לבדוק  העם  את  מחנך 

כלשהו המצוי ביניהם ומתוך כך יפתחו להם 

שערי שמים, אלא הולך ומבקש ונענה, כאשר 

כדי  היא לשפר את מעשינו  הדרך האמיתית 

לזכות במתת א-ל. רוצה לומר שרבי שמעון 

בשאלה  בדיוק  חלקו  המעגל  וחוני  שטח  בן 

הם  ומופתים  ניסים  מעשי  האם  פתחנו,  בה 

ה’  של  אהבתו  את  שמגלים  חיוביים  מעשים 

ליראיו, או מעשים שליליים שאינם מחנכים 

אותנו לתיקון המעשים, אלא לחכות לתפילת 

הצדיקים או למעשי ניסים.

מופתים - חיובי או שלילי

הרב שמואל דוד
רב העיר עפולה

שא



שב

איש שהניק את בנו

הגמרא מספרת2:

בן  והניחה  אשתו,  שמתה  באחד  ״מעשה 
לינק, ולא היה לו שכר מיניקה ליתן. ונעשה 
לו נס, ונפתחו לו דדין כשני דדי אשה, והניק 
גדול  כמה  וראה  בא  יוסף:  רב  אמר  בנו.  את 
נס כזה. אמר ליה אביי:  לו  זה, שנעשה  הוא 
אדרבה, כמה גרוע אדם זה, שנשתנו לו סדרי 

בראשית”.

המופת  אם  חולקים  הם  כי  להבין  אפשר 
הכאב  את  או  האדם,  של  גדולתו  את  מראה 
על כך שהטריח את פמליה של מעלה לשנות 
סדרי עולם, ואולי את קטנותו על כך שבוודאי 
ניכו לו מזכויותיו, או אולי את קטנותו שלא 
הלוא  בעצמו.  הבעיה  את  לפתור  הצליח 
לו כסף  רפואה היא משמיים, אבל היה חסר 
להתאמץ  יכול  אדם  וכסף  למניקה,  לשלם 
ולהשיג, וממילא סובר אביי כי אדם גרוע הוא 
יודע  שאינו  עבודה,  למצוא  יכול  שאינו  זה, 
לעבוד, וצריך להטריח את פמליה של מעלה 

שיקרה לו נס כדי שיוכל להסתדר.

רב הונא והחביות

את  מציגות  כאן  שהצגנו  שהדעות  דומה 
המחלוקת במציאות שמתוארת במקרה הבא3:

דני  מאה  ארבע  ליה  תקיפו  הונא  ״רב 
דחמרא, על לגביה רב יהודה אחוה דרב סלא 
רב אדא בר אהבה  ואמרי לה:  ורבנן,  חסידא 
אמר  במיליה.  מר  לעיין  ליה:  ואמרו  ורבנן, 
מי  ליה:  אמרו  בעינייכו?  חשידנא  ומי  להו: 
בלא  דינא  דעביד  הוא  בריך  קודשא  חשיד 
עלי  דשמיע  מאן  איכא  אי  להו:  אמר  דינא? 

2( מסכת שבת דף נג ע”ב.

3( מסכת ברכות דף ה ע”ב.

מלתא - לימא. אמרו ליה: הכי שמיע לן דלא 
יהיב מר שבישא לאריסיה. אמר להו: מי קא 
שביק לי מידי מיניה? הא קא גניב ליה כוליה! 
גנבא  בתר  אינשי:  דאמרי  היינו  ליה:  אמרו 
עלי  קבילנא  להו:  אמר  טעים.  וטעמא  גנוב, 
והוה  חלא  הדר  דאמרי:  איכא  ליה.  דיהיבנא 
ואיזדבן  חלא  אייקר  דאמרי:  ואיכא  חמרא; 

בדמי דחמרא”.

לו  והחמיצו  כספי  אסון  קרה  הונא  לרב 
ארבע מאות חביות יין. נזק אדיר! לאחר שרב 
הונא קיבל על עצמו לשלם את שכר האריס 
ההפסד.  על  לכסות  הצליח  הוא  שלו,  הגנב 
לדעה אחת נעשה נס והחומץ חזר להיות יין. 
והגיע  מאד  התייקר  החומץ  האחרת  לדעה 
למחיר היין, וכך הצליח רב הונא למכור את 

החומץ ולקבל עליו מחיר של יין. 

קיבל  כיצד  הדעות  שתי  בין  ההבדל  מה 
היה  האחת  לדעה  חזרה?  כספו  את  הונא  רב 
הונא  ורב  האדם.  של  מעלה  מבטא  הנס  נס, 
ודאי  בדורו,  החכמים  תלמידי  מגדולי  שהיה 
שראוי שיעשה לו נס. לדעה השניה לא היה 
במחיר  ונמכר  עלה,  החומץ  של  המחיר  נס, 
שהיה יין נמכר. לדעה זו הנס אינו כדאי ואינו 
ראוי למעלתו של רב הונא. נכון יותר להימנע 
יותר  נכון  מעלה,  של  פמליה  את  מלהטריח 
שלא ינכו לו מזכויותיו. אפשר היה להסתדר 
אדם  מחדש.  להרוויח  ללא  גם  נס,  ללא  גם 
עושה תשובה לא מפני שהוא מבקש שכר, או 
להימנע מעונש. אבל בשמים בקשו להראות 
על  כעונש  החמיץ  היין  שאכן  הונא,  לרב 
שלא נתן שכר לפועל, ולכן כאשר תיקן את 
העיוות, העונש בוטל. לשם כך אין עושים נס, 

רק מונעים בדרך הטבע את ההפסד.



שג

לעבור סמוך לכותל רעוע

רב  במחלוקת  נתונה  ששאלתנו  יתכן 
ושמואל. במסכת תענית מסופר4:

״כי ההיא אשיתא רעועה דהוואי בנהרדעא 
דלא הווה חליף רב ושמואל תותא אף על גב 
דקיימא באתרא תליסר שנין. יומא חד איקלע 
שמואל  ליה  אמר  להתם.  אהבה  בר  אדא  רב 
צריכנא  לא  ליה:  אמר  נקיף.  מר  ניתי  לרב: 
בהדן,  אהבה  בר  אדא  רב  דאיכא  האידנא, 

דנפיש זכותיה לוא מסתפינא”.

אין כאן נס גלוי אם עברו והכותל לא נפל 
שנים  נפל  לא  שהוא  היא  עובדה  כי  עליהם, 
רבות, אלא שאין לסמוך על הנס, וכיון שיתכן 
ויפול אין לעבור תחתיו. אף על פי כן סובר רב 
ומלומד  זכויות רבות,  שכאשר יש אדם בעל 
בניסים, אפשר לעבור תחת אותו כותל רעוע, 
גם  שמואל  ולדעת  נס.  יהיה  יפול  אם  כי 

במקרה כזה אין לסמוך על נסים ומופתים. 

חנינא  כרבי  סבר  רב  כי  לומר  צריך  ואולי 
בן דוסא שהניח רגלו על חור הערוד, והערוד 
יצא והכיש אותו, ומת הערוד. יצא רבי חנינא 
אלא  ממית,  הערוד  שלא  והכריז  דוסא  בן 
אם  השאלה  עולה  שוב  היינו  ממית.  החטא 
ללמוד  שיש  חיובי,  דבר  הם  ומופתים  נסים 
להימנע  ולחנך  יראיו,  על  שומר  שה’  מהם 
מחטאים, ולעלות עוד ועוד ביראת שמים, או 
שכיון שבכך מטריחים את הפמליה של מעלה 
ובכך מנכים מזכויות האדם שנעשה לו הנס, 

אזי יש להימנע ממופתים.

זאת היתה גם שיטתו של נחום איש גם זו, 
כפי שמסופר בגמרא5:

4( דף כ ע”ב.

5( מסכת תענית דף כא ע”א.

פעם  זו...  גם  איש  נחום  על  עליו  ״אמרו 
אחת היתה מיטתו מונחת בבית רעוע, בקשו 
את  לפנות  כך  ואחר  מיטתו  לפנות  תלמידיו 
הכלים. אמר להם: בני, פנו את הכלים, ואחר 
זמן  שכל  לכם  שמובטח  מיטתי,  את  פנו  כך 
שאני בבית, אין הבית נופל. פינו את הכלים, 

ואחר כך פינו את מיטתו, ונפל הבית”.

לעסוק  חששו  לא  הגדולים  החסידים 
ולא  זכויותיהם,  במופתים, לא חששו מניכוי 
כי  מעלה,  של  הפמליה  את  להטריח  חששו 
זכויותיהם רבות, חטאיהם מעטים, והם ידעו 
בוודאות כי ראויים הם שיהיה להם נסים. אבל 
אין להשליך מכאן וללמוד מכאן על כל אדם.

בנו של רבי יוסי דמן יוקרת 

כך מסופר בגמרא6:

״יומא חד הוו אגרי ליה אגירי בדברא, נגה 
להו ולא אייתי להו ריפתא. אמרו ליה לבריה: 
כפינן! הוו יתבי תותי תאינתא, אמר: תאנה, 
אבא.  פועלי  ויאכלו  פירותיך  הוציאי  תאנה! 
אבוה. אמר  והכי אתא  ואכלו. אדהכי  אפיקו 
להו: לא תינקטו בדעתייכו, דהאי דנגהנא - 
אמצוה טרחנא, ועד השתא הוא דסגאי. אמרו 
ליה: רחמנא לישבעך כי היכי דאשבען ברך. 
הוה  והכי  הכי  אמרו:  מהיכא?  להו:  אמר   -
מעשה. אמר לו: בני, אתה הטרחת את קונך 
להוציא תאנה פירותיה שלא בזמנה - יאסף 

שלא בזמנו”.

דמן  יוסי  רבי  בין  מחלוקת  כאן  כי  נמצא 
היה  הבן  במופת.  להשתמש  אם  לבנו  יוקרת 
אדם גדול ויכול היה לבקש שהתאנה תוציא 
חשב  והוא  לפועלים,  כסעודה  רבים  פירות 
לתת  צריך  שהוא  בשעה  ממון  לו  אין  שאם 

6( מסכת תענית דף כד ע”א.

הרב שמואל דוד



שד

במופת  להשתמש  נכון  אזי  לפועלים,  אוכל 
חשב  אביו  ואילו  להרעיבם.  ולא  כך  לשם 

שאין להטריח פמליא של מעלה לשם כך.

זהב בעולם הזה או שולחן יציב 
בעולם הבא 

כך מספרת הגמרא על רבי חנינא בן דוסא7:

ניזיל  אימת  עד  דביתהו:  ליה  ״אמרה 
ונצטער כולי האי? אמר לה: מאי נעביד? - 
בעי רחמי דניתבו לך מידי, בעא רחמי, יצתה 
כמין פיסת יד ויהבו ליה חד כרעא דפתורא 
דאכלי  צדיקי  עתידי  בחלמא  חזיא  דדהבא. 
אפתורא דדהבא דאית ליה תלת כרעי. ואיהו 
לך  ניחא  לה:  אמר  כרעי,  דתרי  אפתורא 
דמשלם  אפתורא  עלמא  כולי  אכלי  דמיכל 
ומאי  ליה:  אמרה  דמיחסר?  אפתורא  ואנן 
נעביד? - בעי רחמי דנשקלינהו מינך. בעי 
אחרון  נס  היה  גדול  תנא:  ושקלוהו,  רחמי 
יהבי,  דמיהב  דגמירי:  הראשון.  מן  יותר 

מישקל - לא שקלי”.

שבאו  בטלים  דברים  היה  החלום  האם 
מחמת מחשבותיה ביום? האם החלום אמיתי 
חשבון  על  בא  הזה  בעולם  השכר  כי  ומראה 
השכר בעולם הבא? האם זה בכל שכר בעולם 
הזה, או רק בשכר גבוה במיוחד? האם ניכוי 
בעולם  שכר  כל  על  הוא  הבא  בעולם  השכר 
הזה, או רק על שכר שבא במופת ובנס? אם 
נאמר שניכוי השכר בעולם הבא הוא על שכר 
שבא בנס, מובנת השאלה אם מופת הוא דבר 
מהזכויות  מפחית  הוא  כי  שלילי,  או  חיובי 

לעולם הבא.

סיפור דומה מובא במדרש רבה8:

7( מסכת תענית דף כה ע”א.

8( לפרשת פקודי, פרשה מט פסקה ג. וראה שם גם 

בר  שמעון  רבי  של  אחד  בתלמיד  ״מעשה 
והיו  עשיר.  ובא  לארץ  חוצה  שיצא  יוחאי 
התלמידים רואים ומקנאים בו, והיו מבקשים 
שמעון  רבי  ידע  לארץ.  לחוצה  לצאת  הם 
והוציאם לבקעה אחת של פני מרון והתפלל 
זהב.  דינרי  המלאי  בקעה  בקעה,  ואמר: 
אמר  לפניהם.  זהב  דינרי  מושכת  התחילה 
אלא  זהב,  הרי  מבקשים  אתם  זהב  אם  להם: 
היו יודעים שכל מי שהוא נוטל שכר עכשיו, 
מתן  שאין  נוטל,  הוא  הבא  עולם  של  חלקו 

שכרן של מצוות אלא לעולם הבא”.

הזה  בעולם  השכר  כי  לדעת  הראת  אתה 
אם  ושוב,  הבא.  לעולם  השכר  את  מפחית 
הדבר  נס,  בדרך  שבא  בשכר  דווקא  מדובר 
מעלה את השאלה אם מופתים זה דבר חיובי, 
שזה  או  ובצדיקים,  בה’  האמונה  את  מחזק 
דבר שלילי כי הוא מנכה מהזכויות, או משום 
במקום  שיתפלל  לצדיק  ללכת  מלמד  שהוא 

לפשפש במעשינו.

לא כל יום פורים

במסכת מגילה מסופר9:

זירא עבדו סעודת פורים בהדי  ורבי  ״רבה 
הדדי. איבסום. קם רבה ושחטיה לרבי זירא. 
ואחייה. לשנה, אמר ליה:  למחר בעי רחמיה 
פורים בהדי ההדי?  וניעביד סעודת  ניתי מר 
מתרחיש  ועתא  שעתא  בכל  לא  ליה:  אמר 

ניסא”.

זו.  זירא חלקו בשאלה  ורבי  אולי אף רבה 
ה’  נחטא  שאם  שקטים,  להיות  אפשר  האם 
לתיקון  אפשרות  גם  יש  נקלקל,  אם  יסלח. 
״לא בכל שעה מתרחש  או לטעון  נס.  בדרך 

מעשה ברבי שמעון בן חלפתא ואשתו.

9( דף ז ע”ב.



שה

נס”, לא תמיד ה’ מאפשר זאת, לכן אין לסמוך 
על נס10.

רבי חנינא בן תרדיון

הגמרא11 מספרת:

קיסמא,  בן  יוסי  רבי  כשחלה  רבנן:  ״תנו 
לו:  אמר  לבקרו.  תרדיון  בן  חנינא  רבי  הלך 
חנינא אחי, אי אתה יודע שאומה זו מן השמים 
את  ושרפה  ביתו  את  שהחריבה  המליכוה? 

אדמו”ר  כ”ק  שיחת  ראה  המערכת:(  )הערת   )10
מלך המשיח שליט”א בלקו”ש חל”א עמ’ 177 שקו"ט 

בסוגיא זו בארוכה.

11( מסכת עבודה זרה דף יח ע”א.

טוביו,  את  ואבדה  חסידיו  את  והרגה  היכלו, 
ועדיין היא קיימת, ואני שמעתי עליך שאתה 
ברבים,  קהילות  ומקהיל  בתורה  ועוסק  יושב 
השמים  מן  לו:  אמר  בחיקך!  לך  מונח  וספר 
ירחמו. אמר לו: אני אומר לך דברים של טעם, 
ואתה אומר לי מן השמים ירחמו, תמה אני אם 

לא ישרפו אותך ואת ספר תורה באש”.

רבי יוסי בן קיסמא סובר שאסור להסתמך 
על נס, ויש להפסיק ללמד תורה לרבים כאשר 
יש גזרות של גויים ויש סכנה גדולה להיתפס. 
רבי חנינא בן תרדיון סובר שמותר להסתמך 

על נס במקרה זה.

הסוף הוכיח שצדק רבי יוסי בן קיסמא, כי 
רבי חנינא נתפס ונשרף עם ספר התורה.

הרב שמואל דוד





שלום עליכם

בכל העדות אומרים לפני הקידוש של ליל 

פונים  אנו  ״שלום עליכם”.  שבת את תפילת 

אל המלאכים, ומבקשים מהם שיברכו אותנו 

– ״ברכוני לשלום”. האם כך ראוי, האם אין 

ראוי לבקש את הברכה ישירות מה’?

אמנם אנו מבקשים מהם – ״ברכוני לשלום 

מלאכי השלום ממלך מלכי המלכים הקדוש 

ברוך הוא”, היינו שאין אנו חושבים או אומרים 

שהם מברכים מכוחם, אלא רק כשליחים של 

ה’. אולם עדיין הפניה אליהם צריכה עיון.

של  התפילה-הבקשה  מקור  כי  ידוע  אכן, 

״שלום עליכם” היא בגמרא )מסכת שבת דף 

השרת  מלאכי  ״שני  כי  המספרת  ע”ב(  קיט 

הכנסת  מבית  שבת  בערב  לאדם  לו  מלווים 

לביתו  וכשבא  רע,  ואחד  טוב  אחד  לביתו: 

מוצעת  ומטה  ערוך  ושולחן  דלוק,  נר  ומצא 

מלאך טוב אומר יהי רצון שתהא לשבת אחרת 

כך, ומלאך רע עונה אמן בעל כרחו”.

״שלום  בתפילת  מתכוונים  שאנו  וברור 

ולכך שהמלאך הטוב  עליכם” לאותה גמרא, 

בגמרא  אולם  יענה אמן.  הרע  והמלאך  יברך 

העובדה  לברך.  מהם  שמבקשים  כתוב  לא 

שהמלאכים מכניסים את תפילותינו לפני ה’ 

״אל  ע”ב(  יב  דף  שבת  )מסכת  ולכן  ידועה, 

ישאל אדם צרכיו בלשון ארמי” )וצריך להבין 

זאת, אולי לא באופן הפשטני, ראה בפירושו 

ובכל אופן, אין שום רמז לכך  של המאירי(. 

תפילותינו,  את  להכניס  מהם  לבקש  שעלינו 

ומנין  זה התפקיד שה’ בחר לתת להם.  אלא 

שמותר לנו לפנות אליהם?

המלאך הגואל אותי מכל רע יברך 
את הנערים

נבין  אם  מלאך?  אל  התפלל  יעקב  כלום 

כפשוטו, יש לנו ראיה מוחצת שהדבר מותר. 

כמליצה  נראה  הביטוי  זו  גיסא  מחד  לכן 

לומר  נכון  לא  אך  יתברך,  לה’  מתכוון  והוא 

אינו  ה’  כי  עלי,  השומר  או  אותי  הגואל  ה’ 

משרת את האדם, ולכן אמר זאת על המלאך, 

כאשר הכוונה לה’. מאידך גיסא, אנו יודעים 

ואף  מלאכים  פגש  שיעקב  התורה  מסיפורי 

שלח מלאכים אל עשו, ואם כן, יש מקום רב 

ומכאן  למלאכים,  מתכוון  אכן  שהוא  לומר 

שמותר לפנות אליהם ישירות1.

א-ל נורא עלילה 

אומרים  אנו  עלילה”  נורא  ״א-ל  בפיוט 

1( )הערת המערכת:( ראה שיחת כ”ק אדמו”ר מלך 
המשיח שליט”א בעניין זה בלקו”ש חלק י’ עמ’ 100.

פניה אל מלאכים ואל מתים בתפילה

הרב שמואל דוד
רב העיר עפולה

שז



שח

בשרו  וגבריאל,  אליהו  ישראל,  שר  ״מיכאל 
נא הגאולה”. איך יתכן שפונים אל המלאכים 

ולא אל מי שאמר והיה העולם?

בפני  מבשרים  הם  כאילו  נראה  ששם  ואף 
הם  וגבריאל  מיכאל  כי  ידוע  אולם  עצמם, 
מלאכי ה’, והפיוט גם אומר כי אין הם הגואל 
ה’.  מעם  הגאולה שהיא  את  אם מבשרים  כי 
את  שיבשרו  מהם  מבקשים  שאנו  ובפרט 
לנו  שיבשרו  היינו  הנעילה,  בשעת  הגאולה 
שה’ מחל לנו על חטאינו ואולי זאת הגאולה 
היא  זו  גאולה  ואולי  שהם מתבקשים לבשר, 
בזכות תשובתנו,  מצרותיו  העם  הגאולה של 

וקבלת תשובתנו מאת ה’.

התכבדו מכובדים

במסכת ברכות )דף ס’ תחילת ע”ב( איתא: 
״הנכנס לבית הכסא אומר: התכבדו מכובדים 
לא-להי  כבוד  תנו  עליון,  משרתי  קדושים 
ישראל, הרפו ממני עד שאכנס ואעשה רצוני 
ואבוא אליכם. אמר אביי: לא לימא אינש הכי 
. . אלא לימא: שמרוני שמרוני, עזרוני עזרוני, 
עד  לי,  המתינו  לי,  המתינו  סמכוני,  סמכוני 

שאכנס ואצא...”.

יתכן כי יש כאן מחלוקת. לדעה הראשונה 
– אין לבקש מהמלאכים דבר, אלא שימתינו 
לאדם עד שיצא. ולדעת אביי מבקשים מהם 
לעזרה  אליהם  פונים  הכיצד  לאדם.  שיעזרו 

ולא אל רבונו של עולם?

צד לאסור

נראה כי אכן יש מקום לשתי הדעות לאסור 
ולהתיר על פי הבנה שונה באגדה שבתלמוד 
הירושלמי )מסכת ברכות פרק ט’ הלכה א’(: 
צרה  לו  באה  אם  פטרון,  לו  ודם שיש  ״בשר 
ועומד על  אינו נכנס אצלו פתאום, אלא בא 

פתחו של פטרונו, וקורא לעבדו או לבן ביתו, 
והוא אומר: איש פלוני עומד על פתח חצרך. 
שמא מכניסו ושמא מניחו. אבל הקדוש ברוך 
הוא אינו כן, אם באה על אדם צרה, לא יצווח 
יצווח,  לי  אלא  לגבריאל,  ולא  למיכאל  לא 
ואני עונה לו מיד. הדא הוא דכתיב: ‘כל אשר 

יקרא בשם ה’ ימלט”.

המלאכים,  אל  לפנות  צורך  אין  רק  האם 
בפניה  רק  כי  אליהם,  לפנות  אסור  אף  או 
שאין  להבין  יתכן  מושיע.  ה’  ה’,  אל  ישירה 
צורך לפנות אל המלאכים, כי בניגוד לפטרון 
שעסוק ולא תמיד יכול להתפנות לעזור לבן 
בריתו, ובניגוד לפטרון שלפעמים אינו יכול 
או אינו רוצה לעזור, ה’ תמיד פנוי ויכול ורוצה 
לעזור. ובניגוד לפטרון שיש לנהוג בו כבוד, 
ולא פונים אליו ישירות אלא דרך המזכירות 
)עבדו או בן ביתו(, אל ה’ ניתן לפנות באופן 
ישיר. וממילא אין כדאי לפנות אל המלאכים. 
המלאכים,  אל  לפנות  אסור  ממילא  או שמא 
כי אז יש מעין פגיעה בכבודו של ה’, שכאילו 
הוא יתברך לבדו אינו שומע, או הוא לא יפנה 
לאדם אם לא פנית אליו בדרך כבוד, או אולי 
צריך את ה’פרוטקציה’ של המלאכים על מנת 
להשפיע חס וחלילה על ה’ יתברך. לכן אסור 
לפנות אל המלאכים, אלא יש לפנות ישירות 
אל ה’. ואף שכך נראה יותר, כיון שכבר ציינו 
את  מכניסים  שהמלאכים  הגמרא  את  לעיל 
התפילות לפני בורא עולם, ולכן אין להתפלל 
ללמוד  שיש  נראה  לא  ממילא  ארמי,  בלשון 

מהירושלמי איסור לפנות אליהם.

כאיסור:  הירושלמי  את  הבין  הרמב”ן2 
העובדים   – מהם  השלישית  הזרה  ״העבודה 
של  שרים  והם  הנבדלים  הם  למלאכים, 

)הוצאת  הרמב”ן  כתבי  תמימה,  ה’  תורת  דרשת   )2
מוסד הרב קוק( חלק א עמוד קעא.



שט

האומות, כמו שנאמר ‘ושר מלכות פרס’ ‘ושר 

מלכות יון’ ‘מיכאל שרכם’. או שיחשבו שיש 

ובין  בינם  מליצים  להיותם  או  יכולת,  להם 

האל לעובדים אותם, וכל אחד עובד שלו, כל 

זה נזהר לנו בתורה. ונראה שאפילו להתפלל 

שנאמר  כמו  לנו  אסור  זה  דרך  על  להם 

בהגדה: בשר ודם יש לו אוהב...” )וציטט את 

הירושלמי הנ”ל(.

כוכבים(  עבודת  הלכות  )תחילת  הרמב”ם 

בעולם:  הזרה  העבודה  התחילה  שכך  טוען 

גדול...  טעות  האדם  בני  טעו  אנוש  ״בימי 

אלו  כוכבים  ברא  והא-להים  הואיל  אמרו: 

במרום  ונתנם  העולם  את  להנהיג  וגלגלים 

המשמשים  שמשים  והם  כבוד,  להם  וחלק 

ולחלוק  ולפארם  לשבחם  הם  ראויים  לפניו, 

כלומר  אומר...  שירמיהו  הוא  כבוד...  להם 

לבדך, אבל טעותם  הוא  יודעים שאתה  הכל 

וכסילותם שמדמים שזה ההבל רצונך הוא”.

נמצא כי על פי תיאורו של הרמב”ם פניה 

טעות  היא  ה’  של  כנציגים  המלאכים  אל 

וכסילות, אבל גם טעות שיכולה להביא לידי 

כי כך התחילה עבודת האלילים  זרה  עבודה 

המלאכים  אל  פונים  רק  בהתחלה  בעולם. 

לעבוד  עלולים  כך  ואחר  ה’,  של  כנציגים 

אותם בפני עצמם.

״עיקר  הרב:  פסק  ב(  פרק  )תחילת  להלן 

אחד  לעבוד  שלא  כוכבים  בעבודת  הציווי 

ולא  גלגל  ולא  מלאך  לא  הברואים,  מכל 

כוכב... ולא אחד מכל הנבראים מהם. ואף על 

והוא  הא-להים,  הוא  שה’  יודע  שהעובד  פי 

עובד הנברא הזה על דרך שעבד אנוש ואנשי 

דורו תחילה, הרי זה עובד כוכבים”.

אותם,  עובדים  אין  אליהם  בתפילה  אמנם 

ולא משתחווים להם, ולא בונים להם מזבחות 

הרמב”ם  לפי  כי  נראה  אבל  היכלות,  או 

היא  ה’  כנציגים של  גם  עצם הפניה אליהם, 

התחלה של עבודה זרה האסורה בתורה. וכך 

הדגיש הרמב”ם3: ״שהוא יתברך – הוא הראוי 

שהוא  למי  כזה  יעשו  ולא  ולגדלו...  לעובדו 

והכוכבים...  המלאכים  מן  במציאות:  תחתיו 

אין  פעולתם,  על  מוטבעים  שכולם  לפי 

משפט ולא בחירה להם, אלא לו לבדו השם 

להיותם  כדי  לעבדם  ראוי  אין  וכן  יתברך. 

אמצעים לקרבה אליו, אלא אליו לבדו יכוונו 

המחשבות, ויניחו )לא ישימו מבטחם( כל מה 

שזולתו”.

קרובה לכך היא דעתו של רבי יוסף אלבו 

מצד  למלאך  ״המשתחווה  העיקרים4:  בספר 

עצמו וכוחו, הוא מקצץ בנטיעות, והוא עובד 

עבודת אלילים... אבל המשתחווה לו מצד מה 

שהוא שליח ה’, הוא מותר. כמו שהמשתחווה 

לפקיד המלך מצד עצמו וכוחו ומקבלו כאדון, 

מורד  הוא  מהמלך,  לו  שיש  הכח  מצד  ולא 

שליח  שהוא  מצד  לו  והמשתחווה  במלכות. 

זה היה  המלך, הוא כבוד אל המלך. ובעבור 

כשנראה  למלאך  להשתחוות  ליהושע  מותר 

היתה  ההיא  שההשתחוויה  לפי  ביריחו...  לו 

לכבוד השם, ולהיות זה שלוחו”.

אמנם הוא אסר להשתמש בשמות מלאכים 

המזכירים  טעות  מתבארת  ״מכאן  בתפילה: 

שמות  כי  מלאכים.  שמות  בתפילתם 

אשר  הכח  מצד  להם  הם  אמנם  המלאכים 

להם בעצמם. נפל הטעות בזה, ממה שמצאו 

קצת תפילות מיוחדות לקדמונים, נזכרו בהם 

שמות מיוחדים, וחשבו מתוך כך שהוא מותר 

להכניס בתפילה כל השמות. ואינו כן, כי לא 

3( הקדמה לפרק חלק – היסוד החמישי.

4( מאמר ב’ פרק כח, עמוד 188 בדפוס גלמן.

הרב שמואל דוד



שי

אלא  בתפילה,  מן השמות  להזכיר שם  הותר 
אחר  שם  ולא  יתברך,  לו  המיוחדים  השמות 

כלל”.

המלאכים  אל  לפנות  מתיר  העיקרים  ספר 
כשליחי ה’. הוא אוסר לפנות אליהם בשמם, 
כי השם אינו מורה על אישיות כמו בבני אדם, 
זה  אין  עליהם.  הטיל  שה’  התפקיד  על  אלא 
אינו מעלה  ולכן שמם  שם פרטי כשם אדם. 
ואינו מוריד, והפונה אליהם כאילו נתן לאותו 

מלאך כח בפני עצמו.

נמצא כי הרמב”ם והרמב”ן אסרו כל פניה 
אל מלאכים. ספר העיקרים התיר לפנות אל 

מלאכים, אך אסר לפנות אליהם בשמם.

נמצאנו למדים כי מחלוקת ראשונים בדבר, 
אם מותר לבקש דברים מהמלאכים בתפילה 
גם כאשר מפורש שהם שליחים שלנו אל ה’ 

ושליחים מה’ אלינו.

ברכת כהנים

מברכת  ראיה  לכך  להביא  יש  כי  יתכן 
ברם  מברכים?  שהכהנים  יתכן  איך  כהנים. 
כלום מצאנו איסור לברך את הילדים שלנו? 

יש לשים לב כי אין אנו מבקשים מהכהנים 
ברכה, הם מברכים. והם אומרים ״יברכך ה’”. 
לו היינו פונים אליהם, היה זה נראה כאיסור, 
שהמברך  מזכירים  ולא  מברכים  היו  הם  ולו 
הוא ה’ נראה שזה היה אסור. ויתכן אף שאם 
היתה  ברכתם  מצוה,  כהנים  ברכת  היתה  לא 
גובלת באיסור. לכן הדבר מותר, כי יש כאן 
מהם  מבקשים  אנו  אין  הצירופים.  כל  את 
מחמת  מברכים  אינם  גם  הם  ואילו  ברכה, 
החלטה שלהם, אלא זו מצוה, ה’ מצווה אותם 
תבוא  ממנו  שהברכה  היינו  אותנו,  לברך 
הם  מברכים  הם  וכאשר  הברכה שלהם.  דרך 

מדגישים כי ה’ הוא המברך, ואין להם מעצמם 
דעת  את  היטב  תואם  הדבר  כן  ועל  כלום. 

הרמב”ם והרמב”ן.

ברם יש לשאול, וכי אסור לבן לבקש מאביו 
או מרבו שיברך אותו?

צד להתיר 

ומראשונים  בגמרא  אחרים  ממקומות 
שונים עולה תמונה שונה, שמתירה פניה אל 
המלאכים. ואולי זו מחלוקת אמוראים במסכת 
סנהדרין )דף מד ע”ב(: ״ריש לקיש אמר: כל 
המאמץ עצמו בתפילה מלמטה – אין לו צרים 
מלמעלה. רבי יוחנן אמר: לעולם יבקש אדם 
רחמים שיהיו הכל מאמצים את כוחו )רש”י: 
שיסייעוהו מלאכי השרת לבקש רחמים( ואל 

יהיו לו צרים מלמעלה”.

נראה כי ריש לקיש סבר שמותר להתפלל 
רק אליו יתברך, ורבי יוחנן סבר שיכול אדם 
לבקש  לו  שיעזרו  המלאכים  אל  להתפלל 

רחמים. 

כמובן, שאפשר לפרש את דברי רבי יוחנן 
אחרת מרש”י, יבקש אדם רחמים שיהיו הכל 
מאמצים את כוחו, שלא יפריעו לו בתפילה, 
לבו של האדם,  גם המחשבות מפנות אל  כי 
גם  המתפלל,  יד  על  בדיבורים  אדם  בני  גם 
ולעולם  התפילה,  על  מקשות  שונות  טרדות 
יבקש אדם רחמים שלא יהיו מפריעים שונים 
ה’.  אל  בכוונה  יוכל להתפלל  ואז  בתפילתו, 
כי  עולה  רש”י  של  פירושו  לפי  מקום  מכל 
מותר לפנות אל המלאכים שיעזרו לו בתפילה 

אל ה’.

גם את הגמרא במסכת תענית )דף טז ע”א( 
שם:  נאמר  וכך  אופנים,  בשני  לפרש  אפשר 
״למה יוצאים )בתענית ציבור( לבית הקברות, 



איש

חד  חנינא.  ורבי  חמא  בר  לוי  רבי  בה  פליגי 

וחד  כמתים.  לפניך  חשובים  אנו  הרי  אמר: 

אמר: כדי שיבקשו עלינו המתים רחמים”.

כמתים”  אליך  חשובים  אנו  ״הרי  הסובר 

מתכוון לומר שביציאה שלנו לבית הקברות, 

כך  על  ומצביעים  ה’  אל  פונים  אנו  הרי 

הוא  וכך  גשמים,  יהיו  לא  אם  קרב  שמותנו 

יתמלא עלינו רחמים. והסובר ״כדי שיבקשו 

אנו  כי  להסביר  ניתן  רחמים”  המתים  עלינו 

פונים אליהם שיבקשו עלינו רחמים, ואפשר 

להסביר שהם לבד יראו אותנו בבית הקברות 

ויפנו אל ה’. וכך יש להסביר גם את האגדה5 

להשתטח  לחברון  שהלך  יפונה  בן  כלב  על 

על קברי אבות שלא יהא ניסת לחבריו להיות 

במקום  ה’  אל  התפילה  שעצם  או  בעצתם, 

מנוחתם של האבות מועילה, זכרון הנסיונות 

של אבותינו, שעמדו בנסיונות עצומים ובכל 

זאת לא שיקרו באמונתו של ה’, יקנה לכלב 

ולכן  בניסיון.  הוא  אף  שיעמוד  הכוחות  את 

הלך כלב להשתטח על קברי אבות. או אולי 

יכניסו  שהם  מועילה  שם  שהתפילה  בכך 

פנה  עולם, מבלי שכלב  בורא  לפני  התפילה 

אליהם כלל. ואפשר להסביר כי כלב פנה אל 

האבות שיכניסו תפילות אל ה’.

מכניסי רחמים הכניסו רחמינו

יש  הנוראים  בימים  האשכנזים  בפיוטי 

עשרת  של  חמישי  יום  של  בסליחות  לעיין. 

עלינו  הרחמים  ״מידת  נאמר:  תשובה  ימי 

התגלגלי, ולפני קונך תחינתנו הפילי”.

רבי  של  והברכות  התפילות  פירוש  בספר 

יהודה בן יקר, רבו של הרמב”ן, כתב שזו אכן 

5( בסוף מסכת סוטה דף לד ע”ב, וברש”י בתחילת 
פרשת שלח.

מחלוקת אם הדבר מותר. הוא מציין בפירוש 

תפילה  שהיא  רחמים  מכניסי  תפילת  את 

אומרים  ״יש  וכותב:  הגאונים  מזמן  עתיקה 

הוא,  ואפשר  רחמנו,  הכניסו  רחמים  מכניסי 

רחמים  שיבקשו  אנו  מבקשים  למתים  שאף 

הולכים  היו  בתענית שלכך  כדאמרינן  עלינו 

בתענית ציבור לבית הקברות, ולמעלה הבאנו 

עד  התפילה  מכניסים  שהמלאכים  האגדה... 

לא  שהרי  הן,  חלוקות  ודעות  למחיצתו... 

מצינו בכל המקרא בצרות ישראל שהנביאים 

בקשו רחמים למלאכים ולמתים לבקש רחמים 

שבדורם  לחסידים  הולכים  שהיו  רק  עבורם, 

קצת  שמצינו  פי  על  ואף  עליהם...  להתפלל 

אגדות שמורים על זה כמו ההיא דכלב... יש 

לפרשם בענין אחר. ואפילו על דרך פשטם יש 

אפילו  בין מתים למלאכים, שצדיקים  לחלק 

במיתתם קרויים חיים, אבל אל המלאכים אין 

בתרייהו...  למיטעי  ליתי  דלא  לעשות  ראוי 

רחמים  מכניסי  כשאומר  כי  לפרש  יש  לכך 

כנגד חסידי הדור אנו אומרים שירבו תחנונים 

וה’  דורם...  על  להגן  המקום  לפני  ותפילות 

יצילנו משגיאה”.

מחליט  אבל  מתלבט,  יקר  בן  יהודה  רבי 

שאסור לפנות אל המלאכים, וכדעת הרמב”ם 

שמתירות,  אגדות  יש  המתים  לגבי  והרמב”ן. 

כי  לאסור,  נוטה  הוא  כנראה  כן  פי  על  ואף 

חיים  צדיקים  על  רחמים  מכניסי  את  מסביר 

ומשמע כי אין הוא מסכים לתפילה אל המתים.

אל  פניה  גם  מתיר  הרופא6  צדקיה  רבי 

המלאכים: ״אומרים מכניסי רחמים, ואין בזה 

במדרש  וגם  אחר...  ודבר  שמים  שם  משתף 

אתכם’  ‘השבעתי  הפסוק  על  השירים  שיר 

העומדים  למלאכים  ישראל  כנסת  אומרת 

6( שבלי הלקט סוף סימן רפב.

הרב שמואל דוד



ביש

הוליכו  דמעה:  שערי  ועל  תפילה  שערי  על 
הוא,  ברוך  הקדוש  לפני  ודמעתי  תפילתי 
על  לי  שימחול  לפניו  יושר  מליצי  ותהיו 

הזדונות ועל השגגות”.

להתפלל  מתבקשת  הרחמים  מידת  כן  אם 
לפני ה’. היא אינה כח בפני עצמו. ולפי דעת 

הרב בעל שבלי הלקט אין בכך איסור.

והגאונים  הראשונים  מן  יש  כי  נמצא 
בימי  נתקנו  שרובם  התפילות  את  שהצדיקו 
הראשונים,  תקופת  ובתחילת  הגאונים 
אגדות  יש  כי  ומצאנו  לכך.  שהתנגדו  ויש 
אל  שפונות  התפילות  את  שמצדיקות 
חז”ל שאינן  האמרות של  מן  ויש  המלאכים, 
מסכימות לכך, ואף מתנגדות מחמת ההרגשה 
של שיתוף שם שמים ודבר אחר, ומשום שיש 
כאן התחלת הליכה אחרי א-להים אחרים, עץ 

ואבן.

בבלי וירושלמי

ישראל  ארץ  תורת  בין  הבדל  יש  כי  יתכן 
לתורת בבל. 

בה  א-להיך  ה’  ״עיני   – ישראל  בארץ 
נמצא  ה’  שנה”.  אחרית  ועד  השנה  מראשית 
ואין  הקודש,  שפת  היא  השפה  מקום,  בכל 
זה  ואדרבה,  מלאכים.  אל  בפניה  צורך  שום 
אסור. לכן האגדה הנ”ל בירושלמי ממנה למד 

הרמב”ן שהדבר אסור, והדבר מתאים לרמב”ן 

ולרמב”ם שעלו לארץ וחיו בה תקופה.

בבבל – יתכן כי ה’ שם הוא א-ל מסתתר, 

הוא באמצעות מתווכים,  ה’  שם המפגש עם 

שם יש צורך במלאכים מתווכים. ועל כן יעקב 

אמר ״המלאך הגואל אותי” בהיותו במצרים, 

להתיר  באירופה  שחיו  ראשונים  למדו  ומכן 

את הפניה אל המלאכים.

פשרה 

כיוון אחר שמאד מתיישב על הלב מצאתי 

בדברי מהר”י ברונא )סימן רעה( שכתב: ״מה 

אלא  אינו  רחמים’  ‘מכניסי  אומרים...  שאנו 

המלך  בפני  שמדבר  ועבדות,  שפלות  דרך 

ליועציו לדבר למלך, והוא בוש בדבר לקרב 

אל המלך ואין זה דרך אמצעי כלל”.

המלאכים,  אל  באמת  פניה  כאן  אין  היינו 

אלא אמצעי ספרותי. אנו מבטאים את בושתנו 

לבקש מה’, וכביכול פונים אל מלאכיו שיעשו 

מלאכי  לשלום  ברכוני  גם  ואולי  עבורנו.  כן 

עצמנו  אל  לפנות  במקום  היא.  כך  השלום, 

ואל בני ביתנו לאמור: יהי רצון שבכל שבת 

המלאכים  אל  פונים  כביכול  אנו  כך,  יהיה 

שיברכו אותנו כך. וכך גם מתפרשת הבקשה 

גם  וכך  וכו’.  עזרוני,  עזרוני  מהמלאכים 

מתפרשת פנייתנו אל המתים.



התורה מצווה על שביתת הארץ אחת לשבע 

שנים. ספירת שבע שנים זו היא חלק ממחזור 

שבע   – שנים  שבתות  שבע  של  יותר  גדול 

בשנת  נוספת  שביתה  שלאחריהן  שמיטות, 

החמישים, היא שנת היובל. 

העצומה  ההקרבה  את  כותבת  התורה 

מצוות  את  לקיים  כדי  מן החקלאי,  הנדרשת 

בשנה  נאכל  מה  תאמרו  ״וכי  השמיטה: 

השביעית הן לא נזרע ולא נאסוף את תבואתנו” 

אלוקית:  הבטחה  ישנה  כפתרון  כ(.  )כה, 

״וציויתי את ברכתי לכם בשנה הששית ועשת 

את התבואה לשלש השנים: וזרעתם את השנה 

השמינית ואכלתם מן התבואה ישן עד השנה 

התשיעית עד בוא תבואתה תאכלו ישן” )שם, 

כא-כב(.

יוצא דופן  תיאור קשייו של החקלאי, הוא 

חוששת  אינה  לעולם  התורה  בתורה.  וחריג 

יהיה  לא  שבת  איסורי  שבגלל  יאמר  שאדם 

לו מה לאכול בשבת, או שאיסור חדש עלול 

התורה  יצאה  כאן,  בלחם.  למחסור  לגרום 

מגדרה. תמיהה זו מתוארת על ידי ר’ אלימלך 

מליז’נסק )בעל נועם אלימלך(: ״ויש לדקדק 

שדרך  מדרכה,  בכאן  יצאתה  שהתורה  היות 

הקרא לכתוב איזה יתור לשון בפסוק אפילו 

קושיות,  כמה  מתורץ  זה  ידי  ועל  אחת  אות 

אבל הקושיה לא נכתבת בעצמה בתורה, וכאן 

נכתב הקושיה”.

בקיום  הקושי  על  מתעכבת  התורה  מדוע 
המצווה?

הוא  זה  להבדל  לעין  הנראית  הסיבה 
שמדובר באיסור קשה המנוגד לטבע האנושי. 
בטווח  נזקים  גורמת  לשנה  המשק  השבתת 
הארוך. בשנה ‘השביעית עצמה עדיין מצויה 
בהנחה  השישית,  השנה  תבואת  במחסנים 
השנה  בתום  אבל  שפע.  שנת  זו  שהייתה 
סחורה  להיווצר  שאמורה  בזמן  השביעית, 
חדשה אין כמעט תבואה במחסנים, ועד לתום 
השנה השמינית ותחילת התשיעית המחירים 
ואנשים  יאמירו  שנשתמרה  התבואה  של 

יגוועו ברעב.

בשנתיים  מדובר  כאשר  מחריף  זה  כל 
שנת   – נעבדת  אינה  האדמה  שבהן  סמוכות 
השמיטה השביעית, שלאחריה היובל. דרישת 
התורה בשנים אלה קשה ולא סבירה. התורה 
מפורשות  ומציינת  המחיר  מן  מתעלמת  לא 

שהדברים אינם מתיישבים עם ההיגיון.

מקובל לחשוב שהמצוות אמורות לעצב את 
אותה,  ולקדש  האדם  של  הטבעית  המציאות 
זרימתם,  את  לאפשר  אך  החיים  את  לגדור 
להתפתחות  מקום  וליצור  היצר  את  לעדן 
הזו  שהמצווה  יראה  הקורא  והנה,  רוחנית. 
התורה.  של  הכללית  הרוח  את  הולמת  אינה 
שנה שלימה של התנזרות מחיי המעשה אינה 
חופשה  זו  בשבוע.  אחד  יום  למנוחת  דומה 

גיבורי כח עושי דברו

הרב יעקב רוז'ה
רבה האשכנזי של בת-ים,
חבר מועצת הרבנות הראשית
ורב זק"א

גיש



דיש

של  הראשון  שהקושי  בעוד  ממש.  מהחיים 
נפתרת  המצווה  עם  המעשית  ההתמודדות 
הרי  וברכה,  להצלחה  ה’  בהבטחת  מייד 
והגיונה  המצווה  של  מהותה  על  שהשאלה 

נותרת סתומה.

הוא  כמה  עד  נבחן  האדם  השמיטה  בשנת 
אשר  שכל  מוחלט  בביטחון  מאמין  באמת 
שנים  לכמה  אחת  שמים.  ומתנת  מן  הוא  לו 
צריך לרענן ולחזק את ההבנה ששני הכוחות 
והשמים,  האדם  וצמיחה,  תנובה  המאפשרים 
ידנו,  ועוצם  כוחנו  לא  זהים במשקלם:  אינם 
אלא הקב”ה הוא הזן והמכלכל אותנו. בכוחה 

של הבנה זו להאיר באור חדש גם את שנות 

העמל.

רק מידת הביטחון מאפשרת את הניתוק מן 

הטבע ומדאגות העולם הזה.

ממנהגה:  התורה  חרגה  זו  בנקודה  בדיוק 

היא  ולרוממם,  החיים  את  לעודד  במקום 

וקיפאון  עצירה  וביובל  בשמיטה  מצווה 

בזכות  יתעלה   – שזוכה  מי  אולם,  שלהם. 

חדשות  דבקות  למדרגות  הללו  המצוות 

ולא  להשיגן,  ניתן  זה  באופן  שרק  ויקרות, 

מתוך החיים עצמם.



שם  יחללו  ולא  לאלוקיהם  יהיו  ״קדושים 

הם  אלוקיהם  לחם  ה’  אשי  את  כי  אלוקיהם 

מקריבים והיו קודש” )ויקרא כא, ו(.

הם  קדושתם.  על  לשמור  לכהנים  מצוה 

צריכים להִשמר להיות קדושים לאלקיהם כי 

הם זוכים להקריב את לחם אלקיהם.

צריך  שכהן  ומפרטת  התורה  ממשיכה 

לו  אסור  מי  עם  וקובעת  על מעמדו,  לשמור 

לאכול  לו  שאסור  נלמד  ובהמשך  להתחתן. 

מאכלים לא כשרים, לא נבילות ולא טריפות. 

אחד  כל  ישראל,  עם  כל  נקראים  ח’  בפסוק 

הוא  שהכהן  לדעת  ישראל,  מעם  ואחד 

אנחנו מקדשים את  ישראל.  המקדש את עם 

הכהן שהוא עושה עבורינו את עניני הקדושה: 

מקריב  הוא  אלוקיך  לחם  את  כי  ״וקידשתו 

קדוש יהיה לך כי קדוש אני ה’ מקדשכם”.

של  הנפלאה  הדרגה  הגבוהה,  הדרגה 

שואל  לאלקיהם’.  יהיו  ‘קדושים  הכהנים, 

הקדוש:  אלשיך  משה  רבי  קדישא,  החסידא 

הרי כל ישראל הם קדושים, ומה היא תוספת 

קדושתם של הכהנים, וזה לשונו:

על  פה  להוסיף  בא  מה  לב,  לשים  ״ראוי 

האמור לכללות ישראל ‘קדשים תהיו’ )ויקרא 

יט ב(. וגם אומרו לאלקיהם הוא מיותר. ולמה 

ולא  וגם אומרו קדש  והיו קדש.  ואומר  חוזר 

אמר קדשים, כי על רבים ידבר. ועוד כי בכלל 

מי  ועוד  קדש’.  ש’והיו  הוא  קדשים  אומרו 

שם  יחללו  שלא  יהיו  קדושים  שאם  ידע  לא 

אלקיהם. ועוד אומרו )פסוק ז( אשה זונה לא 

יקחו, בלשון רבים, וסיים כי קדוש הוא לשון 

יחיד”.

עונה האלשיך הקדוש: ״והנה את אשי ה’ 

יתברך.  לפניו  מקריבים  הם  אלוקיהם  לחם 

למושיט  ידמה  יתברך  אצלו  הכהן  כי  נמצא 

לא  כי  שולחנו,  על  המלך  לפני  ויין  לחם 

לפני  ונעים  נחמד  הוא  אשר  רק  כן  יעשה 

המלך. כן הכהנים את אשי ה’ לחם אלוקיהם 

כי  ודאי  כן  אם  יתברך,  לפניו  מקריבים  הם 

לחם  שיקריבו  יתכן  שלא  לפניו.  קדש  והיו 

אלוקיהם קדוש לפניו יתברך והמה לא יהיו 

קדש אצלו יתברך”.

הזאת.  את השאלה  שואל  חי  איש  הבן  גם 

למעשה התמיהה גבוהה, מדוע צריך עוד פעם 

וטרפה,  נבילה  לאכול  שאסור  לכהנים  לומר 

ודאי האסור לכל ישראל על אחת כמה וכמה 

שגם לכהנים אסור.

לפי הבן איש חי. משל למלך שדרש משני 

מיוחדים,  מדים  עם  ללכת  אנשים מממלכתו 

מדי שרד. אחד מהם הוא מהאנשים שמשמשים 

בארמון, מרואי פני המלך המגישים למלך את 

המשקאות, הם נמצאים לפניו.

האחר הוא, אחד מן העם שהמלך רצה שהוא 

יהיה דמות ייצוגית בעם. הוא לא אחד שמגיע 

שהשפעתו  רצה  המלך  אבל  לארמון,  הרבה 

יהודי אף פעם אינו לבד

הרב עוזי שוויצה
רב העיר כפר יונה

וטש



זטש

עם  ללכת  הצו  את  עליו  הטיל  ולכן  תֵראה 

בגדי שרד מיוחדים.

את  עשו  הם  דבריו  את  אמר  שהמלך  אף 

המיוחדים.  הבגדים  את  לבשו  ולא  רצונם 

המלך כעס והעמיד אותם למשפט.

במשפט התברר שהמעשה של שניהם היה 

שווה אבל העונש לא היה שווה. זה שמגיע אל 

הארמון, והוא נמצא בארמון, והוא מרואי פני 

המלך, עונשו היה כפול מעונשו של זה שלא 

נמצא  שלא  זה  כי  היא  והסיבה  בארמון.  דר 

בארמון הוא אחד מן העם. הוא לא היה חייב 

בעצם במהות ללכת עם הבגדים המיוחדים. 

אבל כיון שהמלך הטיל עליו את החובה הוא 

חייב והוא לא קיים את ציווי המלך ולכן הוא 

נענש.

אבל זה שרואה פני המלך, הוא צריך ללכת 

היה  לא  המלך  אם  גם  שרד,  בבגדי  תמיד 

מצווה עליו במפורש. לא יכול להיות שיהיה 

משרת פני המלך ולא יהיה לבוש בבגדי שרד 

מיוחדים. היה צריך להבין את זה לבד. המלך 

גם דרש ממך. אם כך כשעברת על צו המלך 

על  וגם  המלך  ציווי  על  גם  פעמיים,  עברת 

מה שהיית צריך לעשות אף בלי שהמלך ציוה 

אותך. 

כל עם ישראל מחוייב לשמור על קדושה, 

הם  המלך.  פני  משרתי  הם  הכהנים  אבל 

מקריבים את אישי המלך. ודאי שהם צריכים 

ישראל  עם  כל  מיוחדת.  קדושה  על  לשמור 

דרגה  חולקת  הכהנים  קדושת  אבל  בקדושה 

קדושה יחודית. 

בתורתנו הקדושה יש תרי”ג מצוות. יש בה 

רמ”ח, מאתים ארבעים ושמונה, מצוות עשה 

מצוות  וחמש  ששים  מאות  שלוש  ושס”ה, 

האדם  את  ברא  שהקב”ה  למדנו  תעשה.  לא 

עם תרי”ג אברים וגידים. רמ”ח אברים כנגד 

מצוות העשה ושס”ה גידים כנגד מצוות הלא 

בספרים הקדושים שיהודי  כך  כתוב  תעשה. 

שמקיים את מצוות התורה הקדושה הוא בונה 

את כל מערכות גופו, אבריו וגידיו1. אם חס 

הרוחנית  החיות  חסרה  מצוה,  חסרה  ושלום 

באבר הקשור למצוה.

הלשון  )שמירת  חיים  החפץ  מרן  כתב  כך 

רמ”ח  לו  יש  אדם  דכל  הוא  ״ידוע  הקדמה(: 

ועליהם  רוחניים,  גידים  ושס”ה  איברים 

גידים  ושס”ה  איברים  הרמ”ח  מלבשים 

״עור  י”א(,  י’  )איוב  שנאמר  כמו  גשמיים, 

תשככני”,  וגידים  ובעצמות  תלבישני  ובשר 

וגידים  ובשר  עור  הכתוב  שהזכיר  הרי 

וסכך  לבוש  בשם  רק  קראו,  ולא  ועצמות 

כמו שנאמר, ״תלבישני” ״תשככני”, ואת מי 

שהיא  בקרבו,  אשר  לנפש  לא  אם  הלביש, 

של  ואיבר  איבר  כל  ועל  האדם,  עצם  היא 

המכנה  הגוף  איבר  מלמעלה  מלבש  הנפש 

כנגד איבר ההוא, כמו הבגד על הגוף. וכנגד 

מצות  רמ”ח  הוא  ברוך  הקדוש  לנו  נתן  זה 

עשה ושס”ה לא תעשה, והם מחלקים גם כן 

ויש  ביד  שתלויה  מצוה  דיש  האיברים,  על 

איברים  כל  שאר  וכן  ברגל  שתלויה  מצוה 

כמו שנאמר ב”ספר חרדים”. וכשאדם מקים 

שורה  איבר,  באיזה  מצוה  איזה  הזה  בעולם 

ואותו  איבר,  אותו  על  ה’  אור  לבוא  לעתיד 

כל  וכן  ההוא,  האיבר  את  המחיה  הוא  אור 

מצוה ומצוה. נמצא דכשהאדם מקים הרמ”ח 

לה’  המקדש  השלם  האדם  הוא  אז  עשין, 

1( דאית בבר נש רמ”ח שייפין, לקבל רמ”ח פקודין 
רמ”ח  ולקבל  אתיהבו,  למעבד  דאינון  דאורייתא 
מלאכין דאתלבשת בהון שכינתא ושמא דלהון כשמא 
דמאריהון, ואית בבר נש שס”ה גידין, ולקבלהון שס”ה 
פקודין דלאו אינון אתיהיבו למעבד, ולקבל שס”ה יומי 

שתא )זוהר חלק א דף קע עמ’ ב(.



זיש

בכל איבריו, וזהו מה שנאמר בפרשת ציצית 
מצותי  כל  את  ״ועשיתם  מ’(,  ט”ו  )במדבר 
חס  אם,  אבל  לאלקיכם”,  קדשים  והייתם 
עשין,  מרמ”ח  אחת  מצוה  לו  תחסר  ושלום, 
שהשליכה אחר גוו, ולא עשה תשובה על זה, 
יחסר לו לעתיד לבוא בנפשו האיבר המכנה 
בברכות  מה שאמרו  וזהו  ההיא.  המצוה  נגד 
)כ”ו.( )קהלת א’ ט”ו(, ״מעות לא יוכל לתקן”, 
זה שבטל קריאת שמע של ערבית או קריאת 
או  ערבית  של  תפלה  או  שחרית,  של  שמע 
תפלה של שחרית. וכשהאדם זהיר מלעבר על 
הלאוין שבתורה, הוא ממשיך אור הקדשה על 
גידי נפשו, וכשלא יזהר - יהיו, חס ושלום, 
״שערי  בספר  בארך  שמבאר  כמו  מקלקלין, 

קדשה” פרק א’, עין שם”2.

נצרף את דברי קדשו של הרבי הקדוש רבי 
מנחם נחום טברסקי מצ’רנוביל )מאור עינים 
א״ע  צמצם  יתברך  ״השם  בחקותי(:  פרשת 
בעל  שהוא  האדם  שיוכל  כדי  התורה  לתוך 
גבול ותכלית לדבק א״ע שהשם יתברך שהוא 
בלי גבול ותכלית ולא היה באפשרי לדבק בו 
לתוך  עצמו  יתברך  השם  צמצם  לכן  יתברך 
התורה ואדם נברא בצלם אלוקים של התורה 

מה  ״וידוע  בענין:  חיים  החפץ  מרן  מדברי  עוד   )2
שכתבו כמה ספרים, וכזה כתב גם כן הגר”א על הפסוק 
האדם  שכאשר  יחבללו”,  לדבר  ״בז  י”ג(,  י”ג  )משלי 
כל  כי  עצמו,  את  מחבל  הוא  מצוה,  דבר  איזה  מבזה 
דבר באיבריו יש לו כח חיוני מן המצוה, כי רמ”ח מצות 
עשה הן כנגד רמ”ח איברים שבאדם, כדאיתא במדרש, 
ונמצאת אחר כך חבלה בנפשו באותו האיבר. ונמצא 
לפי זה אם לא היה נזהר בעודו בחייו בזה העולם בכח 
שאסרה  במה  להביט  אצלו  הפקר  והיה  שלו,  הראיה 
תורה, ידע בברור כי לעתיד לבוא יהיה כמו סומא, ולא 
ודגמת מי שהוא חולה בעיניו,  ה’,  יוכל להביט באור 
הקלקול  ערך  והנה  הנשמה.  באור  לראות  יכול  אינו 
בעיניו תלוי לפי ערך הפקרו” )שמירת הלשון ח”ב פרק 

ל(.

עשה  מצות  רמ״ח  רוחניות  הקומה  שהוא 
כשהוא  הוא  האדם השלם  והנה  ל״ת  ושס״ה 
א׳ עם הצלם דהיינו הקומה גשמיות שלו הוא 
א׳ עם הקומה רוחניות של תורה אדם העליון 
אבר  ומעורר  מנענע  גשמי  אבר  וכשמנענע 
העליון וזה נקרא אדם שלם כמאמר )שם ל״ט, 
ר״ל מי שמהלך עם  יתהלך איש  ז( אך צלם 
הצלם שהוא א׳ עם הצלם אז נקרא איש אבל 
כשלא עשה איזה מצוה או עבר איזה עבירה 

הוא חסר אבר א׳ או גיד א׳ ואינו שלם”.

לקיים  שיכול  אדם  אין  הרי  רבים,  שאלו 
מצוות  כוללות  המצוות  הרי  מצוות.  תרי”ג 
לנשים  מצוות  ולישראלים,  ללויים  לכהנים, 
לכל  מצוות  למלך,  מצוות  לגברים,  מצוות 
איך  כך  אם  לדיינים.  מיוחדות  מצוות  אחד, 

אדם יכול לקיים את כל המצוות?

הביאור: ראשית כל ישראל ערבים זה בזה 
נותן  הוא  מצוה  מקיים  אחד  לט.(.  )שבועות 
הדבר  ועומק  סוד  אבל  במצוה.  כח  לשני 
אחד  לכל  שייכת  ומצוה  מצוה  כל  שבעצם 

ואחד. 

נכון שהוא לא כהן, לא יכול להכנס לבית 
המקדש, לא יכול להקריב קרבנות. אבל, בלבו 
רוצה  המקדש,  לבית  לתרום  רוצה  ובנפשו 
להיות שותף לבית המקדש, רוצה להרגיש את 
בית המקדש, לבו פועם עם בית המקדש. כך 
כל מצוה ומצוה יש בה את השותפות של כל 
אחד ואחד, הוא מרגיש את הקשר המיוחד אל 
יחללו  שלא  הכהנים  שמצוות  כשם  המצוה. 
מאיסורי  המעמד  את  מגביהה  קדושתם  את 
לאו, לא לשאת אשה שאינה ראויה למעמדם 
ולא יגעלו במאכלות אסורות, למעמד שראוי 
למשרת המלך שיהיה בקדושה. כך כל יהודי 
נקרא להכיר, לא רק שאתה קדוש כי נולדת 
יהודי כי אמא שלך יהודיה ולכן אתה יהודי, 

הרב עוזי שוויצה



חיש

אלא אתה צריך להתחבר אל הקודש, להרגיש 
את הקדושה, לשאוף יותר ויותר.

להיות ממש בבחינת ״ואתם תהיו לי ממלכת 
כהנים וגוי קדוש” )שמות יט, ו(.

הפסוק:  אל  נוסף  למבט  נכנס  הזו  בהבנה 
שם  יחללו  ולא  לאלוקיהם  יהיו  ״קדושים 
הם  אלוקיהם  לחם  ה’  אשי  את  כי  אלוקיהם 

מקריבים והיו קודש”. 

לכהנים  יש  האם  ‘אלקיהם’,  הלשון  מה 
למה  ישראל?  לכל  שיש  ממה  שונה  אלקים 
לאלקים  יהיו  ״קדושים  התורה  כתבה  לא 
לחם  ה’  אשי  את  כי  אלקים  שם  יחללו  ולא 
אלקים הם מקריבים והיו קודש”? מה הפירוש 

אלקיהם, ‘האלוקים שלהם’?

יש להבין: אחרי שנאמר על הכהנים  ועוד 
לאלקיהם,  קדושים  להיות  צריכים  שהם 
התורה אומרת לכל יהודי ויהודי: אתה צריך 
לקדש את הכהן, ״וקדשתו כי את לחם אלקיך 
הוא מקריב”. אתה הישראל, שאתה לא כהן, 
דע לך שהכהנים שהקריבו את לחם אלקיהם, 
הם בעצם הקריבו את לחם אלקיך שלך. מה 

פשר הדברים?

פנינו אל ההבנה. קבלנו את התורה הקדושה 
בהר סיני. עם ישראל קבל את התורה כאשר 
ישראל  כלל  אחד’,  בלב  אחד  ‘כאיש  עמדנו 

קבל את התורה. 

בלשון  סיני  בהר  נאמרה  הקדושה  התורה 
ה’ אלקיך אשר הוצאתיך מארץ  ‘אנכי  יחיד: 
מצרים’. התורה ניתנה לכולם כאחד ונאמרה 
ואחד,  כל אחד  יֵדע  ואחד אישית.  לכל אחד 
כל  מצרים.  מארץ  הקב”ה  הוציא  אותך 
שכל  להרגיש  צריך  ישראל  מעם  ואחד  אחד 

המערכת, הכל, נעשה בשבילו. 

יצאנו  שבו  לילה  באותו  יושב  כשאתה 

ליל  ושנה,  שנה  בכל  המתחדש  ממצרים, 

הסדר ערב פסח, אתה מספר ביציאת מצרים. 

אתה מכריז: ״חייב כל אחד ואחד לראות את 

עצמו כאילו הוא יצא ממצרים”. ואתה אומר: 

״בעבור זה עשה ה’ לי בצאתי ממצרים”. אני 

יודע ריבונו של עולם אף כל אחד ואחד מרגיש 

את ה’יציאת מצרים’ הפרטית שלו. ריבונו של 

עולם, אף שאני חלק מעם ישראל אני מקבל 

יחס אישי ויחודי לי. במבט נכון ואמיתי אני 

רואה את החזון בו כל ישראל מאוחדים ביחד. 

כל ישראל הם נשמה אחת וכולם קשורים זה 

בזה. אני יודע שאני מחזיק את התובנה הזו זה 

אמת. אבל אני יודע, ריבונו של עולם, שאני 

מחזיק עוד דגל נוסף, אני בן יחיד של הקב”ה. 

אומרת הגמרא )סנהדרין לז.( ״כל אחד ואחד 

חייב לומר: בשבילי נברא העולם”. כשהקב”ה 

האנושי  המין  את  ברא  הוא  העולם  את  ברא 

שונה מכל הבריאה שיש בעולם. המהר”ל כבר 

מרחיב את הדיבור בבאורו למשנתו של רבי 

חנינא סגן הכהנים אומר הוי מתפלל בשלומה 

רעהו  את  איש  מוראה  שאלמלא  מלכות  של 

חיים בלעו )אבות פרק ג משנה ב(. 

אומר המהר”ל )דרך חיים ג, ב(: מדוע ללא 

רעהו?  את  לבלוע  איש  עלול  מלכות  מורא 

כיון שכל אחד מרגיש שהוא  עונה המהר”ל, 

בעצם יחיד בעולם, הוא חשוב בעולם שנברא 

עושה  מישהו  אם  ולכן  בשבילו,  במיוחד 

לא  הוא  נכונים,  לא  לדעתו  שנראים  דברים 

של  מוראה  וצריך  העיוות,  את  לסבול  יכול 

מלכות כדי לעצור אותו.

כשהקב”ה ברא את העולם הוא ברא הצומח, 

את  ברא  הקב”ה  צמחיה.  של  מרבדים  ברא 

ברא  החמישי,  ביום  הדגים  ואת  הכנף  בעלי 

החיות  נבראו  הששי  ביום  מהם.  כמויות 

והבהמות, הקב”ה ברא כמויות מכל מין.



טיש

אדם  אדם’.  ‘נעשה  אלקים  אמר  כן  אחרי 
לו הקב”ה: דע  נברא. אדם אחד שאמר  אחד 

לך שבשבילך נברא העולם3. 

שהוא  והידיעה  התובנה  את  העביר  האדם 
היחיד שבשבילו נברא העולם, הלאה לדורות 
ואחד מצאצאיו של האדם  וכל אחד  הבאים. 
נמצא  וזה  צריך,  האדם4  בשלימות  שהוא 

״כאשר  מפראג:  המהר”ל  רבנו  של  הזהב  לשון   )3
שנוי  לו  שיש  האדם  תמצא  הבריאה,  בענין  תתבונן 
הנבראים, שכל שאר  נמצא בשאר  בבריאתו מה שלא 
נבראים נבראו הרבה ביחד והאדם נברא ביחידי, ויותר 
מזה שאף הנקיבה שלו שהיה ראוי שתהיה נבראת בפני 
יחידי.  האדם  נברא  רק  זה  היה  ולא  האדם  עם  עצמה 
ובפרק אחד דיני ממונות )סנהדרין ל”ז, א’( ת”ר לפיכך 
אחת  נפש  המאבד  שכל  ללמדך  יחידי  האדם  נברא 
מישראל מעלה עליו הכתוב כאלו אבד את כל העולם 
וכל המקיים נפש אחת מישראל כאלו קיים כל העולם 
בשבילי  לומר  חייב  ואחד  אחד  כל  ולפיכך   .  . כולה 
כיון  הוא,  הטעם  כי  הנראה  ולפי  ע”כ.  העולם  נברא 
שמאדם אחד יצא כל העולם . . ראוי לפי ציור החכמה 
שיהיו שאר המינים הרבה כך ראוי שיהיה נברא האדם 
יחידי. כי האדם הוא מלך בתחתונים, ודבר זה ידוע כי 
ראוי שיהיה המלך אחד כי אין ראוי שיהיו שני מלכים. 
א’(  ס’,  )חולין  נתבאר בדברי חכמים שאמרו  זה  ודבר 
אין שני מלכים משמשים בכתר אחד. ומפני שהוא מלך 
בתחתונים הנה מצד צורת העולם שכך מסודר מן הש”י 
אחד  אדם  המקיים  ולפיכך  יחידי,  האדם  שיהיה  ראוי 
כאלו קיים כל העולם. וכן המאבד אחד כאלו אבד כל 
העולם. ועוד כי האדם הוא צורת העולם ומשלים אותו 
ובשביל האדם נבראו כל התחתונים, ובבריאת העולם 
ובסדר שלו האדם נברא יחידי, כי כך ראוי מצד ציור 
ולפיכך  מחולקת  בלתי  אחת  היא  הצורה  כי  העולם 
נברא האדם יחידי. וכל זה מפני חשיבת האדם שהאדם 
יחידי הוא כל העולם” )דרך חיים מסכת אבות פרק ג 

משנה ב(.

4( התכונה נמצאית בעיקר בעם ישראל שהם המשך 
שלם ומלא של אדם הראשון. כך אמרו רבותינו )יבמות 
סא., ב”מ קיד ב’ כריתות דף ואו:(: נאמר )יחזקאל לד, 
קרויין  אתם  אתם,  אדם  מרעיתי  צאן  צאני  ואתן  לא( 
בעלי  ואמרו  אדם.  קרויין  כוכבים  העובדי  ואין  אדם, 
תם  ״רבנו  סא.(:  דף  יבמות  מסכת  )תוספות  התוספות 
כוכבים  דעובדי  להאדם  אדם  בין  חילוק  דיש  מפרש 

במהות שלו, ‘לומר בשבילי נברא העולם’.

יודע  לא  ואתה  יקר,  יהודי  בעיה,  לך  יש 
את  לקב”ה  ספר  לומר,  תפילה  איזה  בדיוק 
הבעיה שלך. ספר לו בלשונך כבן הבא לבקש 
מלך  רק  לא  הוא  למענינו  אלקינו  מאבא. 
והוא  מלכנו  הוא  אבא.  הוא  המלכים,  מלכי 
תמיד  לא  אבל  לעשות  יכול  מלך  אבינו.  גם 
רוצה, יש אבא שרוצה, ודאי רוצה, לעזור לבן 
יכול. אבל האבא שלנו  לא תמיד  שלו, אבל 
יכול. תפנה  וגם  הוא המלך - הוא גם רוצה 
אליו כמו בן שפונה לאבא. דבר אליו ישירות. 
אליו  ומדברים  הקב”ה  אל  פונים  אנחנו  כך 

ישירות: אבא עזור לי, אבא תן לי.

המעגל  חוני  הקדוש  התנא  על  מסופר 
יצא  אחת  פעם  רבנן:  ״תנו  כג.(:  דף  )תענית 
לחוני  שלחו  גשמים.  ירדו  ולא  אדר  רוב 
ולא  התפלל  גשמים!  וירדו  התפלל  המעגל: 
כדרך  בתוכה,  ועמד  עוגה  עג  גשמים.  ירדו 
משמרתי  על  שנאמר  הנביא,  חבקוק  שעשה 
אעמדה ואתיצבה על מצור וגו’. אמר לפניו: 
רבונו של עולם! בניך שמו פניהם עלי שאני 
הגדול  בשמך  אני  נשבע  לפניך,  בית  כבן 
שאיני זז מכאן עד שתרחם על בניך. התחילו 
רבי,  תלמידיו:  לו  אמרו  מנטפין,  גשמים 

. הא   . וה”ר משולם היה אומר   .  . נינהו  בכלל האדם 
ודרשינן  קטו(  )תהלים  אדם  לבני  נתן  והארץ  דכתיב 
מיניה )גיטין מז.( דיש קנין לעובדי כוכבים היינו בני 

אדם הראשון.

למדנו כי ישראל הם שלימות אדם עם כל דרגותיו. 
והאינם ישראל הם שייכים למין האדם והם בני אדם, 
העולם”  נברא  ״בשבילי  שהתובנה  אף  אדם.  של  בניו 
הוא  תוקפה  עיקר  האדם,  מין  לכל  בתורשה  עוברת 
)סנהדרין  אמרו  לכן  אדם.  שלמות  שהם  ישראל  בעם 
עליו  מעלה   - מישראל  אחת  נפש  המאבד  ״כל  לז.(: 
הכתוב כאילו איבד עולם מלא, וכל המקיים נפש אחת 
מישראל - מעלה עליו הכתוב כאילו קיים עולם מלא”, 

נפש מישראל דווקא.

הרב עוזי שוויצה



שכ

ולא  אותך  נראה  )רש”י:  נמות.  ולא  ראינוך 
ברעב  נמות  שלא  השתדל  בניחותא:  נמות, 
שאין  אנו  כמדומין  גשמים(,  עצירת  מפני 
גשמים יורדין אלא להתיר שבועתך. אמר: לא 
כך שאלתי, אלא גשמי בורות שיחין ומערות. 
פי  כמלא  וטפה  טפה  שכל  עד  בזעף,  ירדו 
פחותה  טפה  שאין  חכמים  ושיערו  חבית. 
ולא  ראינוך  רבי,  תלמידיו:  לו  אמרו  מלוג. 
נמות. כמדומין אנו שאין גשמים יורדין אלא 
שאלתי,  כך  לא  לפניו:  אמר  העולם.  לאבד 
כתיקנן,  ירדו  ונדבה.  ברכה  רצון  גשמי  אלא 
עד שעלו כל העם להר הבית מפני הגשמים . 
. שלח לו שמעון בן שטח: אלמלא חוני אתה, 
כבוד  על  )רש”י: שמנדין  נידוי.  עליך  גוזרני 
שאלתי(  כך  לא  ואמר:  דברים  שהטיח  הרב, 
לפני  לך שאתה מתחטא  . אבל מה אעשה   .
שמתחטא  כבן  רצונך,  לך  ועושה  המקום 
אבא,  לו:  ואומר  רצונו.  לו  ועושה  אביו  על 
הוליכני לרחצני בחמין, שטפני בצונן, תן לי 
ונותן   - ורמונים  אגוזים, שקדים, אפרסקים, 
ואמך  אביך  ישמח  אומר  הכתוב  ועליך  לו. 

ותגל יולדתיך”.

לפני  לעמוד  מעיז  ודם,  בשר  אדם,  איך 
הקב”ה לומר לו לא כך אני מבקש, אלא כך 
מה  לקב”ה  לקבוע  יכול  אתה  מבקש.  אני 

לעשות?

יעשה  אני  ומה  המעגל  חוני  אתה  אבל 
אתה מתחטא לפני הקב”ה כמו בן שמתחטא 
לפני אביו והוא מתרצה לך. אתה יודע פשוט 
שאתה  מרגיש  ואתה  הקב”ה  לפני  לעמוד 
אני,  הכל.  ואתה מקבל  מדבר עם אבא שלך 
אמר שמעון בן שטח, לא יכול להגיד כלום, 

אני לא יכול לטעון איך דברת ולמה דברת, כי 

דברת בדרך האמיתית מתוך הלב.

אבינו מלכנו, אתה אבינו שהוא מלכנו, אתה 

מלכנו שהוא אבינו. כך הכהנים הקדושים: לא 

כהנים  לאלקים.  יהיו  קדושים  התורה  כתבה 

קדושים  יהיו  כהנים  ובמעמדם,  בדרגתם 

לאלקיהם. לפי דרגתם וחבורם אל ה’ כך הם 

יקרבו את עצמם. זה הקשר שלהם לאלקיהם, 

יחללו  ולא  פונים.  הם  שאליו  מלך   – אבא 

שם אלקיהם כי את אשי ה’ לחם אלקיהם הם 

מקריבים. 

ואתה, כל אחד ואחד מעם ישראל, דע לך: 

מלאכתם  את  עושים  המקדש  בבית  כהנים 

ישראל  אתה,  הקב”ה.  אל  מחוברים  הם 

שאינו כהן: ״וקדשתו כי את לחם אלקיך הוא 

מקריב”. קדש את הכהן. אבל הוא עושה שם 

את עבודתו? הוא לא עושה את עבודתו בלבד, 

הכהן מבקש שפע גם בשבילך. הכהן מקריב 

לאלקיו, לאבא שלו. אבא של הכהן הוא אבא 

שלך, הוא אלקים שלך. כשהכהן מקריב את 

הקרבן לאלקיו הוא בעצם סלל לך את הדרך 

לתפילות שלך לאלקים שאתה מתפלל אליו. 

״וקדשתו כי את לחם אלקיך הוא מקריב”. 

כך היא הדרך. עם ישראל מאוחד, נשמה אחת. 

כלל ישראל. אנחנו זוכים כשאנחנו מחוברים, 

ביחד זוכים לשפע גדול. כל אחד ואחד מעם 

ישראל צריך לדעת: אני בן יחיד אצל הקב”ה. 

מבקש  אני  אליך,  פונה  אני  עולם  של  רבונו 

אחד  כל  מבקש  כך  הישועה.  את  תן  ממך, 

ואחד. אבא שבשמים שומע כל בקשה ובקשה 

ויתן את השפע הטוב לכל אחד ואחד.





לזכות
הוד כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א

***
לזכות

שלוחי כ״ק אדמו״ר מלך המשיח שליט״א
שליח במרכז חב"ד "חי מנחם"

ס.פאולו - ברזיל
הרה״ח הרב ירחמיאל שי׳ וזוגתו מ׳ חנה תחי׳

וב״ב:
חי׳ מושקא ובעלה הרב מנחם קלמנסון

ובנם שלום מענדל
שלוחים בקאמפוס קאנדארסעט, אובערוויליע, צרפת

דבורה לאה ובעלה הרב ארי׳ לייב פעווזנער
ובתם חיה מושקא

״כאן צוה ה׳ את הברכה״ - קראון הייטס
שיינא, מנחם מענדל, חוה רבקה,
דוד, שיינדל גיטל, מנוחה סימא,

צבי הירש, ויקותיאל דובער
שיחיו

בעלינאוו
להצלחה רבה ומופלגה בעבודת השליחות
לנח״ר כ״ק אדמו״ר מלך המשיח שליט״א

נתרם ע״י
הרה״ת ר׳ שמואל וזוגתו מרת

שטערנא שרה שיחיו

שפּריצער



לזכות
תלמידי התמימים

אברהם חיים בן ורדה בת 
ציון

יוסף יצחק הלוי בן אסתר

יוסף יצחק בן רבקה

יוסף יצחק בן שושנה 
חוה

יעקב רחמים בן חדוה

לוי בן דבורה לאה

לוי יצחק בן שושנה

מנחם מענדל בן נחמה 
דינה

מנחם מענדל הכהן בן 
חנה

מנחם מענדל בן חנה

מנחם מענדל בן חנה

מנחם מענדל בן צפורה 
חנה

שלום דובער בן צביה

שלום דובער בן שיינדל

שמואל בן אילנה

שמואל בן יהודית

שמואל בן שמחה

שמשון יעקב מרדכי בן 
ליבא רבקה

שניאור זלמן בן ורדה בת 
ציון

שניאור זלמן בן נחמה 
דינה

שניאור זלמן בן רלה

שיזכו לברכה והצלחה בכל מעשי ידיהם,
וימלא השי"ת כל משאלות לבבם לטובה ולברכה בטוב 

הנראה והנגלה,
מתוך אריכות ימים ושנים טובות

ויזכו לקבל פני משיח צדקנו
בגאולה האמיתית והשלימה ותיכף ומיד ממש



לזכות
שלוחי המלך

הרב מנחם מענדל גבאי
הרב חיים יוסף גינזבורג

הרב לוי דורון
הרב אשר דייטש
הרב יהודה ליפש

הרב חיים אלתר בנציון פרישמן
הרב חיים ציק

הרב מנחם מענדל קורנט
הרב משה קורנט

הרב פנחס מאיר קירשנזפט
הרב יצחק רחימי

שיזכו לברכה והצלחה בכל מעשי ידיהם,
וימלא השי"ת כל משאלות לבבם לטובה ולברכה 

בטוב הנראה והנגלה,
מתוך אריכות ימים ושנים טובות, והעיקר -

להביא לשלימות עבודת שליחותם
"לקבל פני משיח צדקנו"

בגאולה האמיתית והשלימה תיכף ומיד ממש



לעילוי נשמת
מלכה דינה ע"ה בת יבדלחט"א יעקב 

אריה הכהן
ו"הקיצו ורננו שוכני עפר" והיא בתוכם,
בהתגלות כ"ק אדמו"ר מלך המשיח 

שליט"א
תיכף ומיד ממש

***

לעילוי נשמת
חיה רות ע"ה בת ר' יחיאל יצחק

ו"הקיצו ורננו שוכני עפר" והיא בתוכם,
בהתגלות כ"ק אדמו"ר מלך המשיח 

שליט"א
תיכף ומיד ממש



לזכות

 הוד כ"ק אדמו"ר 
 מלך המשיח 

שליט"א

מהרה יגלה אכי"ר
יה"ר שיראה רוב נחת מתלמידיו,
חסידיו ושלוחיו ומכלל ישראל

ותיכף ומי"ד ממ"ש נראה בעיני בשר
בקיום נבואתו העיקרית - בשורת הגאולה

"לאלתר לגאולה" ו"הנה זה משיח בא"
ובעגלא דידן יתגלה לעין כל
ויוליכנו קוממיות לארצנו הק'

ויבנה ביהמ"ק במקומו
ויקבץ נדחי ישראל

בגאולה האמיתית והשלימה
נאו מי"ד ממ"ש ממש!




