
אֲמָר הַמ ַ
עִי בו  ְּׁ הַש  



אֲמָר הַמ ַ
עִי בו  ְּׁ הַש  



"! זוהי הבקשה שתבואר היטב, ואביטה נפלאות מתורתךעיני  )בעומר( ל"ג"
 !מהרבי מליובאוויטשבפנימיות, באריכות במאמר שלנו השבוע, "גל עיני תשל"ז" 

אור וחיות נפשינו אין יותר מתבקש  דרבינו שמעון בר־יוחאי,יום הילולא  דלכבו
? למי היא הפנימית המשמעות של תורתורשב"י נתן לנו: מה  מהמהתבוננות 

 נועדה? האם היא נחלת הכלל או יחידי סגולה?

עם חידוש מדהים ויסודי, שמבקש לראות את , יחד כל זאת מתבאר במאמר שלנו
עם רבדים עמוקים הקשורים ומאוחדים זה  , דבר חי ונושםכדבר שלםתורה ה

 בזה.

יום החמישים, ונראה  במתן־תורה הקרב ובא,כמו כן, נתחיל כבדרך אגב להתבונן 
 –בשבועות, למתן התורה הפנימית  –הקבלה מעניינת בין מתן התורה הנגלית 

 בל"ג בעומר.

, הוא הבקשה והתחנונים שפנימיות התורה תהיה חלק הפלא הכי גדול במאמר
 מהחיים הפשוטים שלנו. "גל עיני ואביטה".

בגילוי קב"ה מבקשים להביא את רצונו של ה בתורת החסידותנראה גם כיצד 
 ובכך להכין את הקרקע לביאת משיח צדקנו! סודות רשב"י בפועל ממש

לתוך תורתו הפנימית המחיה את כל המציאות "עולו ואתכנשו" לחיים חסידים! 
 , המכינה לתורתו של משיח!ורבדי החיים

 :חברי המערכת

 אביעד בר־לוי

 מנחם־מענל רוזנצוויג

 אחיה מרקוביץ'

 

 

 

 

 

 

 



2 

 :תוכן עניינים
 3 ................................................................... ד"ה גל עיני תשל"ז מבואר

 20 ............................................. ד"ה גל עיני תשל"ז מחולק לפסקאות

 26 ................................................................................... נקודה למחשבה
 

  



3 

 בס"ד

 ' התשל"ז'גל עיניד"ה 
 יטשבאווספר המאמרים לרבי מליו

 מבואר
 "עד הגל הזה", "גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך"פתיחה:  .א

 ,עיני ואביטה נפלאות מתורתך גל

מרמז אודות ל"ג )גל( בעומר, יום הילולא  אהפסוק "גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך"
 :בדרשב"י, וכמו שביאר זאת הרבי המהר"ש

דע"פ מ"ש בסידור , זה על פסוק[-]וכתב אדמו"ר מהר"ש במאמרו ע"פ  
עד הגל  שהרמז בתורה על ל"ג בעומר הוא בפסוק שער הל"ג בעומר

 הזה, גם הפסוק גל עיני יתבאר על ל"ג בעומר.

הנאמר ) דכי הפסוק "עד הגל הזה" ,כתב גאדמו"ר הזקן בספר 'סידור עם דא"ח'
"ג. , מרמז על ל"ג בעומר, משום שנאמר בו 'גל' אותיות ל(בהקמת הגל בין יעקב ללבן

 –בו מופיעה המלה 'גל'  ־  גם הפסוק "גל עיני" פי יסוד זה, מסביר הרבי המהר"ש כי־על
 לל"ג בעומר. גם הוא מתאים

וע"פ הידוע שכל הענינים שבתורה הם בתכלית הדיוק, יש לומר, דזה 
שהענין דל"ג בעומר שבפסוק גל עיני גו' למדין מהענין דל"ג בעומר 

בכדי לבוא לענין גל עיני גו' הוא ע"י עד  שבפסוק עד הגל הזה, הוא, כי
 .הגל הזה

נמצא שלא סתם המהר"ש למד את אם כן, מכיון שכל הפרטים בתורה הם מדויקים, 
אכן הדרך מהפסוק "עד הגל הזה"; אלא של"ג בעומר השייכות של הפסוק "גל עיני" ל

ידי "עד הגל ־עללבא ל"גל עיני וכו'" )כמו שיתבאר באריכות ענינו במאמר( היא דוקא 
 הזה".

                                                      
 .תהלים קיט, יח א
 שבהמשך חייב אדם לברך תרל"ח פכ"ג )ע' לט ואילך(*. וראה שם פכ"ה )ע' מא(. ב
 שער הל"ג בעומר. ג
 ויצא לא, נב. ד

 



4 

 שייכות הפסוק לל"ג בעומר, גילוי פנימיות )'נפלאות'( התורה – "גל עיני" .ב

השייכות דפסוק זה לל"ג בעומר יום ההסתלקות דרשב"י  והנהב( 
 )בפשטות( הוא,

השייכות של הפסוק "גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך" ליום הילולא דרשב"י מובנת 
 באופן פשוט:

שעל ידו הי' הגילוי דפנימיות התורה  –כי ענינו של רשב"י הוא 
שהגילוי דתורה הנגלית הי' ע"י משה רבינו והגילוי  ,]וכמבואר בכ"מ

ועיקר הגילוי הי' ביום הסתלקותו,  [,דפנימיות התורה הי' ע"י רשב"י
" שלא שביום הסתלקותו גילה לתלמידיו "מלין קדישין כדאיתא בזהר

גילה במשך כל ימי חייו )כי הענינים שגילה אז היו ענינים נעלים ביותר 
וע"י כתיבת המלין קדישין  (.שאפילו רשב"י הי' מקודם ירא לגלותם

)ע"פ הציווי שלו(, נתגלו אח"כ לכל ישראל, ועד שנתגלו באופן 
גילוי זה )הגילוי לכל ישראל  המשכתדיתפרנסון, בהבנה והשגה. שגם 

דיתפרנסון( היתה ביום הסתלקות רשב"י )ע"י כתיבתן של המלין  ובאופן
 קדישין אז, ע"פ הציווי שלו(.

אר הרבה ו]וכמו שמב התורה, פנימיות התור־את רזי הוא המגלהיוחאי ־בררבי שמעון 
 .[מגלה לנו את התורה הנגלית, ורשב"י את תורת הנסתרפעמים בחסידות שמשה הוא 

שלא גלה בו הוא גלה "מלין קדישין"  –ביום ההסתלקות חד במיוגילוי זה קרה במיוחד 
 את ה'אדרא זוטא'. –( !) הכל ימי חייו

דברי הזהר  –ידי שכתבו את המלין הללו, ה'אדרא זוטא' כפי שרשב"י עצמו ציוה ־על
"כמה ב"נ לתתא יתפרנסון מהאי חיבורא דילך כו' נתגלו ונכתבו בשביל כל ישראל עד ש

והיינו שהדבר יכנס בתוכם  – ו["יתפרנסו מהחיבור שלךכמה בני אדם בתחתונים ־]
בהבנה והשגה של הדברים. והיינו, שגם זה שהדברים נכתבו וכך כל ישראל יוכלו לזכות 

 קרתה ביום ההסתלקות, ל"ג בעומר. – לגילוי והבנת פנימיות התורה

פנימיות של שביום הסתלקותו של אדם מתגלה ה ולהוסיף, דע"פ הידוע
כל עבודתו שעבד במשך כל ימי חייו, מובן, דביום הסתלקות רשב"י, 

 נתגלה גם הפנימיות של הסודות שגילה במשך כל ימי חייו.

בנוסף, מבואר בחסידות שביום ההסתלקות של האדם מתגלה הפנימיות של עבודתו 
התגלתה גם  נמצא, שביום האחרון מלבד התגלות ה'אדרא זוטא' .זשעבד במשך ימי חייו

                                                      
 משום מעלתם הגבוהה של סודות אלו, רשב"י נמנע מלאומרם במשך ימי חייו, ורק ביום ההסתלקות ניתן לו הרשות לגלות. ה
 תקו"ז ת"ו בסופו. ו
הנ"ל. ואולי אפשר לומר שזה כמו אדם שבונה בית, ורק לאחר שהוא מסיים את הבית ומשתמש בו כרצונו  ראה במאמר בסידור עם דא"ח ז

 –בכל הבניה. כל אדם כאשר מסיים עבודתו כוונתו הפנימית מתגלה לסובבים  – )בית מגורים, משרד, בית מדרש, מי ישן בכל חדר וכו'(
 הפנימיות של עבודתו.־מתגלה הכוונה –ביום האחרון 



5 

)וכמו שיתבאר לקמן במאמר מדרגות  כל הפנימיות של הסודות שרשב"י גילה בימי חייו
 בגילוי סודות התורה(.

ובכל שנה ושנה, ביום ל"ג בעומר, חוזר וניעור הגילוי שהי' בל"ג  
גילוי פנימיות התורה )תורתו של רשב"י(.  – בעומר בפעם הראשונה

דבל"ג בעומר הוא מתן  מקומות[ בכמה-] וכמובן גם מהמבואר בכ"מ
דפנימיות התורה, בדוגמת חג השבועות שהוא זמן מתן תורה  תורה

בכלל. דמזה מובן, דכמו שמתן תורה בחג השבועות הוא בכל שנה 
ושנה, כמו"כ מתן תורה דפנימיות התורה בל"ג בעומר הוא בכל שנה 

 ושנה.

 מתעורר 33ה בספירת יום האמנם, יום ההילולא לא רק יום שהיה, אלא בכל שנה ושנ
וכמו שמובן גם מכך  גילוי פנימיות התורה. –הגילוי שהיה אז, בעת הסתלקות רשב"י 

כמו שמתן תורה  .בדימוי למתן תורה – של"ג בעומר נקרא 'יום מתן פנימיות התורה'
כך מתן פנימיות התורה חוזר ומתגלה  – טוב ממש, בשבועות־חוזר ומתגלה כל שנה ביום

 כל שנה.

וזהו שענין ל"ג בעומר מרומז בפסוק גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך, 
וענין גל גו' נפלאות הוא גילוי  ,כי נפלאות שבתורה הוא פנימיות התורה

הנפלאות דתורה )פנימיות התורה( שנמשך בג"ל  ()גל מלשון גילוי
 ר(.)בל"ג בעומ

ק "גל עיני ואביטה לאור כל זאת מובן בעליל מדוע עניין ל"ג בעומר מרומז בפסו
נפלאות מתורתך": נפלאות התורה היינו פנימיות התורה )שכן אלו דברים ש'מופלאים' 

 'גל' בעומר.־", נמשך בל"גואביטה נפלאות "גל עיני –, והגילוי שלהן מהשגתינו(

 שאלה בדברי הצ"צ נשמתא דאורייתא; –"נפלאות"  .ג
 עצמו.כעת הרבי עובר לבאר את הפסוק "גל עיני וכו'"  -

 ומבאר בהמאמר, דבנפלאות שבתורה )פנימיות התורה( שתי דרגות.( ג
שבתורה יש לבוש, גוף, נשמה ונשמה  והענין הוא, דאיתא בזהר

 לנשמה.

יש שתי דרגות. זאת  –כנ"ל פנימיות התורה  – 'נפלאות'אדמו"ר המהר"ש, שב מסביר
 לבוש, גוף, נשמה, ונשמה לנשמה: –שבתורה יש ארבעה מדרגות על פי המתבאר בזהר, 

לבוש,  –גליא דתורה הוא הלבוש והגוף דתורה ]הסיפורים דתורה 
והנשמה דתורה היא פנימיות התורה,  הגוף[, –וההלכות דתורה 

https://he.chabad.org/library/article_cdo/aid/3140152#3


6 

נשמתא, ורזין  –( שנחלקת בכללות לשתי דרגות. רזין דאורייתא )סתים
 נשמתא לנשמתא. –דרזין )סתימא דכל סתימין( 

)לבוש,  הסיפורים בתורה –ה 'נגלה' של התורהה'לבוש' וה'גוף' של התורה הוא חלק 
)'גוף' והעיון בתורה  , וההלכות ('מלבישים' על משהו עמוק יותרמובנים בפשטתם אך 

 .ועיקר התורה(

פנימיות  נשמה היאתורה, הב כך גם – ףכמו שאצל האדם היא מכוסה בגו ,הנשמה
סודות  –'רזין דאורייתא' , וגם היא נחלקת באופן כללי לשתיים: )ה'נסתר'( התורה

מדרגת  –סודות של הסודות  –, ו'רזין דרזין' )הסתומה ומכוסה( התורה, מדרגת הנשמה
 .(, הכי סתומה ונעלמת שיש)החיות הפנימית לחיות הפנימית הנשמה לנשמה

 המהר"ש מסביר שיש ב"נפלאות מתורתך".אלו שתי המדרגות ש

והבקשה גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך )נפלאות לשון רבים( היא 
 שיראה את שתי הדרגות דנפלאות שבתורה, רזין ורזין דרזין.

"מתורתך", אנו מבקשים  –לשון רבים  –בבקשה "גל עיני ואביטה נפלאות" 
מופלאות מערכנו שיש בפנימיות התורה: רזין, דרגות השההקב"ה יגלה לנו את שתי המ

 ורזין דרזין.

, ונשמתא לנשמתא היא [־רוח־נשמה]נפש ומבאר, שנשמתא היא בחינת נר"ן
. ואולי יש לומר, שהענינים דפנימיות התורה חיה־יחידה[-] בחינת ח"י

הם בחינת נשמתא דאורייתא,  שגילה רשב"י במשך כל ימי חייו
 .הם בחינת נשמתא לנשמתא והענינים שגילה ביום הסתלקותו

פי ההקבלה ־)על המהר"ש מבאר גם מהן המדרגות בפנימיות התורה
־, ו'נשמתא לנשמתא' היינו החיהנשמה־רוח־זה הנפשל'נשמה'(:'נשמתא' )'רזין( 

 .חיחידה

המדבר אודות הגילויים של רשב"י, נראה לומר על פי הקשר בין הפסוק 'גל עיני' 
, והגילויים ביום ההסתלקות (הנר"נה'נשמתא' )הגילויים בימי חייו של רשב"י הם כנגד ש
 ים של ה'נשמתא לנשמתא' )הח"י(.הם גילוי –ערוך כנ"ל ־שהם נעלים לאין –

גל עיני ואביטה  על הפסוק[-]לתהלים עה"פ  הצמח־צדק[-] ברשימות הצ"צ והנה
מביא מאמר הזהר הנ"ל שבתורה יש לבושא וגופא  נפלאות מתורתך

ונשמתא ונשמתא לנשמתא, ומבאר, שהבקשה גל עיני ואביטה נפלאות 
                                                      

והיינו התגלויות )כמו ש'שם' בא בשביל שאתגלה לזולת והוא יוכל לקרוא לי  –רבה כי לנשמה יש חמישה 'שמות'  חז"ל אומרים במדרש ח
 ולתקשר אתי(, כאשר כל אחד מהשמות מבטא דרגה עליונה יותר בנשמה: נפש, מעליה הרוח, מעליה הנשמה, ומעליהן החיה ואז היחידה.

יחידה. זאת משום שהנר"נ מבטאים חלקים של -חיה – ח"ינשמה, ו-רוח-נפש – נר"נבאופן כללי שמות אלו מתחלקים לשני קבוצות: 
פנימי(; לעומתם החיה -בתוך האדם והמודעות שלו )על דרך אור –או על כל פנים מסוגלים להתלבש  –הנשמה שמתגלים ומתלבשים 

 'יקיפו' את המודעות של האדם, והן 'מסככות' על הנר"נ ומשפיעות להם אור וחיות מעצם הנפש.כלל -והיחידה, מבטאות מדרגות שבדרך
'רזין'; אך יש גם  – בהקשר של המאמר שלנו, ישנה פנימיות של התורה שהיא 'מתלבשת' בתוך הגוף, והיא יותר שייכת מובנת ומושגת

 ליונה מאד ולא 'נתפסת' בשום לבוש.יחידה, שהיא מקיפה וע-פנימיות 'רזין דרזין' שהיא כנגד החיה



7 

היא שיראה לא רק הלבוש לבד אלא גם נשמתא. ובהמשך הענין מביא 
ונת המצוות. ולאחרי שמביא דאביטה נפלאות הוא כו פירוש השל"ה

פירוש השל"ה ממשיך לבאר שנפלאות הוא פנימיות התורה, נשמתא 
וצריך להבין, דלכאורה הי' צריך תחלה לסיים ביאור  דאורייתא.

הפירוש שנפלאות הוא נשמתא דאורייתא ולאח"ז להביא עוד פירוש 
שנפלאות הוא כוונת המצוות, ומזה שמביא פירוש זה באמצע הביאור 

פלאות הוא נשמתא דאורייתא, משמע, שהפירוש שנפלאות הוא שנ
כוונת המצוות נוגע לביאור והבנת הפירוש דאביטה נפלאות הוא 

 .שיראה נשמתא דאורייתא

 

את מאמר גם הוא מביא צדק לתהלים על הפסוק "גל עיני וכו'" ־ביאור שרשם הצמחב
(, וכן מציין לנשמהלבוש, גוף, נשמה ונשמה ) הזהר המפרט את מדרגות התורה

 '.דאורייתא ה'נשמתא גילוי בפסוק היא גם אודות הקשהבש

 אמנם, לפני שהוא מבאר מהי הנשמה של התורה, הוא הולך ומביא את פירוש השל"ה
רק  ש"ואביטה נפלאות" הכונה היא שאנו מבקשים שהם יגלה לנו את כוונת המצוות.

פנימיות , ש'נשמתא דאורייתא'צדק מביא את ביאור השל"ה הוא מבאר ־לאחר שהצמח
מדוע הוא הביא באמצע הביאור  כך מובן...־ה"נפלאות", מה שלא כלהיא  –התורה 

 אודות 'נשמתא דאורייתא' את דברי השל"ה?

באר שבקשת אלא שכנראה הביאור ש"נפלאות" היינו כוונת המצוות, נצרך על מנת ל
 '."אביטה נפלאות" היינו בקשה לגילוי ה'נשמתא דאורייתא

שהגילויים העליונים יהיו מצד  –עיקר עניין מתן תורה הוא "ואביטה"  .ד
 התחתונים

גל עיני גו' שמבקש מהקב"ה שיפקח  מה שכתוב[-]זה בהקדים מ"ש  ויובן ד(
הרגיל אין רואים  שעל דרך[-] את עיניו, דלכאורה, כיון שהסיבה לזה שע"ד

, אלא( לפי את הנפלאות דתורה הוא )לא מצד החסרון דהכלים
שהנפלאות הם מכוסים ונעלמים ]ויש לומר, שההעלם דבחינת נשמתא 

דאורייתא הוא מפני שהיא מלובשת בהגוף דתורה )גליא דתורה( 
שמעלים על הנשמה, וההעלם דבחינת נשמתא לנשמתא דאורייתא הוא 
)לא שהיא מלובשת באיזה דבר שמעלים עלי', אלא( שמצד עצמה היא 

ה מגילוי[, הוה לי' לבקש שהקב"ה יגלה את בהעלם, העלם שלמעל
 ומהי הבקשה גל עיני שהקב"ה יפקח את עיניו., הנפלאות דתורה



8 

", והיינו שבשביל שאוכל בפסוק אנחנו מבקשים "גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך
 אני צריך שה' יפקח ויתקן אותי. –פנמיות התורה  –לראות את הנפלאות 

היא מכוסה  –הנשמה ונשמה לנשמה  –פנימיות התורה  לכאורה הדבר אינו מובן, הרי
היא בגוף, אז  מכוסה־כי היא מלובשת נעלמתהנשמה  :]ובאופן פרטי מצד עצמה

וה'נשמה לנשמה' נעלמת מצד עצמה, בגלל רוממותה )ולא משהו שמסתיר  ;רת בותמוס
מדוע א מסתכל )'חסרון הכלים'(?! אז ! ולא מפני שאני ל[עליה(, וראה בהערה לעיל

 הבקשה היא שה' יפקח את עיני?

משל למלך שגזר ואמר , ונקודת הביאור בזה, ע"פ מה דאיתא במדרש
בני רומי לא ירדו לסוריא ובני סוריא לא יעלו לרומי, כך כשברא הקב"ה 

כשביקש ם, את העולם גזר ואמר השמים שמים לה' והארץ נתן לבני אד
יעלו לעליונים והעליונים ליתן התורה ביטל הגזירה ואמר התחתונים 

ואל  וירד הוי' על הר סיני וכתיב ירדו לתחתונים, ואני המתחיל, שנאמר
 משה אמר עלה אל הוי'.

 ניתן להבין זאת לאור התבוננות במדרש אודות המתרחש במתן תורה:

 כמו מלך, שגזר שבני רומי לא יעברו את הגבול לסוריה, ובני סוריה לא יעברו לרומי
לכל  –אמר לפני מתן תורה: "השמים שמים לה', והארץ נתן לבני אדם" כך הקב"ה  –

 אחד יש את המקום שלו, ושלא יתערבבו.

מתחברת ומחברת את כאשר הקב"ה רצה לתת את התורה )שהיא משהו מהעליונים ש
: "התחתונים יעלו לעליונים והעליונים התחתונים( הוא ביטל את הגזרה הזאת והכריז

קבלת התורה ש"וירד  אני המתחיל!", אני ארד קודם. וכמו שפותחתו –ירדו לתחתונים 
כך "ואל משה אמר עלה אל הוי'" ־הוי' על הר סיני" )העליונים יורדים(, ורק אחר

 )התחתונים עולים(.

שאומר התחתונים יעלו לעליונים  דהטעם, במקום אחר[-] ומבואר במק"א
לפני והעליונים ירדו לתחתונים, אף שירידת העליונים למטה היתה 

קודם, אני המתחיל, הוא, כי תכלית הכוונה דמתן תורה הוא התחתונים 
יעלו לעליונים ]שיהיו כלי לגילוי אלקות, ויתירה מזה שגם המשכת 

בכדי שיוכל להיות הגילוי בהם תהי' מצד ענינם וע"י עבודתם[, אלא ש
עליית התחתונים למעלה הוא ע"י ירידת העליונים למטה, שהיא 

 ההתחלה והנתינת כח על עליית התחתונים למעלה.

בכך  אם מסתכלים במדרש, רואים שכשהקב"ה מבטל את הגזרה הוא פותח
"ואני  –לפנים  אף שבפועל הקב"ה )העליונים( מקדים־ש"תחתונים יעלו לעליונים", על

שעיקר הכונה של מתן תורה היא,  ל". הסבה לכך המתבארת בתורה החסידותהמתחי
]והיינו שהעליונים יוכלו להתגלות בהם )"יהיו  היא דוקא שהתחתונים יעלו לעליונים



9 

־תחתונים למעלה־שהגילוי של האור יבא דוקא מצידם, מלמטהכלי לגילוי אלוקות"( ו
 .[עליונים

ולעלות לעליונים, היה צריך ע' את המחיצה אמנם בשביל שהתחתונים יצליחו 'לבקו
קודם שהעליונים ירדו למטה ובכך יתחילו )"ואני המתחיל"( ויתנו כח לתחתונים לעלות 

 לעלונים.

ועד"ז הוא במתן תורה דפנימיות התורה שבל"ג בעומר, שהכוונה 
בביטול הגזירה והמחיצה בין עליונים ותחתונים בנוגע לפנימיות התורה 

י דפנימיות התורה שנמשך להאדם יהי' )גם( מצד האדם. היא, שהגילו
וזהו גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך, שהקב"ה יפקח את עיני האדם 

ויראה את הנפלאות שבתורה )לא רק ע"י שהנפלאות יהיו בגילוי, אלא 
 .גם( מצד ענינו של האדם

העניין של יקר כמו כן יש להבין גם בנוגע לקבלת פנימיות התורה, ביום ל"ג בעומר: ע
 התחתונים.־פנימיות התורה הוא, שהוא יתגלה מצד האדם־גילוי נפלאות

שאנחנו מבקשים שהקב"ה יפתח לנו את  –כעת יובן הבקשה "גל עיני ואביטה" 
העיניים לראות את פנימיות התורה. שהגילוי לא רק יהיה מלמעלה, שהנפלאות יתגלו 

 אלא גם שאנחנו נבא ונראה אותם מצידנו. –

דפירוש גל עיני ואביטה נפלאות  יש לבאר מ"ש בהמאמר ועפ"ז
מתורתך הוא שראיית הנפלאות דתורה )נשמתא דאורייתא ונשמתא 
לנשמתא( תהי' מתורתך, מתורה הנגלית, דלכאורה, הרי העיקר הוא 

שיראה הנפלאות דתורה, ומהו היתרון בזה שיראה אותם ע"י הענינים 
 שבגליא דתורה.

מסביר כי "... ואביטה נפלאות מתורתך" הכונה שנראה את מאמרו אדמו"ר המהר"ש ב
אם עיקר העניין מתוך התורה הנגלית עצמה. לכאורה,  –פנימיות התורה  –הנפלאות 

בכך שנראה את הנפלאות מינה ־אנפקמה ההמבוקש בפסוק הוא גילוי הנפלאות עצמן, 
 ?דוקא דרך ה'נגלה'

ולם ושבאדם, התחלתם הוא ויש לומר הביאור בזה, דכל הענינים שבע
ולכן, ע"י שראיית הנפלאות דתורה )דהאדם( היא ע"י ענינים . בתורה

אלה שבגליא דתורה, היינו שהגוף והלבוש דתורה עצמו מגלה את 
גם בהאדם  על־דרך־זה[-]הנשמה והנשמה לנשמה דתורה, עי"ז נעשה עד"ז 

ענינו העוסק בתורה, דזה שרואה את הנפלאות דתורה הוא )גם( מצד 
 .דהאדם



10 

מקורו ותחילת התהוותו הם  ובאדם הפרטי אלא, שמכיוון שכל מה שיש בעולם
יש התאמה בין מה שמתרחש )"אסתכיל באורייתא וברא עלמא"(, נמצא ש מהתורה

 באדם, למתרחש בתורה.

גם )שהיא שרשו( אם כן, כאשר האדם רואה את הנשמה והנשמה לנשמה של התורה 
דרך תהיה הפנימיות  ראיית, עצמו גם אצל האדם ;הנגלה –בגוף והלבוש של התורה 

ועל כן אנו מבקשים "ואביטה נפלאות  הגוף והלבוש שלו. – )הגשמית( מציאותו
 ממש. דוקא מהתורה הנגלית, בשביל שהגילוי יהיה מצידנו –מתורתך" 

 מצוות. –תורה; תחתונים יעלו לעליונים  –עליונים ירדו לתחתונים  .ה

הענינים הנ"ל שבביטול הגזירה והמחיצה בין עליונים שני  והנהה( 
דענין לתחתונים שנתחדשו במתן תורה הם בכללות יותר תורה ומצוות. 

ירידת העליונים למטה שנתחדש במתן תורה הוא בעיקר בתורה, וענין 
 עליית התחתונים למעלה שנתחדש במתן תורה הוא בעיקר במצוות.

"תחתונים יעלו לעליונים"  –תורה ־במתן שני העניינים שהיו בביטול הגזירה
 לשני הדברים שנתנו לנו בעת נתינה: באופן כללימקבילים  –ו"עליונים ירדו לתחתונים" 

 .תורה ומצוות

ירידת העליונים למטה מתבטאת בעיקר בתורה; עלית התחתונים למטה מתבטאת 
 בעיקר במצוות, כדלהלן.

דהתורה היא דבר ה', , הואוהענין הוא, דמהחילוקים בין תורה למצוות 
חכמתו של הקב"ה, אלא שירדה למטה ונתלבשה בשכל אנושי בכדי 

שהאדם יוכל להבינה ולהשיגה, והמצוות שהם ציוויים להאדם, הכוונה 
והמבוקש בהם היא )לא הציווי עצמו, אלא( קיום הציווי שהאדם 
מקיים. וזהו שהענין דירידת העליונים למטה הוא בעיקר בתורה, 

וזה שהתורה ניתנה , ורה, שהיא חכמתו של הקב"ה, מקומה למעלהדהת
למטה ונתלבשה בשכל אנושי ובדברים גשמיים הו"ע ירידת העליונים 

בנתינת המצוות למטה אין מודגש כ"כ  מה־שאין־כן[-] לתחתונים )משא"כ
הענין דירידת העליונים למטה, שהרי אדרבה, ענינם של המצוות 

 יים אותם(.)ציוויים( הוא שהאדם יק

והיא ירדה למטה לעולם שלנו,  – התורה היא דבר ה', היא 'חכמתו של הקב"ה'
לעומת זאת, במצוות עיקר העניין הוא שהאדם להתלבש בשכל שמובן גם לבני אדם; 

 יקיים את המצוות, ולא עצם הציווי.



11 

התורה  למטה היא בתורה. –הקב"ה  –לאור זאת מובן מדוע עיקר ירידת העליונים 
; ]כאשר בקיום המצוות העליונה של הקב"ה ירדה והתלבשה גם בהסברים גשמיים

 [.טהרבה פחות מורגש שזהו משהו 'מלמעלה', אלא שאני צריך לקום ולפעול מלמטה

וענין התחתונים יעלו לעליונים הוא בעיקר במצוות. דבתורה, כיון שגם 
סק התורה דהאדם לאחרי שירדה למטה היא דבר ה', לכן, גם בלימוד וע

נרגש בעיקר ההמשכה מלמעלה, שהתורה שהיא חכמתו של הקב"ה 
נמשכת ומתלבשת בשכלו של האדם, ולא הבירור והזיכוך דשכל 

האדם. והענין שהתחתונים יעלו לעליונים מודגש בעיקר במצוות, דכיון 
שענין המצוות )ציוויים( הוא שהאדם יקיים את המצוות )כנ"ל(, 

בכדי לברר ולזכך ולהעלות , בכדי לצרף את הבריות והכוונה בזה היא
הכחות והאברים של האדם שמקיים את המצוה וגם את הדברים 

שבעולם שבהם מקיימים את המצוה ולעשותם כלים לאלקות, ענין 
 .המצוות הוא עליית התחתונים למעלה

 באה לידי ביטוי בעיקר במצוות. כיוון שבתורה, גם לאחרעלית התחתונים למעלה 
אני לומד תורה אני מרגיש יותר  כאשר –העליונים  –שהיא ירדה היא נשארה דבר ה' 

 .ימזדכך )עולה( –התחתון  –, ולא שאני מלמעלה הגיעלומד אור ששאני 

לא נתנו שניתנו על מנת שאנחנו התחתונים נקיימן, וכן " –המצוות לעומת זאת, 
שנכניס  – הוא לברר ולזכך אותנו. עניין המצוותת יאהמצות אלא לצרף בהן את הבריות"

וכך נעלה גם את החפץ והדברים  את הכחות שלנו והמיקוד שלנו בקיום המצווה,
לפיכך עניין "תחתונים יעלו לעליונים" הגשמיים בהם אנו מקיימים את המצוות. 

 מתבטא יותר דווקא בקיום המצוות.

דמתן  מה שנתבאר לעיל )סעיף ד( שעיקר הכוונה בביטול הגזירה וע"פ
הוא בנוגע לביטול  וכמו־כן[-] תורה הוא שהתחתונים יעלו למעלה, וכמו"כ

הגזירה והמחיצה בנוגע לפנימיות התורה )גל עיני ואביטה נפלאות 
, צריך לומר, מלמטה למעלה[-] מתורתך( שהעיקר הוא העלי' מלמטלמ"ע

דבאביטה נפלאות מתורתך נכלל גם ענין המצוות כמו שהם מצד 
 ייתא.נשמתא דאור

תורה ־במתןאם כן, לאור המבואר בסעיף ד' שעיקר הרצון האלוקי בביטול המחיצה 
שבפנימיות כך גם מתבקש לומר  ;קיום המצוותב – ככודהוא דוקא שהתחתונים יעלו ויז

                                                      
תהיה מצווה, במובן המעשי שלה, אם לא קיים אותה. ללא קיום להמחשת העניין, התורה תהיה קיימת גם אם לא אלמד בה, המצווה לא  ט

 המצוות הן נשארות בגדר 'תורה' והלכות...
 דבר ה'ואדרבה, אם אני מתעסק יותר בזיכוך השכל שלי, כנראה שלא אלמד הכי טוב... הזיכוך קורה ממילא, כאשר המיקוד שלי הוא ב י

 שירד עד אלי.
 בראשית רבה מד, א. יא



12 

שעיקר והיינו  – התורה העיקר הוא העליה מלמטה למעלה, התחתונים לעליונים
 מצוות )עליה ממטה למעלה כנ"ל(.יא פנימיות התורה של הפנימיות התורה ה

ולכן מביא הצ"צ פירוש השל"ה דנפלאות מתורתך הם כוונת המצוות. 
והענין הוא, דבכדי שקיום המצוות יהי' כדבעי הוא ע"י לימוד התורה, 

ויש לומר, דבכדי שמעשה המצוה )הגוף  .דתלמוד מביא לידי מעשה
)הגוף דתורה(,  יהי' כדבעי הוא ע"י לימוד גליא דתורה (של המצוה

תהי' כדבעי הוא ע"י לימוד  )ובכדי שכוונת המצוות )הנשמה דהמצוות
 א(.פנימיות התורה )נשמתא דאוריית

צדק הביא את פירוש השל"ה כי "נפלאות מתורתך" היינו כוונת ־ולכן אדמו"ר הצמח
 פנימיות )כוונת( המצוות. –זהו עיקר העניין של פנימיות התורה  המצוות.

על מנת לקיים את המצוות כמו  –גדול הוא ש"תלמוד מביא לידי מעשה" שכן, כלל 
: כדי לקיים את מעשה )גוף( המצווה כראוי עלינו ללמוד את שצריך, עלינו ללמוד תורה

 – יבהנשמה של המצוות –; ובשביל שכוונת המצוות נגלה והלכות כנ"ל –גוף התורה 
 ות התורה.תהיה כראוי, עלינו ללמוד את הנשמה בתורה, פנימי

 מתוך ההבנה הפשוטה וה'נמוכה' ביותר –פי סוד ־כוונת המצוות על .ו

כמו שבלימוד התורה )אפילו בנגלה דתורה, ומכש"כ בפנימיות  והנהו( 
התורה( יש ריבוי מדריגות עד אין קץ, כמו"כ הוא בקיום המצוות, אפילו 

במעשה המצוות ומכש"כ בכוונת המצוות, שיש בזה ריבוי מדריגות. 
שממעשה המצוות נעשים לבושים להנשמה  ועפ"ז יובן מה שידוע

התחתון ומכוונת המצוות נעשים לבושים בג"ע העליון,  בגן־עדן[-] בג"ע
דלכאורה, הרי גם בג"ע התחתון עצמו, וכן בג"ע העליון עצמו, יש ריבוי 

ואיך אפשר שבכל המדריגות יהיו אותם הלבושים. והביאור , מדריגות
 .מצוות וכן בכוונת המצוות יש ריבוי מדריגות כנ"לבזה, דבמעשה ה

בפנימיות  עוד יותרמדרגות בעיון והרחבת הדברים )וסוף ל־איןכמו שבלימוד התורה 
סוף מדרגות של ־ישנן אין כן בכוונת המצוות.־על־כך גם בקיום המצוות, ויתר – התורה(

 כוונה פנימית בקיום המצוות.

יכולת הכלת האור  –שממעשה המצוות נעשה לבוש ובן כיצד יתכן לפי הביאור הזה י
רי מבואר עדן העליון. שה־עדן התחתון, ומכוונת המצוות נעשה לבוש לגן־בגןלנשמה  –

מדרגות! ואיך יכול להיות שלכל  המון־עדן )גם התחתון וגם העליון( יש המון־רבות שבגן
 מצוות וכוונה?! –המדרגות השונות והמשונות יהיה 'רק' שני לבושים 

                                                      
 של המעשה, והיינו הנשמה שלו. החיותלעשות אותו. נמצא, שהכונה היא  מניע אותיהכוונה שלי בדבר היא מה ש יב



13 

ההסבר הוא שאכן יש ריבוי מדרגות במעשה המצוות עצמן וכן בכוונת אלא ש
 המצוות.

הגם שכוונת המצוה היא נשמת המצוה ששייכת בכלל לנשמתא  והנה
מצוות הם גם בנגלה דתורה. הן דאורייתא, מ"מ, כו"כ ענינים דכוונת ה

 –דמצוות )שבכל המצוות בשוה( לקיים רצון ה'  בנוגע הכוונה הכללית
דכוונה זו היא גם ע"פ נגלה דתורה )אלא שע"י לימוד פנימיות התורה, 

וגם  ר(,הכוונה והרצון דהאדם לקיים רצון ה' הוא באופן נעלה יות
כוונה דכו"כ מצוות שבכל מצוה בפרט, הרי הטעם וה הכוונות הפרטיות

נתפרש גם בנגלה דתורה, גם ע"פ דרך הפשט ]ועד שהטעם דכו"כ 
ע"פ דרך הרמז והדרוש, אלא  ומכל־שכן[-]מצוות מפורש בקרא[, ומכש"כ 

שהטעם והכוונה דהמצוות שע"פ דרך הסוד )פנימיות התורה( הוא 
 נעלה הרבה יותר, ועי"ז מיתוסף עומק וכו' גם בהטעם שע"פ נגלה.

נתבאר שהכוונה במצווה היא הנשמה של המצווה, ועל כן היא שייכת בעיקר  אמנם,
 פנימיות התורה, אבל ישנן גם כוונות המצוות בנגלה של התורה: –ל'נשמתא דאורייתא' 

הוא הכוונה הכללית  שרואים כי כוונת המצוות נמצאת גם ב'נגלה' האופן הכי פשוט
מנם אכן אחר שהאדם לומד חסידות לקיים את ציווי רצון ה' )א –בקיום המצוות 

והרצון של האדם יותר 'נקי' ומכוון לקיים ופנימיות התורה, הכוונה הזו 'משתבחת' 
שבכל מצוה ומצוה, יתירה מזאת יש גם כוונות פרטיות  ;רצונו של המלך דוקא במצוה(

 , ובוודאי שבדרך דרוש ורמז.(יגגם בפשט )ואפילו בתורה שבכתב בחלק מהמצוות

משום נשמת התורה, ־כוונת המצוות היא דוקא מפנימיות־אך בכל זאת, עיקר נשמת
שהטבעם והכוונה על פי הסוד הוא הרבה יותר גבוה, וגם מחזק ונותן עומק בתוך ביאורי 

 .ידהפשט

ויש לומר, דכמו שבנוגע לראיית הנפלאות דתורה, הבקשה גל עיני 
רה )נשמתא ואביטה נפלאות מתורתך היא שראיית הנפלאות דתו

ונשמתא לנשמתא( תהי' מתורתך, מענינים אלה שבגליא דתורה, מהגוף 
דתורה וגם מהלבוש דתורה )כנ"ל סעיף ד(, עד"ז הוא בנוגע לכוונת 

המצוות, שהנפלאות דכוונת המצוות ]כוונות האריז"ל, ולמעלה יותר[ 
מתוך  –צריכים לראותם מתוך הכוונות שע"ד הפשט, ויתרה מזה 

                                                      
פטר חמור, "מקרא קודש זכר ליציאת הדוגמה הכי שכיחה לכך היא העשיה 'זכר ליציאת מצרים', שנמצאת בכמה וכמה מצוות )תפילין,  יג

 מצרים" וכו'(.
הוא  –לטעם הנגלה  נשמההתורה, של הטעם הנגלה המתבאר בתורה לאותה מצוה. ואם כן, כשאתה מגלה את הגם של  נשמהשכן זוהי ה יד

 מד אחר.מקבל עומק ומי



14 

ד הפשט המובנים לבן חמש למקרא ]שהם דוגמת לבושא הכוונות ע"
 .דאורייתא, הסיפורים דתורה, שגם תינוקות לומדים אותם[

היינו  –שכמו שהתבאר שהבקשה "גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך"  על כן יש לומר
, כדי )הגוף והלבוש( התורה הנגלית"מתורתך" מתוך שפנימיות התורה תתגלה לנו דוקא 

ר וביאבנוגע לנכון לומר כך גם  ;(הדברים יבואו מצידנו)תחתונים יעלו לעליונים ש
נראה ונכוון את כוונות פירוש הדבר הוא ש כוונת המצוות.בכתוב ש"נפלאות" היינו 

 נגלה של התורה.שב דרש,־רמז־הסוד )האריז"ל והחסידות( דוקא מתוך כוונות הפשט
הכי פשוטות, עד ־ובנו מתוך הכוונת הכיויתירה מזאת, עיקר המעלה שהדברים י

]שאז הדברים מגיעים לגמרי מצידנו, מהחלק ה'תחתון'  שמובנות לילדים קטנים מאד
הוא הסיפורים המובנים  – ביותר של התורה )וממילא גם שלנו כנ"ל סעיף ד'(, הלבוש

 .[גם לילד קטן

 דוקא מתוך "דעת התינוק" –כוונות התפילה  .ז

המצוות, נוגע ענין זה ]שענינים הכי נעלים ידעו  דבכוונת, ולהוסיףז( 
מענינים אלה כמו שהם בפשטות[ עוד יותר מאשר בתורה. כי היתרון 

בזה שידיעת הנפלאות היא מהענינים שבפשטות הוא שעי"ז תהי' 
ידיעת הנפלאות דהאדם גם מצד ענינו )כנ"ל סעיף ד(, וכיון שענין 

סעיף ה(, לפעול בירור וזיכוך המצוות הוא לצרף בהן את הבריות )כנ"ל 
בהאדם המקיים את המצוה, ]דעיקר הבירור והזיכוך הוא ע"י כוונת 

וכל שהכוונה היא נעלית יותר, הבירור והזיכוך הוא נעלה  ,המצוות
יותר[, לכן, בענין המצוות נוגע עוד יותר שידיעת הנפלאות דכוונת 

 .המצוות תהי' מתוך הכוונות שבפשטות

דוקא מתוך  פי סוד יש 'עניין' שהדברים יבוארו ויובנו־בכוונת המצוות עללא רק שגם 
שכן, כאמור,  ודרך הפשט הכי פשוט, אלא שזה אפילו הרבה יותר חשוב מאשר בתורה.

בשביל שהכרת ה"נפלאות" תהיה גם מצד המעלה שהדברים יובנו מתוך הפשט היא 
ללי המצוות הן נועדו "לצרף אמנם, כאמור באופן כהאדם עצמו, עם רבדיו הפשוטים. 

נעלה לעליונים! ואם כן, הכי חשוב שמעשה בהן את הבריות", והיינו שאנחנו נזדכך ו
 עצם אישיותו.צד המצוות יבא מהמקום הכי פשוט ונמוך על מנת שיזכך את האדם מ

)'נמוכות'  פשוטותכי ועל כן חשוב מאד שכוונת המצוות תבוא דוקא מתוך הכוונות ה
המצוות יותר  –אך קשורה בפשט  –ככל שהכוונה יותר נעלית ופנימית ]ו כביכול(

 .[טומבררות ומזככות את האדם

                                                      
 , אינה דומה ההתקשרות שלך בי )בירור וזיכוך( אם אתה עושה את זה רק כי אמרתי,כמו שאני מבקש ממך שתעשה משהו עבורי )מצוה( טו

 או כי אתה מאד אוהב אותי ורוצה לקיים רצוני, או לשמח אותי, או כי אתה מאד מזדהה עם הרצונות שלי והם יקרים לך וכו' וכו'. אלו
'כוונות' בקיום הבקשה, והיינו ההתכוונות הפנימית שלי בעשיית המעשה, שהיא ודאי משפיע כמה המעשה משפיע על הזיכוך שלי, והיינו 

 היכולת שלי להיות 'זך' לקבל אור של הזולת ולהתקשר בו.



15 

הלשון  ועפ"ז יש לבאר מה שמביא הצ"צ במאמר שרש מצות התפלה
אני מתפלל לדעת זה התינוק. דלכאורה, במאמר שרש מצות התפלה 

לה, מבאר ענין התפלה ]בכלל, וגם כמה ענינים פרטיים דתפלה[ ע"פ קב
ע"פ חסידות, ומה מקום במאמר זה להביא הענין דאני  –ועוד יותר 

מתפלל לדעת זה התינוק. ויש לומר, שבזה מרמז, שהכוונות דתפלה 
בדרגות הכי נעלות צריכות להיות קשורות עם ענין התפלה כמו שהיא 

שידיעת ענין התפלה  –לדעת התינוק, הן בנוגע לכללות ענין התפלה 
ת תהי' גם מענין התפלה כמו שתינוק מבין, והן בנוגע בדרגות הכי נעלו

לביאור הענינים )הפסוקים, בקשות וכו'( שאומרים בתפלה, שהביאורים 
הכי נעלים צריכים להיות בהתאם ]ועד שידיעתם תהי' מתוך[ פירוש 

 המילות דתפלה כמו שתינוק מבין. 

מצוותיך' )ספר ־צדק בספר 'דרך־על פי מה שלמדנו אפשר להבין מדוע הרבי הצמח
טעם ־בבמאמר "שרש מצות התפילה" בו הוא מבאר בטומובן ומדהים!(  יסודי, חשוב,

פי עניינים מאד נעלים ־פי נגלה, ובעיקר על־ואריכות גדולה את עניין ומהות התפילה על
, משתש בביטוי המובא בראשונים "לדעת זה התינוק אני בתורת הסוד והחסידות

ל לא מבאר את 'דעת זה התינוק', אלא כוונות גבוהות מתפלל". לכאורה, הוא כל
 התינוק אני מתפלל"?!ומופלאות! מדוע הוא מציין ש"לדעת זה 

שכוונתו לומר שגם הכוונות הכי עליונות צריכות להיות קשורות ומתבטאות אלא 
עמידה לנוכח ובקשת פני ה'  –דרך "דעת זה התינוק". הן בכוונה הכללית של התפילה 

היות כדעת התינוק; והן בנוגע לביאורים הפרטיים בתוך מלות התפילה, שצריכה ל
 שעליהם להתיישב ולהיות מובנים גם דרך ההסבר הפשוט, שגם תינוק מבין.

, כיון שענין מכל־מקום[-] והגם שענין זה הוא בכל הענינים שבתורה, מ"מ
התפלה היא העלאה מלמטה למעלה, בירור וזיכוך האדם, לכן בתפלה 

שנתבאר לעיל בנוגע למצוות(. ולכן,  על־דרך[-] זה נוגע יותר )ע"ד ענין
 .במאמר שרש מצות התפלה מובא הענין דאני מתפלל לדעת זה התינוק

הוא אמנם, כמו שלמדנו העניין שהדברים העליונים יבואו דוקא מתוך ודרך הפשט 
ניה של שייך לכללות התורה והמצוות, אך מכיוון שעצם העניין של התפילה הוא פ

לכן  –המציאות האישית הגשמית, לאבא שבשמים  –התחתונים לקב"ה, עליה מלמטה 
מאד חשוב שכל הכוונות יהיו על גבי ומתוך "דעת זה התינוק אני ־בתפילה מאד

צדק הזכיר את הביטוי הזה תוך כדי ביאור היסודות העמוקים ־מתפלל". לכן הרבי הצמח
 ביותר אודות התפילה.



16 

 מחיצה בין אוא"ס לאצילות ובין האצילות לבי"ע –"עד הגל הזה"  .ח

הקשר דשני הפסוקים שבהם מרומז הענין דל"ג בעומר, גל עיני  וזהוח( 
ואביטה נפלאות מתורתך ועד הגל הזה, כי הגל שבין לבן ליעקב הוא 
דוגמת הגזירה והמחיצה בין העליונים להתחתונים שהיתה קודם מתן 

 תורה.

הפסוקים בתורה הרומזים ומכוונים ליום ל"ג בעומר: "עד  כעת יובן הקשר הפנימי בין
 ו"גל עיני וכו'". ;הקמת הגל בין יעקב ללבן –הגל הזה" 

בין  –משמעות העמדת 'גל', היינו העמדת מחיצת אבנים שמגדירה ומחלקת בינינו 
מחיצה שהיתה קודם מתן תורה והפרידה ־על כן היא מרמזת על אותה גזירה יעקב ללבן.

 יונים לתחתונים:בין על

דבהגל שבין לבן ליעקב, שני ענינים.  ,ומבואר בסידור שער הל"ג בעומר
הגל שבין לבן העליון )שלמעלה מיעקב( ליעקב, והוא הפרסא שבין 

שלמעלה מאצילות ואצילות. והגל שבין יעקב  האין־סוף[-] עולמות הא"ס
. והרמז ה[לבריאה־יצירה־עשי-] ולבן התחתון, הפרסא שבין אצילות לבי"ע

43 ,דל"ג בעומר בפסוק זה הוא, שע"י רשב"י נתברר הגל והמחיצה

המחיצה שבין לבן העליון ליעקב וגם המחיצה שבין יעקב ללבן התחתון. 
היינו, שגם בבי"ע ועד בעולם העשי' יהי' גילוי האצילות וגם גילוי 

 שלמעלה מאצילות. האור־אין־סוף[-]האוא"ס 

משמעויות אדמו"ר הזקן מבאר כי ה'גל' בין יעקב ללבן מבטא שני עניינים שונים, שני 
, על פי שני רבדים ב'לבן' ל'לבן' ,המבטא את עולם האצילות – של מחיצה בין יעקב

 העליון, וזה שאנו מכירים פה בארץ. עצמו:

מאד גבוהה שהיא למעלה ־מדרגה מאד – טזישנו 'לבן' המרמז על ה'לובן העליון'
, וה'גל' מסמל את הפער והמחיצה שיש בין עולם האצילות אפילו מעולם האצילות)!(

התחתון, שה'גל' בינו ליעקב מבטא את הפער ; וישנו את הלבן סוף'־ל'עולמות האין
 עשיה.־יצירה־האצילות לעולמות בריאהוהמחיצה )'פרסא'( שיש בין 

ידי רשב"י ־על "עד הגל הזה" לל"ג בעומר הוא, שבל"ג בעומרפי זה, הקשר בין ־על
להתגלות  של הקב"ה( יכול רק האצילות )נוכחות מלאה –התבררו המחיצות הללו 

סוף )אור ה' מצד עצמו( יכול להתגלות בעולם ־; והאיןהעולמות הנבראים(בבי"ע )
 האצילות )אור ה' המתייחד בספירות(.

                                                      
אין אצלו שום שעליון'(,  ־חסדם )'לובןהמקור לכל מציאות החסדים בעול – 'לבן' אמנם מתואר כרשע גדול, אך הוא רומז לכתר העליון טז

 , 'שמאל דוחה'(צד הגבורה והדין) 'אין שמאל –כמו שכתוב 'לית שמאלא בהאי עתיקא' ו .הוא רק מרחם על כל הנבראיםו, )'שחור'( 'דין'
במציאות של  מתגלית( מבדילה בין טוב לרע אלא מרחמת על כולם שאינה)באותו הכתר'. אך כאשר מדרגה זו של הרחמים הפשוטים 

זו לא מבדילה ולא מחלקת בין טוב לרע ובין  מכיוון שלמעלה מידה)היא מאבדת את הישרות כמו שרואים בשקרים של לבן  העולם הזה,
(. מתוך המאמר כו'ו האינטרסנטית היא לא מבדילה בין אמת לשקר, היא לא רואה משהו רע בלשקר אמת לשקר, גם למטה במציאות

 "וללבן שתי בנות". השבועי ויצא תשפ"ה,

javascript:doFootnote('43a3140152');


17 

א גם התוכן דפסוק השני שמרמז על ל"ג בעומר, גל עיני וענין זה הו
ואביטה נפלאות מתורתך, שגם בענינים שבנגלה דתורה )בי"ע(, וגם 

יהי' בגילוי הנפלאות  '(,בלבושא דאורייתא, בהסיפורים דתורה )עשי
דתורה, בחי' נשמתא דאורייתא )אצילות( וגם בחי' נשמתא דנשמתא 

 (.)למעלה מאצילות

שבתוך  .העניין של הפסוק "גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך", כמו שהתבארזהו גם 
של התורה )עד מדרגת הלבוש והסיפורים )עולמות בי"ע, העולמות הנגלים( הנגלות 

וכן שבנשמה אצילות(; ־הנשמה ) הסוד, יתגלו ה"נפלאות" של התורה,שבעולם העשיה(, 
 סוף.־האין –)אצילות( עצמה תתגלה ה'נשמה לנשמה' 

־ידי שמגלים את על גילוי הפנימיות מצד האדם –"גל עיני" דרך "עד הגל הזה"  .ט
 תכלית הצמצום

דע"פ הידוע שכל הענינים שבתורה הם בתכלית הדיוק, , ולהוסיףט( 
צריך לומר, דזה שהפסוק עד הגל הזה ]שמדבר בענין הגל והמחיצה 

הגל שבין לבן ליעקב[ מרמז על ל"ג בעומר שענינו הוא בירור 
והמחיצה, הוא, כי זה שהסימן והעדות על אני לא אעבור אליך גו' אתה 

הי' שעשו גל, ולא שעשו חומה, הוא לרמז שעשיית  'לא תעבור אלי גו
המחיצה מלכתחילה היא באופן שיש נתינת מקום שיהי' אני אעבור 

והיינו, שהכוונה בעשיית המחיצה בין העליונים  .אליך ואתה תעבור אלי
ים מלכתחילה היא בכדי שאח"כ יהי' החיבור דעליונים והתחתונ

 ותחתונים.

תורת מכיוון שהתורה )גם תורה שבע"פ שמגלים לנו תלמידי החכמים שבכל דור( 
אודות ל"ג  –ל"ג בעומר שקושר לש"עד הגל הזה"  הפסוקאמת ומדויקת, ניתן לדייק מ

 בעומר עצמו.

הקימו חומה. משמעות הדבר היא שהם לא שיעקב ולבן הקימו ביניהם גל ולא והיינו, 
אלא דוקא גל אבנים, נמוך, פעם להיבקע, ־עשו מחיצה בצורה כחומה שלא עשויה אי

בין הצדדים במחיצה הזו. עניין המחיצה מראש  המסמל שבאמת מתישהו יהיה מעבר
 כך יהיה החיבור.־מנת שאחר־הוא על

 , שהיאתבטלה בל"ג בעומרשנ –המחיצה בין עליונים ותחתונים  מכך נלמד גם על
 מראש נועדה בשביל שיהיה אחר־כך חיבור עליונים ותחתונים.

וזה שבתחלה הי' צריך להיות המחיצה בין העליונים להתחתונים, הוא, 
כי הכוונה דדירה בתחתונים היא שהדירה תהי' בתחתון שאין תחתון 

ולכן היתה התהוות התחתונים ע"י מחיצה, דלא רק , למטה ממנו



18 

ועל אין מאיר בהם הגילוי דהעליונים אלא שישנה מחיצה ביניהם שבפ
בכדי שע"י , שהוא סימן ועדות שיהי' לא אעבור אליך ולא תעבור אלי

שלא  העבודה דישראל יהי' החיבור גם דתחתונים אלה ]שיש גזירה
 יתחברו עם העליונים[ עם העליונים.

וע היה צריך אותה המחיצה מראש נועדה בשביל שנעבור אותה, מדאמנם, אם 
 מלכתחילה?!

שהכוונה בבריאת העולם היא "נתאווה הקב"ה להיות לו דירה התשובה היא, 
הזה הגשמי התחתון. לשם כך  דוקא בעולם להתחבר-בתחתונים", הקב"ה רוצה לשכון

לעשות מחיצה שתבדיל בינו היה צורך ]לא מספיק רק לא לגלות את האור[ אלא 
 .באמת 'תחתונים' ו'רחוקים' מהקב"הלעולמות, על מנת שיהיו 

שיהיה  –אמנם, מחיצה זו נעשתה מראש בשביל הכונה "להיות לו יתברך דירה" 
. חיבור עם התחתונים באמת, שנגזר עליהם לא להתחבר עם חיבור עליונים ותחתונים

 הקב"ה.

וזהו שהרמז דל"ג בעומר הוא בפסוק עד הגל הזה, כי זה שרשב"י בירר 
 ו,וא שעל ידו נתגלה ענין הפנימי דהצמצום עצמהגל והמחיצה ה

 .שהכוונה בהצמצום ]שהיא ענינו הפנימי[ היא בשביל הגילוי

 –שרשב"י עשה במחיצה  יז, כי הבירורמרומז בפסוק "עד הגל הזה"על כן ל"ג בעומר 
נה היה בשביל הגילוי. הוא שמראש עניהוא  – בשביל שיהיה חיבור עליונים ותחתונים

את הפנימיות של הצמצום עצמו, שכוונתו היא בשביל הגילוי, בעולמות בירר וגילה 
 התחתונים.

שהרמז דל"ג בעומר בפסוק גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך  וזהו
למדין מהרמז דל"ג בעומר שבפסוק עד הגל הזה, כי עיקר החידוש 
והעילוי דגל עיני ואביטה נפלאות מתורתך הוא שראיית הנפלאות 

תהי' )לא רק מפני שהנפלאות יהיו בגילוי, אלא( ע"י גל עיני,  דתורה
שהקב"ה יפקח את עיני האדם ויראה האדם את הנפלאות דתורה מצד 

ענינו של האדם )כנ"ל סעיף ד(, ובכדי שהאדם התחתון יוכל לראות 
הנפלאות דתורה מצד ענינו, הוא ע"י הענין דל"ג בעומר המרומז בעד 

הפנימי דהצמצום, שהצמצום הוא בשביל  גילוי ענינו –הגל הזה 
 .הגילוי

נלמד דוקא מ"עד הגל הזה"  כעת יובן מדוע הקשר של הפסוק "גל עיני" לל"ג בעומר
. עיקר החידוש של גילוי נפלאות התורה הוא "גל עיני )כמבואר בתחילת המאמר(
                                                      

עצמו ולא מבטלים אותו  גלוהיינו רק 'בירור' ולא בקיעה של המחיצה, כמו שגם מתבאר ומתבהר לקמן, שמבררים את תכלית ה יז
 ומתגברים עליו. ודוק.



19 

שעניינם שלנו, האדם התחתון יראו את הנפלאות. שנוכל לראות את  –ואביטה" 
בשביל שנוכל  פלאות ופנימיות התורה מתוך החיים הפשוטים שלנו, מצידנו לגמרי.הנ

באמת לראות את הדברים מתוכנו, צריך לגלות שאנחנו לא מוגדרים כתחתונים לעולם 
בגלל המחיצה, אלא שהמחיצה היא רק 'גל' ומראש ענינה הוא שהקב"ה יתגלה גם  –

של "גל עיני" תלוי דוקא ב"עד הגל גילוי על־כן ה מצד חיינו הפשוטים, מצד התחתונים.
 המגלה שכונת הצמצום היא בשביל הגילוי, שהקב"ה יתגלה בתחתונים. –הזה" 

צדקנו  מביא לביאת משיח –גילוי הפנימיות מצד האדם  –תורת החסידות  .י
 בב"א!

לימוד והפצת פנימיות התורה, תורתו של רשב"י, ובפרט  וע"יד( ו"(י
ידות, גילוי באופן דיתפרנסון, הבנה והשגה, כמו שנתגלתה בתורת החס

]שהוא ע"ד  ועד שהשכל דהאדם הלומד נעשה חד עם הענין שלומד
המבואר לעיל בענין גל עיני, שראיית הנפלאות דתורה היא מצד ענינו 

של האדם עצמו[, זוכים לגילוי פנימיות התורה שיהי' לע"ל, שהגילוי אז 
הי' ענינו דהעולם, כמ"ש יהי' נוסף על מצד מלמעלה אלא שזה י

כי  שנאמר 'ולא יהי' עסק כל העולם אלא לדעת את ה' בלבד כו הרמב"ם
מלאה הארץ דיעה את ה' כמים לים מכסים, בגאולה האמיתית והשלימה 

 .ע"י משיח צדקנו, בקרוב ממש

תורתו של רשב"י, ובמיוחד כמו שהיא באה על־ידי לימוד והפצת פנימיות התורה, 
עד  –באופן שמזין ומחיה את הנפש )'יתפרנסון'( בתורת החסידות בהסבר והרחבה 

שהדברים חודרים באדם והוא רואה אותם מתוך מציאותו הפשוטה, "גל עיני ואביטה 
כמבואר באריכות במאמר; זוכים לגילוי פנימיות התורה שתתגלה  נפלאות מתורתך"

מלמעלה, אלא גם מצד . המעלה בגילוי לעתיד־לבא היא לא רק מצד הגילוי לעתיד־לבא
שזה מה שיעניין אותנו בעולם, ככה נראה במציאות הפשוטה שלנו. וכדברי הרמב"ם: 
"ולא יהיה עסק כל העולם אלא לדעת את ה' בלבד כו', שנאמר "כי מלאה הארץ דעה 

  את ה' כמים לים מכסים"!

 "בגאולה האמיתית והשלימה ע"י משיח צדקנו, בקרוב ממש!"

  



20 

 בס"ד

 ' התשל"ז'גל עיניד"ה 
 יטשבאווספר המאמרים לרבי מליו

 מבואר
 

 "עד הגל הזה", "גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך"פתיחה: 

 ,עיני ואביטה נפלאות מתורתך גל

 דע"פ מ"ש בסידור שער הל"ג בעומר, זה על פסוק[-]וכתב אדמו"ר מהר"ש במאמרו ע"פ  
 עד הגל הזה, גם הפסוק גל עיני יתבאר על ל"ג בעומר. שהרמז בתורה על ל"ג בעומר הוא בפסוק

וע"פ הידוע שכל הענינים שבתורה הם בתכלית הדיוק, יש לומר, דזה שהענין דל"ג בעומר 
בכדי לבוא לענין  שבפסוק גל עיני גו' למדין מהענין דל"ג בעומר שבפסוק עד הגל הזה, הוא, כי

 .גל עיני גו' הוא ע"י עד הגל הזה
 שייכות הפסוק לל"ג בעומר, גילוי פנימיות )'נפלאות'( התורה – "גל עיני"

כי ענינו של  השייכות דפסוק זה לל"ג בעומר יום ההסתלקות דרשב"י )בפשטות( הוא, והנהב( 
שהגילוי דתורה הנגלית הי'  ,שעל ידו הי' הגילוי דפנימיות התורה ]וכמבואר בכ"מ –רשב"י הוא 

ועיקר הגילוי הי' ביום הסתלקותו,  [,ע"י משה רבינו והגילוי דפנימיות התורה הי' ע"י רשב"י
" שלא גילה במשך כל ימי חייו שביום הסתלקותו גילה לתלמידיו "מלין קדישין כדאיתא בזהר

וע"י  (.)כי הענינים שגילה אז היו ענינים נעלים ביותר שאפילו רשב"י הי' מקודם ירא לגלותם
כתיבת המלין קדישין )ע"פ הציווי שלו(, נתגלו אח"כ לכל ישראל, ועד שנתגלו באופן דיתפרנסון, 

דיתפרנסון( היתה ביום  בהבנה והשגה. שגם המשכת גילוי זה )הגילוי לכל ישראל ובאופן
 הסתלקות רשב"י )ע"י כתיבתן של המלין קדישין אז, ע"פ הציווי שלו(.

פנימיות של כל עבודתו שעבד במשך שביום הסתלקותו של אדם מתגלה ה ולהוסיף, דע"פ הידוע
כל ימי חייו, מובן, דביום הסתלקות רשב"י, נתגלה גם הפנימיות של הסודות שגילה במשך כל 

 ימי חייו.

 – ובכל שנה ושנה, ביום ל"ג בעומר, חוזר וניעור הגילוי שהי' בל"ג בעומר בפעם הראשונה 
דבל"ג בעומר  מקומות[ בכמה-] גילוי פנימיות התורה )תורתו של רשב"י(. וכמובן גם מהמבואר בכ"מ

דפנימיות התורה, בדוגמת חג השבועות שהוא זמן מתן תורה בכלל. דמזה מובן,  הוא מתן תורה
דכמו שמתן תורה בחג השבועות הוא בכל שנה ושנה, כמו"כ מתן תורה דפנימיות התורה בל"ג 

 בעומר הוא בכל שנה ושנה.



21 

וזהו שענין ל"ג בעומר מרומז בפסוק גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך, כי נפלאות שבתורה הוא 
הנפלאות דתורה )פנימיות  (וענין גל גו' נפלאות הוא גילוי )גל מלשון גילוי ,פנימיות התורה

 ר(.התורה( שנמשך בג"ל )בל"ג בעומ
 שאלה בדברי הצ"צ נשמתא דאורייתא; –"נפלאות" 

 והענין הוא, דאיתא בזהר ומבאר בהמאמר, דבנפלאות שבתורה )פנימיות התורה( שתי דרגות.( ג
 שבתורה יש לבוש, גוף, נשמה ונשמה לנשמה.

 הגוף[, –לבוש, וההלכות דתורה  –גליא דתורה הוא הלבוש והגוף דתורה ]הסיפורים דתורה 
 –( והנשמה דתורה היא פנימיות התורה, שנחלקת בכללות לשתי דרגות. רזין דאורייתא )סתים

 נשמתא לנשמתא. –נשמתא, ורזין דרזין )סתימא דכל סתימין( 

והבקשה גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך )נפלאות לשון רבים( היא שיראה את שתי הדרגות 
 דנפלאות שבתורה, רזין ורזין דרזין.

. חיה־יחידה[-] , ונשמתא לנשמתא היא בחינת ח"י[־רוח־נשמה]נפש ומבאר, שנשמתא היא בחינת נר"ן
הם בחינת נשמתא  ואולי יש לומר, שהענינים דפנימיות התורה שגילה רשב"י במשך כל ימי חייו

 .הם בחינת נשמתא לנשמתא דאורייתא, והענינים שגילה ביום הסתלקותו

מביא  נפלאות מתורתךגל עיני ואביטה  על הפסוק[-]לתהלים עה"פ  הצמח־צדק[-] ברשימות הצ"צ והנה
מאמר הזהר הנ"ל שבתורה יש לבושא וגופא ונשמתא ונשמתא לנשמתא, ומבאר, שהבקשה גל 
עיני ואביטה נפלאות היא שיראה לא רק הלבוש לבד אלא גם נשמתא. ובהמשך הענין מביא 

ונת המצוות. ולאחרי שמביא פירוש השל"ה ממשיך דאביטה נפלאות הוא כו פירוש השל"ה
וצריך להבין, דלכאורה הי' צריך תחלה  לבאר שנפלאות הוא פנימיות התורה, נשמתא דאורייתא.

לסיים ביאור הפירוש שנפלאות הוא נשמתא דאורייתא ולאח"ז להביא עוד פירוש שנפלאות הוא 
פלאות הוא נשמתא דאורייתא, משמע, כוונת המצוות, ומזה שמביא פירוש זה באמצע הביאור שנ

שהפירוש שנפלאות הוא כוונת המצוות נוגע לביאור והבנת הפירוש דאביטה נפלאות הוא 
 .שיראה נשמתא דאורייתא

 
 שהגילויים העליונים יהיו מצד התחתונים –עיקר עניין מתן תורה הוא "ואביטה" 

גל עיני גו' שמבקש מהקב"ה שיפקח את עיניו, דלכאורה,  מה שכתוב[-]זה בהקדים מ"ש  ויובן ד(
הרגיל אין רואים את הנפלאות דתורה הוא )לא מצד החסרון  שעל דרך[-] כיון שהסיבה לזה שע"ד

, אלא( לפי שהנפלאות הם מכוסים ונעלמים ]ויש לומר, שההעלם דבחינת נשמתא דהכלים
דאורייתא הוא מפני שהיא מלובשת בהגוף דתורה )גליא דתורה( שמעלים על הנשמה, וההעלם 
דבחינת נשמתא לנשמתא דאורייתא הוא )לא שהיא מלובשת באיזה דבר שמעלים עלי', אלא( 

ה מגילוי[, הוה לי' לבקש שהקב"ה יגלה את הנפלאות שמצד עצמה היא בהעלם, העלם שלמעל
 ומהי הבקשה גל עיני שהקב"ה יפקח את עיניו., דתורה

https://he.chabad.org/library/article_cdo/aid/3140152#3


22 

משל למלך שגזר ואמר בני רומי לא ירדו לסוריא , ונקודת הביאור בזה, ע"פ מה דאיתא במדרש
ובני סוריא לא יעלו לרומי, כך כשברא הקב"ה את העולם גזר ואמר השמים שמים לה' והארץ 

יעלו לעליונים והעליונים כשביקש ליתן התורה ביטל הגזירה ואמר התחתונים ם, נתן לבני אד
 ואל משה אמר עלה אל הוי'. וירד הוי' על הר סיני וכתיב ירדו לתחתונים, ואני המתחיל, שנאמר

שאומר התחתונים יעלו לעליונים לפני והעליונים ירדו  דהטעם, במקום אחר[-] ומבואר במק"א
לתחתונים, אף שירידת העליונים למטה היתה קודם, אני המתחיל, הוא, כי תכלית הכוונה דמתן 
תורה הוא התחתונים יעלו לעליונים ]שיהיו כלי לגילוי אלקות, ויתירה מזה שגם המשכת הגילוי 

בכדי שיוכל להיות עליית התחתונים למעלה הוא בהם תהי' מצד ענינם וע"י עבודתם[, אלא ש
 ע"י ירידת העליונים למטה, שהיא ההתחלה והנתינת כח על עליית התחתונים למעלה.

ועד"ז הוא במתן תורה דפנימיות התורה שבל"ג בעומר, שהכוונה בביטול הגזירה והמחיצה בין 
י דפנימיות התורה שנמשך להאדם יהי' עליונים ותחתונים בנוגע לפנימיות התורה היא, שהגילו

)גם( מצד האדם. וזהו גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך, שהקב"ה יפקח את עיני האדם ויראה את 
 .הנפלאות שבתורה )לא רק ע"י שהנפלאות יהיו בגילוי, אלא גם( מצד ענינו של האדם

דפירוש גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך הוא שראיית הנפלאות  יש לבאר מ"ש בהמאמר ועפ"ז
דתורה )נשמתא דאורייתא ונשמתא לנשמתא( תהי' מתורתך, מתורה הנגלית, דלכאורה, הרי 
העיקר הוא שיראה הנפלאות דתורה, ומהו היתרון בזה שיראה אותם ע"י הענינים שבגליא 

 דתורה.

ולכן, ע"י שראיית . ולם ושבאדם, התחלתם הוא בתורהויש לומר הביאור בזה, דכל הענינים שבע
הנפלאות דתורה )דהאדם( היא ע"י ענינים אלה שבגליא דתורה, היינו שהגוף והלבוש דתורה 

גם בהאדם העוסק  על־דרך־זה[-]עצמו מגלה את הנשמה והנשמה לנשמה דתורה, עי"ז נעשה עד"ז 
 .ענינו דהאדםבתורה, דזה שרואה את הנפלאות דתורה הוא )גם( מצד 

 מצוות. –תורה; תחתונים יעלו לעליונים  –עליונים ירדו לתחתונים 

הענינים הנ"ל שבביטול הגזירה והמחיצה בין עליונים לתחתונים שנתחדשו במתן שני  והנהה( 
דענין ירידת העליונים למטה שנתחדש במתן תורה הוא תורה הם בכללות יותר תורה ומצוות. 

 בעיקר בתורה, וענין עליית התחתונים למעלה שנתחדש במתן תורה הוא בעיקר במצוות.

דהתורה היא דבר ה', חכמתו של הקב"ה, אלא , הואוהענין הוא, דמהחילוקים בין תורה למצוות 
שירדה למטה ונתלבשה בשכל אנושי בכדי שהאדם יוכל להבינה ולהשיגה, והמצוות שהם 
ציוויים להאדם, הכוונה והמבוקש בהם היא )לא הציווי עצמו, אלא( קיום הציווי שהאדם מקיים. 

ורה, שהיא חכמתו של הקב"ה, וזהו שהענין דירידת העליונים למטה הוא בעיקר בתורה, דהת
וזה שהתורה ניתנה למטה ונתלבשה בשכל אנושי ובדברים גשמיים הו"ע ירידת , מקומה למעלה

בנתינת המצוות למטה אין מודגש כ"כ הענין דירידת  מה־שאין־כן[-] העליונים לתחתונים )משא"כ
 יים אותם(.העליונים למטה, שהרי אדרבה, ענינם של המצוות )ציוויים( הוא שהאדם יק



23 

וענין התחתונים יעלו לעליונים הוא בעיקר במצוות. דבתורה, כיון שגם לאחרי שירדה למטה היא 
סק התורה דהאדם נרגש בעיקר ההמשכה מלמעלה, שהתורה שהיא דבר ה', לכן, גם בלימוד וע

חכמתו של הקב"ה נמשכת ומתלבשת בשכלו של האדם, ולא הבירור והזיכוך דשכל האדם. 
והענין שהתחתונים יעלו לעליונים מודגש בעיקר במצוות, דכיון שענין המצוות )ציוויים( הוא 

בכדי לברר ולזכך , בכדי לצרף את הבריות שהאדם יקיים את המצוות )כנ"ל(, והכוונה בזה היא
ולהעלות הכחות והאברים של האדם שמקיים את המצוה וגם את הדברים שבעולם שבהם 

 .מקיימים את המצוה ולעשותם כלים לאלקות, ענין המצוות הוא עליית התחתונים למעלה

דמתן תורה הוא שהתחתונים  מה שנתבאר לעיל )סעיף ד( שעיקר הכוונה בביטול הגזירה וע"פ
הוא בנוגע לביטול הגזירה והמחיצה בנוגע לפנימיות התורה )גל  וכמו־כן[-] יעלו למעלה, וכמו"כ

, צריך לומר, מלמטה למעלה[-] עיני ואביטה נפלאות מתורתך( שהעיקר הוא העלי' מלמטלמ"ע
 ייתא.דבאביטה נפלאות מתורתך נכלל גם ענין המצוות כמו שהם מצד נשמתא דאור

ולכן מביא הצ"צ פירוש השל"ה דנפלאות מתורתך הם כוונת המצוות. והענין הוא, דבכדי שקיום 
ויש לומר, דבכדי  .המצוות יהי' כדבעי הוא ע"י לימוד התורה, דתלמוד מביא לידי מעשה

)הגוף דתורה(, ובכדי  יהי' כדבעי הוא ע"י לימוד גליא דתורה (שמעשה המצוה )הגוף של המצוה
תהי' כדבעי הוא ע"י לימוד פנימיות התורה )נשמתא  )שכוונת המצוות )הנשמה דהמצוות

 א(.דאוריית
 מתוך ההבנה הפשוטה וה'נמוכה' ביותר –פי סוד ־כוונת המצוות על

כמו שבלימוד התורה )אפילו בנגלה דתורה, ומכש"כ בפנימיות התורה( יש ריבוי  והנהו( 
מדריגות עד אין קץ, כמו"כ הוא בקיום המצוות, אפילו במעשה המצוות ומכש"כ בכוונת המצוות, 

שממעשה המצוות נעשים לבושים להנשמה  ועפ"ז יובן מה שידועשיש בזה ריבוי מדריגות. 
התחתון ומכוונת המצוות נעשים לבושים בג"ע העליון, דלכאורה, הרי גם בג"ע  בגן־עדן[-] בג"ע

ואיך אפשר שבכל המדריגות יהיו אותם , התחתון עצמו, וכן בג"ע העליון עצמו, יש ריבוי מדריגות
 .מצוות וכן בכוונת המצוות יש ריבוי מדריגות כנ"להלבושים. והביאור בזה, דבמעשה ה

הגם שכוונת המצוה היא נשמת המצוה ששייכת בכלל לנשמתא דאורייתא, מ"מ, כו"כ  והנה
דמצוות )שבכל המצוות  מצוות הם גם בנגלה דתורה. הן בנוגע הכוונה הכלליתענינים דכוונת ה

דכוונה זו היא גם ע"פ נגלה דתורה )אלא שע"י לימוד פנימיות התורה,  –בשוה( לקיים רצון ה' 
שבכל מצוה  וגם הכוונות הפרטיות ר(,הכוונה והרצון דהאדם לקיים רצון ה' הוא באופן נעלה יות

כוונה דכו"כ מצוות נתפרש גם בנגלה דתורה, גם ע"פ דרך הפשט ]ועד בפרט, הרי הטעם וה
ע"פ דרך הרמז והדרוש, אלא שהטעם  ומכל־שכן[-]שהטעם דכו"כ מצוות מפורש בקרא[, ומכש"כ 

והכוונה דהמצוות שע"פ דרך הסוד )פנימיות התורה( הוא נעלה הרבה יותר, ועי"ז מיתוסף עומק 
 וכו' גם בהטעם שע"פ נגלה.



24 

ויש לומר, דכמו שבנוגע לראיית הנפלאות דתורה, הבקשה גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך היא 
רה )נשמתא ונשמתא לנשמתא( תהי' מתורתך, מענינים אלה שבגליא שראיית הנפלאות דתו

דתורה, מהגוף דתורה וגם מהלבוש דתורה )כנ"ל סעיף ד(, עד"ז הוא בנוגע לכוונת המצוות, 
שהנפלאות דכוונת המצוות ]כוונות האריז"ל, ולמעלה יותר[ צריכים לראותם מתוך הכוונות 

ד הפשט המובנים לבן חמש למקרא ]שהם דוגמת מתוך הכוונות ע" –שע"ד הפשט, ויתרה מזה 
 .לבושא דאורייתא, הסיפורים דתורה, שגם תינוקות לומדים אותם[

 דוקא מתוך "דעת התינוק" –כוונות התפילה 

המצוות, נוגע ענין זה ]שענינים הכי נעלים ידעו מענינים אלה כמו שהם  דבכוונת, ולהוסיףז( 
בפשטות[ עוד יותר מאשר בתורה. כי היתרון בזה שידיעת הנפלאות היא מהענינים שבפשטות 
הוא שעי"ז תהי' ידיעת הנפלאות דהאדם גם מצד ענינו )כנ"ל סעיף ד(, וכיון שענין המצוות הוא 

סעיף ה(, לפעול בירור וזיכוך בהאדם המקיים את המצוה, ]דעיקר לצרף בהן את הבריות )כנ"ל 
וכל שהכוונה היא נעלית יותר, הבירור והזיכוך הוא  ,הבירור והזיכוך הוא ע"י כוונת המצוות

נעלה יותר[, לכן, בענין המצוות נוגע עוד יותר שידיעת הנפלאות דכוונת המצוות תהי' מתוך 
 .הכוונות שבפשטות

הלשון אני מתפלל לדעת זה  ועפ"ז יש לבאר מה שמביא הצ"צ במאמר שרש מצות התפלה
התינוק. דלכאורה, במאמר שרש מצות התפלה מבאר ענין התפלה ]בכלל, וגם כמה ענינים 

ע"פ חסידות, ומה מקום במאמר זה להביא הענין דאני  –לה, ועוד יותר פרטיים דתפלה[ ע"פ קב
מתפלל לדעת זה התינוק. ויש לומר, שבזה מרמז, שהכוונות דתפלה בדרגות הכי נעלות צריכות 

 –להיות קשורות עם ענין התפלה כמו שהיא לדעת התינוק, הן בנוגע לכללות ענין התפלה 
ת תהי' גם מענין התפלה כמו שתינוק מבין, והן בנוגע שידיעת ענין התפלה בדרגות הכי נעלו

לביאור הענינים )הפסוקים, בקשות וכו'( שאומרים בתפלה, שהביאורים הכי נעלים צריכים 
 להיות בהתאם ]ועד שידיעתם תהי' מתוך[ פירוש המילות דתפלה כמו שתינוק מבין. 

, כיון שענין התפלה היא העלאה מכל־מקום[-] והגם שענין זה הוא בכל הענינים שבתורה, מ"מ
שנתבאר לעיל  על־דרך[-] זה נוגע יותר )ע"ד מלמטה למעלה, בירור וזיכוך האדם, לכן בתפלה ענין

 .בנוגע למצוות(. ולכן, במאמר שרש מצות התפלה מובא הענין דאני מתפלל לדעת זה התינוק
 מחיצה בין אוא"ס לאצילות ובין האצילות לבי"ע –"עד הגל הזה" 

הקשר דשני הפסוקים שבהם מרומז הענין דל"ג בעומר, גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך  וזהוח( 
ועד הגל הזה, כי הגל שבין לבן ליעקב הוא דוגמת הגזירה והמחיצה בין העליונים להתחתונים 

 שהיתה קודם מתן תורה.

דבהגל שבין לבן ליעקב, שני ענינים. הגל שבין לבן העליון  ,ומבואר בסידור שער הל"ג בעומר
שלמעלה מאצילות  האין־סוף[-] )שלמעלה מיעקב( ליעקב, והוא הפרסא שבין עולמות הא"ס

. והרמז ה[לבריאה־יצירה־עשי-] ואצילות. והגל שבין יעקב ולבן התחתון, הפרסא שבין אצילות לבי"ע
המחיצה שבין לבן העליון ליעקב וגם דל"ג בעומר בפסוק זה הוא, שע"י רשב"י נתברר הגל ו

המחיצה שבין יעקב ללבן התחתון. היינו, שגם בבי"ע ועד בעולם העשי' יהי' גילוי האצילות וגם 
 שלמעלה מאצילות. האור־אין־סוף[-]גילוי האוא"ס 



25 

א גם התוכן דפסוק השני שמרמז על ל"ג בעומר, גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך, וענין זה הו
יהי'  '(,שגם בענינים שבנגלה דתורה )בי"ע(, וגם בלבושא דאורייתא, בהסיפורים דתורה )עשי

בגילוי הנפלאות דתורה, בחי' נשמתא דאורייתא )אצילות( וגם בחי' נשמתא דנשמתא )למעלה 
 (.מאצילות

 ־ידי שמגלים את תכלית הצמצוםעל גילוי הפנימיות מצד האדם –"גל עיני" דרך "עד הגל הזה" 

דע"פ הידוע שכל הענינים שבתורה הם בתכלית הדיוק, צריך לומר, דזה שהפסוק , ולהוסיףט( 
עד הגל הזה ]שמדבר בענין הגל והמחיצה שבין לבן ליעקב[ מרמז על ל"ג בעומר שענינו הוא 

הגל והמחיצה, הוא, כי זה שהסימן והעדות על אני לא אעבור אליך גו' אתה לא תעבור אלי בירור 
הי' שעשו גל, ולא שעשו חומה, הוא לרמז שעשיית המחיצה מלכתחילה היא באופן שיש  'גו

והיינו, שהכוונה בעשיית המחיצה בין  .נתינת מקום שיהי' אני אעבור אליך ואתה תעבור אלי
 ים מלכתחילה היא בכדי שאח"כ יהי' החיבור דעליונים ותחתונים.העליונים והתחתונ

וזה שבתחלה הי' צריך להיות המחיצה בין העליונים להתחתונים, הוא, כי הכוונה דדירה 
ולכן היתה התהוות התחתונים , בתחתונים היא שהדירה תהי' בתחתון שאין תחתון למטה ממנו

ועל אין מאיר בהם הגילוי דהעליונים אלא שישנה מחיצה ביניהם שהוא ע"י מחיצה, דלא רק שבפ
בכדי שע"י העבודה דישראל יהי' החיבור , סימן ועדות שיהי' לא אעבור אליך ולא תעבור אלי

 שלא יתחברו עם העליונים[ עם העליונים. גם דתחתונים אלה ]שיש גזירה

וא שעל וזהו שהרמז דל"ג בעומר הוא בפסוק עד הגל הזה, כי זה שרשב"י בירר הגל והמחיצה ה
שהכוונה בהצמצום ]שהיא ענינו הפנימי[ היא בשביל  ו,ידו נתגלה ענין הפנימי דהצמצום עצמ

 .הגילוי

שהרמז דל"ג בעומר בפסוק גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך למדין מהרמז דל"ג בעומר  וזהו
שבפסוק עד הגל הזה, כי עיקר החידוש והעילוי דגל עיני ואביטה נפלאות מתורתך הוא שראיית 

תהי' )לא רק מפני שהנפלאות יהיו בגילוי, אלא( ע"י גל עיני, שהקב"ה יפקח את  הנפלאות דתורה
עיני האדם ויראה האדם את הנפלאות דתורה מצד ענינו של האדם )כנ"ל סעיף ד(, ובכדי שהאדם 
התחתון יוכל לראות הנפלאות דתורה מצד ענינו, הוא ע"י הענין דל"ג בעומר המרומז בעד הגל 

 .הפנימי דהצמצום, שהצמצום הוא בשביל הגילוי גילוי ענינו –הזה 
 צדקנו בב"א! מביא לביאת משיח –גילוי הפנימיות מצד האדם  –תורת החסידות 

לימוד והפצת פנימיות התורה, תורתו של רשב"י, ובפרט כמו שנתגלתה בתורת  וע"יד( ו")י
נעשה חד עם הענין  הלומדידות, גילוי באופן דיתפרנסון, הבנה והשגה, ועד שהשכל דהאדם החס

]שהוא ע"ד המבואר לעיל בענין גל עיני, שראיית הנפלאות דתורה היא מצד ענינו של  שלומד
האדם עצמו[, זוכים לגילוי פנימיות התורה שיהי' לע"ל, שהגילוי אז יהי' נוסף על מצד מלמעלה 

ולא יהי' עסק כל העולם אלא לדעת את ה' בלבד  הי' ענינו דהעולם, כמ"ש הרמב"םאלא שזה י
כי מלאה הארץ דיעה את ה' כמים לים מכסים, בגאולה האמיתית והשלימה ע"י משיח  שנאמר 'כו

 .צדקנו, בקרוב ממש
 



26 

 :נקודה למחשבה
 

 ...'הוא מקובל גדול', 'אחרי שאשיג ואהיה צדיק גדול אוכל ללמוד קבלה'

תורת הסוד נשמעת לנו כמו דבר רחוק, דבר גבוה, דבר שבשבילו צריך לפרוש 
 מעולם, משהו קצת 'מיסטי'־רוחני רחוק מחיי היומיום ולימוד התורה השגרתי.

 אבל, לא זוהי תכלית פנימיות־התורה, ואולי אפילו להיפך.

הנה, ענין הנפלאות, קצה העליון, קאי על בחי' פנימיות עתיק, ובזה נכלל גם הבחינה "
, ובחינה זו שלמעלה מגדר 'דזה קאי על עצמותו ומהותו ית ת...שלמעלה מגדר קצוו

בגרסתו הלא־'" )מתוך המאמר שלנו, עשי 'קצוות נמשכת למטה בקצה התחתון, בבחי
 .(יחמוגהת

 התורה, היא חיבור קצוות.תכלית הנפלאות, פנימיות 

אחד 'גבוה' ו'עליון' שעוסק ביחודים )רק( האדם השלם על־פי פנימיות התורה אינו 
מי שרואה  , אלא דוקא מי שרואה את האלוקות משתקפת בעולם־הזה הגשמי.בחדרו

את כל חלקי התורה כרבדים פנימיים אחד על גבי השני. מי שרואה את הנסתר בתוך 
 הנגלה.

 מתוך המציאות שלנו את פנימיות התורה, את דבר ה' המדבר אלינו.אה אדם כזה רו
לא עוד שהקב"ה נשאר למעלה ואנחנו 'מנותקים' חלילה ממנו. אנחנו מבררים ומגלים 
 שתכלית הסיבה של הפער בין האלוקות לביננו היא בשביל שהאלוקות תתגלה דוקא

 בתוך המציאות שלנו, הגשמית, האנושית.

אצלי הוא פנימיות החסידות ולימוד הסימן טוב לכך שלתת דוגמה לכן, אם נרצה ל
הרי זה יבחן האם אני מתחיל לזהות את המאמרים בתקשורת גם עם  :אמיתי ומכוון

הזולת, עם נשמות אלוקיות פה בעולם הזה; אם כשאני לומד שהקב"ה משגיח על כל 
 יום.-נוכח ביום פרט אני מבין ורואה שלא הכונה לאיזה 'השגה', אלא משהו שבאמת

 יהודי מופלא שהיה דוגמה חיה ומאירה לעניין הזה היה רבי בנימין־דב רוזנצויג ע"ה.

כשהוא היה לומד חסידות היה לו מאד־מאד חשוב שהדבר יתיישב ויתאים בחיים 
הפשוטים. לא יכול להיות שנגזר עלינו להשאר מנותקים מהקב"ה, ודאי שהוא מדבר 

 ות שלנו. הפשוטה. האנושית. המבקשת לגלות את המעבר.אלינו ומשתקף בתוך המציא

                                                      
המאמר הזה הוא מתוך ששת הכרכים )'מלוקט'( שעשו להם עריכה משמעותית והרבי הגיה ואישר את הדברים. אמנם,  יח

שהושמטו בשביל שהמהלך יובן, אך פעמים רבות  –וזוהי הגרסה הלא־מוגהת  –ישנם דברים שנאמרו במאמר המקורי 
 הם נותנים טעם וביאור פנימי למהלך המתבאר במאמר המוגה.



27 

--- 

 איך מתחברים ומתקשרים?!

 פעמים רבות אנו חשים מעין מחיצה, מסך־מבדיל, ביננו בין הזולת, ביננו לקב"ה.

להסיר את הצמצום  , לאהוב, לבקוע את המסכים.אנחנו חפצים להתקשר, להתחבר
 העומד בתשתית עולמינו.

 סתם. הגבול, המסך הוא משמעותי. הצמצום לא פהאבל, 

אם אני אשאב אני פשוט אבטל חלילה את מציאות הזולת.  –אם נבקע את הצמצום 
יהיה כדוגמת בני אהרן "בקרבתם לפני ה' וימותו". הקרבה הגדולה יכול  –לגמרי לקב"ה 
 למחוק אותנו.

וע היא אמנם, המחיצה היא אכן בלתי נסבלת, ולכן צריך להמתיק אותה, ולגלות מד
 באה.

"הצמצום בשביל הגילוי". הצמצום נועד בשביל שנוכל להתחבר. בשביל שכל אחד 
יהיה הוא, עם הגבולות שלו, עם הכבוד האישי שלו, הנקודה הלא־מושגת שלו שנשארת 

 ואף־על־פי־כן מתחברים. –בגבולה 

בל מחיצה, א עם –זה נקרא 'לברר' את המחיצה. שיהיו פה שני זהויות שונות באמת 
בשביל שיהיה חיבור. חיבור הוא בין שניים. אהבה היא בין שניים. לא יתכן באה היא 

 שנתחבר באמת )ולא רק נתבטל לחלוטין( אם לא היה הצמצום המופלא הזה.

אז בא נעצור להתבונן בחסד שיש במחיצה המבדלת והכואבת הזו. היא באה לתת 
 שע מהמפגש.עלהשתבר ומקום, לתת מציאות וכבוד לזולת, לנו, שנוכל להתח

 

 

 

 

 

 

 

 



 הצדקתלוי נשמת יהלימוד בחודש זה מוקדש לע

 מרת

לאה בת הרב 
 אפרים פישל

 
  ילוי נשמתולע

רב בנימין דוב ה
 טוביה בן

 זצ"ל

 



אֲמָר הַמ ַ
עִי בו  ְּׁ הַש  


