




ב"ה

פתח דבר 
לרגל סיום מחזור הלימוד הל"א של משנה תורה להרמב"ם, והתחלת הלימוד 
במחזור הל"ב כפי תקנתו הק' של הוד כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א, הננו 
בזה להוציא לאור קובץ מיוחד בקשר עם החיוב וההכרח על כאו"א מבני ישראל 
על-ידי  בפשטות,  כולה  התורה  כל  את  ללמוד  בפרט,  חב"ד  חסידי  ועדת  בכלל 

הקביעות בלימוד ספר "היד החזקה" להרמב"ם, והחקיקתו בכח הזכרון.

בראשית הקובץ באה שיחתו הק' של כ"ק אד"ש ובהמשך לכך - הצעת דרך 
וסדר ללימוד וידיעת 'כל התורה כולה' על ידי ספר הרמב"ם, כרצונו ולנחת רוחו 
של כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א, שנכתבה על-ידי הרב שלום דובער וולף, 

ר"מ בישיבת חסידי חב"ד ליובאוויטש צפת עיה"ק.

ויהי רצון, אשר הדפסת קובץ זה תעורר את לב תלמידי התמימים לתוספת 
לימוד והעמקה בדברי הרמב"ם, ויזרז עוד יותר את התגלותו המלאה והמושלמת 
בשר  בעיני  לראות  נזכה  ובקרוב ממש  אדמו"ר מלך המשיח שליט"א,  כ"ק  של 
של  מפיו  תורה  ונלמד  עולמו,  את  הקב"ה  חקק  בהם  החכמה  נתיבות  ל"ב  את 
עינינו  תחזינה  ביפיו  ומלך  כולו,  העולם  כל  את  תורה  שילמד  צדקנו,  משיח 
המלוכה,  לה'  והיתה  ממש,  ממ"ש  ומי"ד  תיכף  כל,  לעין  מלכותו   בהתגלות 

אמן כן יהי רצון. 

יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד! 
איגוד התלמידים השלוחים

ימות המשיח, כ"ד שבט, ה'תשע"ג 
סיום מחזור הל"א והתחלת מחזור הל"ב בלימוד הרמב"ם היומי 

ק"י שנה לכ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א,
צפת עיה"ק, ארה"ק תובב"א 



תקנת לימוד הרמב"ם
מדוע ללמוד דוקא את ספר הרמב"ם ולא ספרים אחרים של גדולי ישראל? ◆ 
מהי הדרך האמיתית לאחדות בעם ישראל? ◆ ומדוע דוקא תקנה זו מקרבת 

את הגאולה? ◆ שיחתו של כ"ק אד"ש בענין תקנת הרמב"ם היומי

אחדות ישראל
א. דובר כמה פעמים אודות ההשתדלות לאחד 
את כל בני ישראל – ובפרט שעל ידי זה מקרבים 
את הגאולה, מכיון שסיבת הגלות היא היפך הענין 

דאהבת ישראל1.

ישראל  בני  כל  כאשר  לזה:  ומהדרכים 
מתאחדים על ידי לימוד ענין אחד בתורה. דמכיון 
יחוד  שאין  נפלא  "יחוד  נעשה  התורה  שבלימוד 
נמצא,  והתורה,  בין שכלו של האדם  כו'"2  כמוהו 
אחד  ענין  לומדים  מישראל  וכמה  כמה  שכאשר 
עם  ואחד  אחד  דכל  היחוד  על  נוסף  אזי  בתורה, 
נפלא  ב"יחוד  בזה  זה  כולם  מתאחדים  התורה, 
שאין יחוד כמוהו", אחדות אמיתית ונצחית, שהרי 

"התורה היא נצחית"3.

שכאשר  דבר,  של  פשוטו  מלבד  זה  ]וכל 
מדברים  אחד,  ענין  לומדים  מישראל  וכמה  כמה 
ואף ש"אין  התורה,  בלימוד  זה  עם  זה  ומפלפלים 
של  רגש  נעשה  סוף  סוף  הרי  שוות"4;  דעותיהם 
בפירוש  רז"ל5  כמאמר  ביניהם,  וקירוב  אהבה 
זה  והב בסופה": "שנעשים אוהבים  הפסוק6 "את 

את זה"[.

1( יומא ט, ב.

2( תניא פ"ה )ט, ב(.

3( תניא ריש פרק יז. וראה רמב"ם הל' יסודי התורה רפ"ט.

4( ראה ברכות נח, רע"א. סנהדרין לח, א. ועוד.

5( קידושין ל, ב.

6( חוקת כא, יד.
7( זהר ח"ג עג, א.

וכיון שכל עניני בני ישראל ושלימותם שייכים 
מתקשרן  )ישראל  ושלימותה  בתורה  ותלויים 
הכולל  לימוד  ידי  על  להתאחד  יש   – באורייתא7( 

את התורה כולה.

"משנה  בספר  מיוחדת  מעלה  יש  זה  ובענין 
תורה" )"יד החזקה"( להרמב"ם, ספר של "הלכות 
וכל  כולה",  פה  שבעל  לתורה  ה"מקבץ  הלכות", 
זה "בלשון ברורה ודרך קצרה"7 )"לשון צח וקצר 
בלשונו9  הדיוק  גודל  כידוע  המשנה"(8,  כלשון 
של הרמב"ם בספרו "יד החזקה" – וכתבו בלשון 
באופן  לדיוק  עד   – חיבוריו(  כשאר  )דלא  הקודש 

חלוקת ההלכות כו'10.

 הרבי מציע:
לימוד התורה כולה!

של  ספרו  בלימוד  עיקרית  מעלה  ועוד 
התורה  וידיעת  לימוד  למצות  בנוגע  הרמב"ם, 

כולה. ובהקדים:

7( לשון הרמב"ם בהקדמתו לספר היד.

8( כסף משנה בהקדמה.

גם במספר – שהרי בהקדמתו  לדייק  ולהעיר מדרכו של הרמב"ם   )9
מספר  ספרים"(,  עשר  )"ארבעה  הספרים  מספר  את  למנות  מקדים 
ההלכות שבכל ספר וספר, מספר המצוות שבכל הלכה, ומספר ההלכות 
)"כל ההלכות של ארבעה עשר ספרים אלו שמונים ושלש  דכל הספרים 

הלכות"(.

זו בנוגע להלכה כו' )ראה לדוגמא – הל'  10( ועד שלמדים מחלוקה 
תלמוד תורה לאדמו"ר הזקן פ"א קונטרס אחרון סק"א )ג, א )תתרז, א(( – 
וברמב"ם הוצאת פרנקל )ירושלים תשל"ה( תוקן פיסוק ההלכות ברמב"ם 

בכמה מקומות – ראה הקדמת המו"ל לס' זמנים 12 , ב(.



במצות לימוד התורה כמה דרגות:

הלכות  שהן  מעשה  לידי  המביא  "לימוד  א( 
המצוות  לקיים  אותן  לידע  אדם  לכל  הצריכות 

כהלכתן"11.

פה  ושבעל  שבכתב  התורה  כל  "לידע  ב( 
וירושלמי  נכלל "כל התלמוד בבלי  כולה", שבזה 
ומכילתא וספרא וספרי ותוספתות וכל המדרשים... 
תשמרון  שמור  מצות  לקיים  כו'  רשב"י  ומדרשי 
כל ההלכות,  לימוד  כולל   , וגו'"12  כל המצוה  את 

האגדה וסודות התורה כו'13.

הלכות  בלימוד  מיוחדת  מכיון שיש מעלה  ג( 
גם  שבתורה  ההלכות  כל  ללמוד15  יש   – התורה14 
אלו שאין נוהגות וצריכות16 )שהרי בזה אין חילוק 

בין הלכות הצריכות להלכות שאינן צריכות(.

ד( לימוד מיוחד כדי לחקוק דברי תורה במוח 
הזכרון17.

יש  השלישית(  )דרגה  הלכות  לימוד  ובענין 
שבו  מכיון  הרמב"ם,  של  בספרו  מיוחדת  מעלה 
נתבארו הלכות התורה כולה18 )מה שאין כן בספרי 
ה"שלחן  וכן  וכיו"ב,  הרי"ף  כמו  הפוסקים,  שאר 
מצוות,  וכמה  כמה  הובאו  לא  שבהם  ערוך", 
ונמצא,  בזה(.  וכיוצא  הזה  בזמן  נוהגות  שאינן 
שעל ידי לימוד "משנה תורה" להרמב"ם מקיימים 
כולה  התורה  הלכות  וידיעת  דלימוד  המצוה  את 

בשלימותה19.

11( הל' תלמוד תורה לאדמו"ר הזקן פ"ב ס"ט. וש"נ.

12( שם פ"א ס"ד. רפ"ב. פ"ב ס"י. וש"נ. וראה רמב"ם הל' ת"ת פ"א 
ה"ז–יב.

13( פ"א ס"ד. פ"ב ס"ב. וש"נ. רמב"ם שם הי"ב.

14( ראה מגילה כח, ב – ש"הלכות" )דוקא( נקראות "תגא וכתרה של 
תורה", ובהמשך לזה – "תנא דבי אליהו כל השונה הלכות בכל יום כו'". 

וראה אגרת הקדש סכ"ט.

15( כמובן – זוהי דרגה שבין שתי הדרגות שלפניה.

16( ראה סמ"ג בהקדמה למ"ע. ספר אור צדיקים שבהערה 19 .

17( ראה לקוטי תורה קדושים ל, ד. ושם, שבענין זה – מעלה מיוחדת 
בסדר קדשים.

18( ראה ס' אור צדיקים )להר"מ פאפירש( סכ"ב אות יט: צריך אדם 
יד  ללמוד  יש  ולכן  ובמחשבה,  בדיבור  במעשה  מצוות,  תרי"ג  להשלים 
תורה  הל' תלמוד  גם  וראה  תרי"ג.  ביאור  בו  שיש  כו'  להרמב"ם  הגדולה 

שם פ"ב סי"א.

 – הטעמים  עם  הלכות  ללמוד  שיש  הזקן  אדמו"ר  שפסק  ואף   )19
גם  להורות  שיכולים  ליה  דסבר  עסקינן,  הרמב"ם  של  ספרו  בלימוד  הרי 

באתי   – טעמים(  )ועוד  הנ"ל  טעמים  ומפני 
בהצעה:

הש"ס  בלימוד  הקבועים  השיעורים  על  נוסף 
הצריכות  הלכות  לימוד  וירושלמי(20,  )בבלי 
וחד  חד  כל  בתורה  השיעורים  שאר  וכל  למעשה, 
לפום שעורא דיליה – כדאי ונכון שכל אחד ואחד 
שיעור  ללמוד  כמובן(  נדר,  )בלי  עצמו  על  יקבל 
היינו,  להרמב"ם.  תורה"  "משנה  בספר  קבוע 
לכל  קבועים  שיחלק את ספר הרמב"ם לשיעורים 
יום ויום21, כך שמידי יום ביומו ילמדו כולם שיעור 
ביום  כולם   – הרמב"ם  ספר  כל  לסיום  עד  אחד, 

אחד22.

 קביעות 
בלימוד הרמב"ם

השיעור  וקביעת  החלוקה  לאופן  בנוגע  ב. 
היומי – הצעתי כדלקמן:

א( ההתחלה תהיה, כבכל עניני תורה ומצוות, 

נתינת טעמים להלכות  בלי  לימוד טעמי ההלכות, שלכן חיבר ספרו  בלא 
אחרון(. בקונטרס  רפ"ב  הזקן,  לאדמו"ר  תורה  תלמוד  הל'  )ראה  כלל 

20( ראה חגיגה )י, א( "מש"ס לש"ס".

אנשים,  וכמה  כמה  בין  לחלק  ולא  הנ"ל,  באופן  לחלוקה  הטעם   )21
אחד  כל  כאילו  )שנחשב  אנשים  וכמה  כמה  בין  הש"ס  חלוקת  דרך  על 
מהלומדים סיים את הש"ס כולו )ראה שו"ת נחלה לישראל ס"י אות ט"ז. 
ועוד. שדי חמד כללים מערכת מ כלל קצח בסופו. וראה לקוטי שיחות ח"י 
ע' 267 ובהערות שם. ועוד(( – כי ]נוסף לזה שבזה חסר הענין דאחדות 
ישראל ע"י לימוד כולם אותו ענין בתורה, וגם – אין קיום החיוב ללמוד כל 

הלכות שבתורה[:
ידוע כלל הרמב"ם בספרו יד החזקה )יד מלאכי כללי הרמב"ם אות ו'. 
כללי הרמב"ם שנדפסו בריש ס' היד. וש"נ(. שסומך בהלכותיו המאוחרות 
לא  להלכה, שלפעמים  ונפק"מ  בספרו,  הקודמות  בהלכות  מה שכתב  על 
פרט או כתב באופן מסויים כי סמך על מה שכתב לפני זה בספרו ] . . [ ואם 
יחלקו הרמב"ם וכל אחד ילמוד רק חלק מהרמב"ם ולא על הסדר, אפשר 
זה, היפך הכוונה  להיות טעות בהבנת ההלכה כי לא למד הלכות שלפני 
שכולם ילמדו הלכות בלא טעות )ולהעיר אשר ע"י טעות האחד – חסר 

בלימוד כל המשתתפים בלימודו(.
מה שאין כן בש"ס, אף שבכלל יש טעם לסדר המסכתות כפי שנסדרו 
ע"י רבינו הקדוש )כמבואר גם בהקדמת הרמב"ם לפיהמ"ש(, מכל מקום, 
בנוגע להלכה הרי "בתרי מסכתות אין סדר למשנה" )ב"ק קב, א. תוס' ריש 

מס' ב"מ. ועוד(.

לחשש שמפני ההתחייבות  מקום  יש  הנ"ל  באופן  ואף שבחלוקה   )22
ללמוד שיעור קבוע בזמן מסויים יתכן שלפעמים יהיה הלימוד באופן שטחי 
– הרי בכגון דא ישנה הוראת כ"ק מורי וחמי אדמו"ר ]הריי"צ[ שחילק את 

ספר התניא לשיעורים קבועים לכל יום ויום ] . . [.
יתבונן  זה שכל אחד ואחד  ידי  ובפרט שיכולים למנוע חשש הנ"ל על 

שמכיון שלומד "תורת ה'", הרי אין זה מתאים שילמד באופן שטחי.



באופן דזריזין מקדימין23, ביום ראשון )הסמוך( פ' 
אמור, ז"ך בניסן ]תשד"מ[.

מתאים  להיות  צריך  שהלימוד  ופשוט  מובן 
כולל  הרמב"ם,  )המחבר(  לרצון  האפשרי  ככל 
את  ילמדו  הראשון  ביום  ולכן,  שקבע.  הסדר  כפי 
הקדמת הרמב"ם, ובימים שלאחריו – מנין המצוות 
תעשה  לא  ומצוות  שני,  ביום   – עשה  )מצוות 
הלכות  סדר  על  המצוות  ומנין  שלישי,  ביום   –
הרמב"ם – ביום ד'(, ובימים שלאחרי זה – ילמדו 
שלשה פרקים בכל יום, אשר אז יסיימו לימוד כל 
הספר ביום זכאי בנדון זה )או בסמיכות ממש לו( 
 – יום הולדתו24 של הרמב"ם, ערב פסח25 הבעל"ט 

]תשמ"ה[.

בכיו"ב,  ישראל  כמנהג  לעשות,  ומהנכון 
לגמרה  התוועדות(  )או  סעודה  עם  ביחד  סיום 
הדרת  עם  ו"ברוב28  ברבים,  תורה27  )משנה(   של 

מלך"29.

23( פסחים ד, א. וש"נ. וראה אגרת הקדש סכ"א.

24( להעיר ממארז"ל )שבת קה, א – ע"פ גירסת הע"י( ש"אנכי" ר"ת 
)כביכול(  היינו, שהקב"ה הכניס את עצמותו  יהבית",  נפשי כתבית  "אנא 
תתקא  ע'  יתרו  התורה  אור  סע"ד.  מח,  שלח  תורה  לקוטי  )ראה  בתורה 
ואילך(, ולכן, ע"י לימוד התורה "אותי אתם לוקחים" )ויק"ר פ"ח, יב. וראה 
זהר ח"ב קכז, א. שם קמ, ב(. ומכיון ש"צדיקים דומים לבוראם" )רות רבה 
שכן  מובן  ב(,  פ"ו,  אסת"ר  ה.  פ"י,  במדב"ר  ח.  פס"ז,  ב"ר  וראה  ג.  פ"ד, 
בספרו,  )נפשו(  עצמותו  את  שהכניס  הרמב"ם  של  לספרו  בנוגע  גם  הוא 
ונמצא, שע"י לימוד זה מתאחדים עם עצמות הרמב"ם )לא רק עם שכלו – 
כנ"ל ס"א(, ולכן ישנה הדגשה ומעלה מיוחדת כאשר מסיימים את לימוד 

הרמב"ם ב(סמיכות ל(יום הולדתו.

25( "נולד ערב פסח יום השבת שעה ושליש אחר חצי היום" )סדה"ד 
ד"א תתקכ"ז. מספר יוחסין מאמר ד' )דורות האחרונים((.

וי"ל הדיוק בזמן הולדתו )דבר שלא מצינו בשאר גדולי ישראל(, שזהו 
בהתאם לתכלית הדיוק דהרמב"ם )בספרו יד החזקה( יותר משאר הפוסקים 
ב(  )טז,  ב"ב  נימא",  "כמלא  )ל, סע"א(  ולהעיר משבת  ולאחריו. –  לפניו 

מקדים רגע כו'.
27( מדברי חז"ל על הפסוק )מלכים-א ג, טו( "ויעמוד )שלמה( לפני ארון 
ברית ה' וגו' ויעשה משתה וגו'" )שיר השירים רבה פ"א )א( ט. קהלת רבה 
רפ"א. ילקוט שמעוני מלכים רמז קעה(. וראה להלכה רמ"א יו"ד סו"ס רמו 
)משבת קח, סע"א ואילך(. ועד"ז ברמ"א או"ח סתקנ"א ס"י – לענין סיום 
מסכת. טור ורמ"א או"ח סתרס"ט ס"י – לענין סיום תורה שבכתב בשמחת 
בהקדמתו  הרמב"ם  לשון  )ראה  תורה"  "משנה  בסיום  י"ל  ועד"ז  תורה. 
מסכת  סיום   – בפרט  פסח  ובערב   – הספר(  שם  לקריאת  בטעם   לספר 

לבכורים.

ללמוד  להם  קשה  סיבות  שמפני  אלה  ב( 
שלשה פרקים בכל יום – ילמדו פרק אחד בכל יום, 
בימים  כו'  המצוות  ומנין  ההקדמה  לימוד  לאחרי 
הראשונים, בשיעורים קטנים יותר, לפי ערכם. כך 
 שיסיימו את לימוד הספר כולו במשך שלש שנים 
. . ומה טוב שיעשו הסיום ברבים – ביומא דפגרא 

הסמוך לזמן סיום הלימוד.

ולהעיר משני המנהגים באופן השלמת התורה, 
שנים30.  בשלש  או  אחת,  בשנה   – שבכתב  תורה 
ומזה סמוכין בנוגע ל"משנה תורה" )משנה תורה 

שבכתב( דהרמב"ם.

ש"המנהג  כשם  אשר   – כן  גם  סמוכין  ומזה 
הפשוט בכל ישראל שמשלימים את התורה בשנה 
אחת"31 – כדאי ונכון להשתדל להשלים את הלימוד 
ד"משנה תורה" בשנה אחת. ורק אלה שאי אפשר 

להם בכך – ישלימו את הלימוד בשלש שנים.

ג( מכיון שלימוד שלשה פרקים בכל יום אינו 
ונכון  כדאי   – כך  כל  והעמקה  בעיון  להיות  יכול 
עיון  של  באופן  ללימוד  השייכים  שאלה  ביותר 
אחת32  הלכה  פנים  כל  על  ילמדו  כו',  והעמקה 
זו( משיעור היומי בעיון  )או פרט מסויים בהלכה 

והעמקה, לפי ערכם.

וזהו בהוספה על לימוד השיעור היומי כולו – 
שבו דוקא מעלת האחדות עם שאר הלומדים.

)התוועדויות תשד"מ, ח"ג, עמ' 1622 ואילך(

28( לשון הכתוב – משלי יד, כח. וראה אנציקלופדיה תלמודית בערכו. 
וש"נ.

29( להעיר שכמה וכמה ממפרשי ספר הרמב"ם הכניסו בשם פירושם 
תיבת "מלך" )משנה למלך; שער המלך; יד המלך; ועוד(.

30( רמב"ם הל' תפילה רפי"ג. ממגילה כט, ב. 
31( רמב"ם שם. 

מן  ויצא  בכלל  שהיה  דבר  בה:  נדרשה  מהמדה שהתורה  להעיר   )32
הכלל ללמד – מלמד על הכלל כולו.

סגירת מעגל. הקשר בין פרשת ויחי לעשרה בטבת )ס"ט(.

כעת חוזר לפתיחת השיחה ומבאר השייכות של פרשתנו עם עשרה 
בטבת:

בפרשה נמצאים בכניסה לגלות מצרים, במצב דומה לעשרה בטבת 
בגלות  מעמד  להחזיק  כח  נותנת  והפרשה  הארוכה.  הגלות  החלה  בו 
ולדעת שהכל הוא חלק מהדרך לגאולה, כפי שנתבאר לעיל לגבי עשרה 

בטבת )ס"ט(.

הנוגע אלינו – דור הגאולה )סעיפים י-יב(.

את  שהשלים  הדור  הוא  שדורנו  כיון  כעת,  דוקא  מודגש  הנ"ל  כל 
העבודה בגלות, ושנה זו היא שנת הנפלאות של הגאולה בפועל. לכן זהו 
הזמן בו מודגש ביותר ובעיקר הכוונה והתכלית של הגאולה שישנה כבר 

מתחילת הגלות )ס"י(.

חד-פעמית,  פעולה  אינה  יהודי  של  פעולה  שכל  לפועל:  והוראה 
הצמיחה  את  שמביאה  עד  פירות,  ופירי  פירות  המצמיחה  זריעה  אלא 

העיקרית – הגאולה השלימה )סי"א(.

והתפלה וההבטחה, שעצם ההחלטה בזה תביא בפועל את הגאולה 
תיכף ומיד ממש )סי"ב(.

מושגים בשיחה:

ספר הישר )ס"א(. ספר בראשית נקרא בלשון חז"ל גם 'ספר הישר', על 
שם אברהם יצחק ויעקב שנקראו ישרים. 

מושגים  ברצף  עוסק  ה'  סעיף  )ס"ה(.  המלכות  עליית  בי"ע.  אצילות. 
מתורת הקבלה. ונשתדל להבהיר את סדר הדברים:

ענינים  על  כלל  בדרך  מורה  'ברזל'  בשיחה,  כן  לפני  המבואר  כפי 
תירש  כי  'שפחה  של  סדר  הוא  שברזל  המבואר  ע"פ  בפרט  שליליים. 

גבירתה', סדר של קליפה המנסה לירש את הקדושה.

אך בשיחה מבאר את כל ענין הברזל במשמעות חיובית של גאולה, 
עליית  של  הסוד  פי  על  גבירתה',  תירש  כי  'שפחה  סוד  את  גם  וכך 

המלכות:

גם  הנקראים  חסד-גבורה-תפארת-נצח-הוד-יסוד  המדות  ששת 
לאשה.  נמשלה  המלכות  וספירת  לאיש.  נמשלו  )ז"א(,  אנפין'  'זעיר 
כשם שהאיש משפיע לאשה כך ששת המדות משפיעים למלכות ובונים 

אותה.

ז"א ומלכות הם חלק מעשרת הספירות של עולם האצילות, עולם 
שכולו אלקות וביטול אמיתי לה', ולכן אין שם רע כלל. בעולמות בריאה 
יצירה עשיה ישנה מציאות וישות, ויש כבר מקום לרע. ספירת המלכות 
יורדת מעולם האצילות לעולמות בי"ע בכדי לברר את ניצוצות הקדושה 

שנפלו לשם.

בכתבי האר"י נאמר שלעתיד לבוא בסיום עבודת הבירורים, תתעלה 
המלכות ותהיה מעל כל הספירות. על מצב זה נאמר "אשת חיל עטרת 
ספירת  של  התחתונים  בחלקים  במיוחד  מודגשת  זו  עליה  בעלה". 

המלכות, אלו שירדו לעולמות בי"ע.

* * *

בספירות  ההנהגה  סדר  על  מורים  והאמהות  האבות  של  חייהם 
העליונות. שלשת האבות אברהם יצחק ויעקב הם כנגד ג' המדות חסד 
נישואי  ידי  על  המלכות.  ספירת  כנגד  הם  והאמהות  תפארת,  גבורה 
'בנין  והמלכות,  המדות  חיבור  למעלה  נעשה  האמהות  עם  האבות 

המלכות'. לכן נקראו האבות 'בונים'. 

בעולם  שהיא  כפי  המלכות  לספירת  רומזות  ולאה  רחל  האמהות 
האצילות, והשפחות בלהה וזלפה רומזות לספירת המלכות כפי שהיא 
יורדת לבי"ע. האבות לא רצו בתחילה לשאת את השפחות כיון שמאסו 
בירידה לבי"ע, למקומות הרחוקים מאלקות ועל זה נאמר "אבן מאסו 

הבונים".

אך כנ"ל דוקא על ידי ההשפעה למלכות, ודוקא על ידי הירידה למטה, 
נעשית עבודת הבירורים ונשלמת הכוונה העליונה בבריאת העולמות. 
שאז תתגלה מעלת ספירת המלכות. לכן אצל האבות היה מעין המצב 
דלעתיד לבוא, שהאמהות היו למעלה מהאבות, מעלת המלכות על כל 

הספירות.

ועל פי זה מחדש בשיחה שהקדימה של השפחות לגבירות, מורה על 
לראש  היתה  הבונים,  מאסו  "אבן  השלימות.  בתכלית  המלכות  עליית 

פינה".

* * *

עוד מבואר בחסידות, שעשרת הספירות מקבילים לסדר של דצח"מ. 
חכמה היא שורש המדבר, בינה היא שורש החי, ששת המדות הם שורש 

הצומח, ומלכות היא שורש הדומם.

באצילות  שהיא  כמו  המלכות  ספירת  בין  ומחלק  מוסיף  בשיחה 
לברזל.  הנמשלת  לבי"ע,  היורדת  המלכות  וספירת  לאבן,  הנמשלת 
הירידה לבי"ע כרוכה בענינים שליליים של שבירה וחורבן, ולכן יחזקאל 

בנבואת המצור רואה ברזל. 

לכן  הבריאה.  כל  מעל  יתעלה  הדומם  המלכות,  עליית  בסוד  אך 
במשכן היה הדומם רק בקרקע, בבית המקדש שהי' מעין דלעתיד היה 

כולו מאבן, והברזל מורה על המקדש השלישי והנצחי.

אלו  דברים  הפשוטה  במשמעות  )ס"ח(.  הגוף  מן  נהנה  שהגוף  ירח   
טבת,  בחודש  אחשוורוש  למלך  אסתר  לקיחת  לגבי  בחז"ל  נאמרו 
ומבארים חז"ל שהי' זה מכוון למעלה שאסתר תבוא למלך בזמן הקור, 

שאז הגוף נהנה מן הגוף וכך תשא חן בעיניו.

במשמעותם  הדברים  מבוארים  שליט"א  אדמו"ר  כ"ק  בתורת 
להקב"ה  אסתר(  )הנקראת  ישראל  כנסת  שבין  הקשר  על  הפנימית, 
)הנקרא אחשוורוש, מלך שאחרית וראשית שלו(, ועל ההנאה כביכול 

של עצמותו של הקב"ה מעצם מציאותם של ישראל ומגופם הגשמי.

ושמעון  ראובן   = )ס"ט(.  ושמעון סלקין  ראובן  נחתין  ושמעון  ראובן 
יורדים, ראובן ושמעון עולים.

cnav rchbu' gbhi vhkukt[/ uakav tkv )nav rchbu sus vnkl
uvcga"y( eaurho go gbhi vnaf, cjhw yk ,urv )pbhnhu, v,urv(
chartk ctupi svcbv uvadv/ scnav f,hc ,urv muv kbu nav nurav
evk, hgec57' ab,i unxr t, fk v,urv fukv )fukk cjhw yk ,urv(
kfk hartk ctupi shruav' stnh,h, gbhi vhruav vht fabnmt,
ccgku,u ak vhura kdnrh' uvhhbu aha czv vcbv uvadv ufuw/ ugs"z
vhw zv gbhbu ak sus' sus nkft nahjt' agbhbu ak nahj vut dhkuh
pbhnhu, v,urv skg,hs/ ]ugbhi zv vut cvsdav czni zv' xnul knumth
ac,' zni xgus,t ssus nkft nahjt67[/ ugs"z vut do gbhbu ak
vcga"y' adhkv pbhnhu, v,urv ctupi svpm, vnghhbu, jumv/ sczni
n,i ,urv vhw gbhi zv )cjhw yk ,urv( cvgko )kph grl(' utj"f b,dkv
hu,r g"h sus' utj"f b,dkv chu,r g"h vcga"y u,knhshu u,knhsh
,knhshu' gs kf"e nu"j tsnu"r baht surbu' ajhsuao vhw vpm, 

vnghhbu, spbhnhu, v,urv )yk ,urv( jumv/

h(uvbvv,urv vht bmjh,77' uvhhbu avht vurtv bmjh, kfk hartk'
uthbu ncea tkt kph fuji87' akfk tjs utj, ]avrh do

kbaho vh,v b,hb, v,urv ueck, v,urv' utsrcv' f,hc c,jkv97fv
,tnr kch, hgec tku vbaho' uctupi stnhrv rfv[ bh,i vfj ahvhw
khnus cjhw yk ac,urv' uctupi svcbv uvadv/ ufnu acfk vkfv
ac,urv vgher vut vngav cpayu,' gs"z vut do cgbhi zv sdhkuh
cjhw yk ,urv skg"k' avgher vut ahvhw cpayu,' anscr vuhw zu
vkfv bcut kscr vuhw zv ve.08' cdtukv vtnh,h, uvakhnv g"h nahj 

msebu' cnvrv chnhbu' cgdkt shsi nna/

t,v vrt,' ,an"u,hd

kt vumrl kvhu, "prjv ban,u" )fnu akt prjv ban,u faafhbv nscr, n,ul drubu(/
tck gfm"k svdhkuh sn",' "pbho cpbho"' vut kngkv nvdhkuh s"afhbvnscr, fuw"'

ucachk dhkuh zv h"k )g"p vncutr cpbho' sttp"k atmk nav rchbu vhw jxr vghkuh syk
,jhw( ado tmk nav prjv ban,u/ ugm"g/ utf"n/

57( crfv kd' s/
67(  rtv xhsur vtrhz"k xsr numth ac,/
77( ,bht rph"z/
87( cnsc"r ph"c' d/
97( h,ru hy' d ucpra"h/
08( rtv ac, ekj' c/

1 Ato Horeso.qxd  04/03/2002  11:35  Page 413

יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד



כל התורה כולה!
ה'בושות' של חסידי חב"ד ◆ האם בדור שלנו ישנם 'גדולים' יותר מאשר דורו 
של הרמב"ם? ◆ כיצד גורמים נחת לרבי? ◆ עצות נפלאות לשיפור כח הזכרון 
◆ ממה צריך לא להיבהל כשלומדים רמב"ם? ◆ והאם באמת שייך לדעת את 
כל התורה כולה? ◆ מאמר מרתק מאת הרב שלום דובער וולף - ר"מ בישיבת 

חסידי חב"ד ליובאוויטש צפת עיה"ק

ל מִצְו‍ֹתֶיךָ" )תהילים קיט, ו( יטִי אֶל כָּ הַבִּ "אָז לֹא אֵבוֹשׁ בְּ

 ידיעת התורה כולה
הרמב"ם בחר לפתוח את ספרו 'משנה תורה' בפסוק הנ"ל, כיון שבספר זה הוא אכן נגש 'להביט' אל 

כל מצוות התורה.

הרבי מלך המשיח שליט"א )הדרן על הרמב"ם תשמ"ו( מתעכב על חציו הראשון של הפסוק 'אז 
לא אבוש', ומבאר: כאשר האדם יודע את כל המצוות כולם, אז הוא אכן לא צריך להתבייש, אך כל עוד 

שאיננו יודע את כל המצוות, ראוי לו להתבייש1.

הווי אומר בפשטות, עיקר מטרת הלימוד בספר הרמב"ם, היא ידיעת ספר הרמב"ם כולו2.

ובעצם זוהי הלכה פשוטה בהלכות תלמוד תורה של אדמו"ר הזקן, שמצות ידיעת התורה שכל אחד 
מחוייב בה, היינו שכל אחד חייב לדעת את כל תרי"ג מצוות והלכותיהן. ובלקו"ש )חל"ו כ'-כ"ד טבת( 

מבואר שאפשר לקיים חובה זו על ידי לימוד וידיעת כל ספר הרמב"ם.

וכאן כמובן נשאלת השאלה, איך אפשרי הדבר. שהרי ספר הרמב"ם הוא גדול מאד, וזכרון האדם 
חלש מאד.

בפרט כשמדובר על לומדי הרמב"ם היומי במסלול הדורש התקדמות תמידית בחומר, כשהדגש הוא 
לכל לראש על ההספק ולא על השינון והחזרה. כך שיתכן מצב בו שנה אחר שנה הלומד מרגיש שוב ושוב 

שהלימוד הוא "כחדשים ממש" במובן הלא-חיובי של המושג.

כך שהמשימה לדעת את כל התורה כולה מתוך ספר הרמב"ם יכולה להראות כחלום רחוק.  

1( ונקודת דבריו שם, שבושת אין ענינה חסרון מסויים בגוף או ממון, אלא חסרון כללי בכל מציאותו של האדם. כי אדם בזוי מאבד את 
כל תוכנו. ובנוגע לבני ישראל, שכל מציאותם הם תרי"ג המצוות, לכן כשחסר ליהודי בידיעה של כל תרי"ג המצוות, ראוי לו להתבייש מצד 

זה שחסר לו בעיקר ענינו.

2( ראה גם שיחת ר"ח חשון תשנ"ב, יחידות לתלמידי הישיבות.



זאת ועוד, מי מדבר על ידיעת הרמב"ם, כשלפעמים נראה שעצם לימוד והבנת פשט דברי הרמב"ם 
הוא קשה. ואיך אפשר לזכור משהו שלא מבינים אותו.

 למי הרמב"ם כתב את ספרו?
לפני שנציע את התשובה, כיצד אכן אפשר ללמוד את הרמב"ם כראוי ולדעת ממנו את התורה כולה, 

חשוב להקדים:

לקטן  גלויין  זה היא "שיהיו כל הדינין  הרמב"ם מצהיר במפורש בתחילת ספרו שמטרתו בחיבור 
ולגדול בדין כל מצוה ומצוה . . שלא יהא אדם צריך לחיבור אחר בעולם בדין מדיני ישראל . . שאדם 
קורא תורה שבכתב תחילה, ואחר כך קורא בזה, ויודע ממנו תורה שבעל פה כולה, ואינו צריך לקרות 

ספר אחר ביניהם".

מכך מובן שכשהרמב"ם כתב את ספרו הוא העמיד לנגד עיניו את דמותו של הקטן בישראל, וכתב את 
הספר בצורה כזו ובסגנון כזה שגם הקטן שבישראל יוכל להבין את הדברים ולשמרם בזכרונו.

אפשר לתאר לעצמנו שהרמב"ם – בהיותו "אדם השלם" המסודר בכל עניניו3 – ודאי הגדיר לעצמו 
הידיעות  רמת  את  והן  השכלית,  רמתו  את  הן  ספרו,  את  מייעד  הוא  אליו  האלמוני  התלמיד  רמת   את 

שלו.

לתאר  אפשר  אך  מדבר,  הוא  עליו  ה"קטן"  של  השכלית  הרמה  מהי  לנו  פירט  לא  אמנם  הרמב"ם 
לעצמנו שהוא מתכוון לרמה שכלית של אדם ממוצע בדורנו. 

]כי גם אם ברור שהגדולים של היום אינם אותם 'גדולים' שהרמב"ם מדבר עליהם, אך סביר להניח 
יותר גרועים מהקטנים שבדורו של הרמב"ם, וגם הם נכללים ב'קטן' עליו  שהקטנים של היום הם לא 

הרמב"ם מדבר[.

ומבחינת רמת הידיעות, הרמב"ם כתב במפורש, שהוא כותב את חיבורו לתלמיד שלמד תורה שבכתב 
בלבד4, וטרם פתח משנה וגמרא. ומובן מאליו שהוא כתב את חיבורו באופן כזה שגם אותו תלמיד יוכל 

להבין את ספרו כולו ולהתמצא בו כראוי.

ולכן לומד הרמב"ם צריך לצאת מתוך נקודת הנחה שהדברים נכתבו עבורו ולפי רמתו, ואם רק יקדיש 
תשומת לב לדברי הרמב"ם, הוא יעמוד על משמעותם הפשוטה ברוב הענינים על כל פנים5.

 כיצד ללמוד ולהבין את הרמב"ם?
מדוע בכל זאת קשה לפעמים להבין את דברי הרמב"ם, אפשר למצוא לזה שתי סיבות:

א. אריכות הדברים וריבוי הפרטים. כי כאשר האדם לומד דינים הרבה סביב נושא אחד, הוא כבר 
מאבד את ידיו ורגליו, הוא לא מבין מה המשמעות והחידוש של כל מקרה וכל דין, והכל נהפך אצלו 

ל'בלגן' אחד גדול.

3( ראה שיחת ש"פ ויקהל תשמ"ו.

4( אמנם ממקומות רבים בספרו נראה שההגדרה 'תורה שבכתב' שהרמב"ם מדבר עליה כאן כוללת גם את ספרי הנביאים והכתובים, 
כיון שהרמב"ם בחיבוריו מזכיר מושגים וסיפורים רבים מהנ"ך כמובנים מאליהם, כשהוא מצפה מהקורא שיבין מיד במה מדובר. אך אין בכך 

מניעה ללומד שטרם רכש בקיאות בנ"ך כולו, כיון שבדרך כלל מדובר בענינים 'פרטיים' שאינם נוגעים להבנה הכללית של הענין.

5( כי יתכן שההגדרה הזו אינה כוללת את כל הענינים ממש שבספרו, ולדוגמה הפרקים האחרונים של הלכות קידוש החודש שהרמב"ם 
כותב במפורש שהם מיועדים רק למי שמשתוקק באמת להבין את סודות הדברים.



ולעניות דעתי, הפתרון הפשוט לזה, הוא מעקב אחר סדר דבריו של הרמב"ם. סדר דבריו של הרמב"ם 
הוא מופלא ומדוייק, וכאשר שמים לב לסדר הדברים, כל ריבוי המקרים והדינים מסתדר מאליו לשורה 

אחת ברורה ובהירה6.

]בחלק מספרי הרמב"ם המגיד משנה והרדב"ז כבר עשו את העבודה הזו, לבאר ללומד את סדר דבריו 
של הרמב"ם, בתחילת ספר או בתחילת הלכות. אך זה רק על חלק מהספרי רמב"ם.

כעת במהדורה החדשה של הרמב"ם של 'מפעל משנה תורה' עמדו על צורך זה ועשו מלאכה שלימה, 
שבתחילת כל ספר ישנו ביאור על סדר ההלכות שבספר, ובתחילת כל קבוצת הלכות ישנו סיכום וביאור 
סדר הפרקים, ובכל פרק גופא ישנם 'כותרות' לכל קבוצת הלכות. אך בינתיים גם מהדורה זו היא חלקית 

בלבד, וטרם נשלמה על כל י"ד הספרים7.

אך גם מי שאין תחת ידו אותם ספרים, יכול בכחות עצמו בעיון קל לעקוב אחר סדר הדברים, לראות 
ולהבין8[.

ב. סיבה נוספת לקושי ההבנה בדברי הרמב"ם, היא כאשר נתקלים במושגים שאינם מוכרים ללומד 
ייעד את ספרו  כנ"ל הרמב"ם מלכתחילה  כי  זהו קושי מדומה.  המתחיל. אך האמת היא, שבדרך כלל 

6( ודוגמאות לזה:
א. הלכות שבת ארוכות ביותר וכוללות ל' פרקים. שכמובן חלק עיקרי מהם עוסק במלאכות האסורות בשבת וכו'. 

אך בהתבוננות קצרה הלומד יבחין שהפרקים הראשונים של הלכות שבת עוסקים בהגדרות כלליות של המלאכות האסורות בשבת 
)מלאכה שאינה צריכה לגופה, פיקוח נפש, אמירה לנכרי( ודינים הנוגעים לערב שבת. ורק בפרק ז' מתחיל לבאר את כל פרטי ל"ט מלאכות 
בסדר עקבי עד לפרק י"ט. כשבכל מלאכה הוא מבאר מה פירושה, מהן תולדותיה, ובאיזה אופנים היא מותרת )ל"ח מלאכות בפרקים ח-י"ב, 

והמלאכה האחרונה 'המוציא מרשות לרשות' מכילה פרטים רבים המתבארים בפרקים י"ג-י"ט(.
אמנם בפרקים כ"א-כ"ג חוזר הרמב"ם שוב על כל ל"ט המלאכות על הסדר, אך הפעם הוא מבאר את איסורי דרבנן שגזרו בכל מלאכה 
להרחיק מאיסורי תורה. ואחר מכן בפרקים כ"ד-כ"ו מדבר הרמב"ם על איסורי דרבנן שאינם קשורים לאחת מל"ט המלאכות, כדיני מוקצה 

והדומה לזה.
וכמובן, מי ששם לב שבפרקים אלו הרמב"ם מדבר על ל"ט מלאכות דאורייתא )כשבסך הכל כל מלאכה מתבארת במספר הלכות מועט(, 
ובפרקים אלו הרמב"ם מדבר על ל"ט מלאכות דרבנן )וגם שם כל מלאכה מתבארת בהלכות מועטות(. ימצא מהר מאד את ידיו ואת רגליו 

בענין, והדברים יהיו הרבה יותר בהירים ומסודרים אצלו. 
ב. עד"ז, הלכות אישות ג"כ ארוכות ביותר, וכוללות כ"ה פרקים.

נשים  דיני אישות שיתבארו בספרים  לכל  'מילון מושגים'  ב' פרקים הראשונים הם  לג' חלקים.  באופן כללי מתחלקים הלכות אישות 
בדיני  ואילך  י'  ומפרק  קידושין בש"ס(.  )תוכן מסכת  נעשית האשה מקודשת לבעלה  כיצד  קידושין,  בדיני  עוסקים  ג-ט  וקדושה. פרקים 

הנישואין והחובות של איש ואשתו לאחר הנישואין )תוכן מסכת כתובות שבש"ס(.
ובפרטיות יותר בחלק השלישי, פרק י' מדבר על דינים הקשורים לחתונה עצמה. פרק י"א מדבר על הכתובה שהאדם מתחייב בה בעת 
החתונה. ופרק י"ב נפתח ברשימה של עשרה דברים שהבעל מתחייב לאשתו, וארבעה דברים שבעל מקבל מאשתו. ומשם עד סוף ההלכות 

הוא ביאור של אותם י"ד דברים על הסדר. 
וכמובן, מי ששם לב לרשימה של י"ד הדברים שבתחילת פרק י"ב, ואח"כ מפליג פרקים ארוכים אודות דינים רבים הקשורים אליהם, אך 

הוא זוכר כל הזמן ועוקב אחר הסדר שבדברים, הוא מבין תמיד על מה מדובר.

והדינים, מבלי להדגיש את הרעיונות  'תוכן ענינים' בתחילת כל ספר, אך מדובר בתמצית המקרים  ישנו  'רמב"ם לעם'  7( במהדורת 
המחברים וסדר הדברים, כך שאין בזה את התועלת המדוברת. )בחלק מהספרים השתמש המו"ל ב'תוכן ענינים' של המגיד משנה והרדב"ז, 

והדברים דלעיל אמורים לגבי שאר הספרים(.

8( 'מפתח' פשוט וקל להתחיל ולעקוב אחר סדר דברי הרמב"ם:
א. לפי הכותרת של הרמב"ם. ולדוגמה 'הלכות עבודת כוכבים וחוקות עובדיה'. ט' פרקים הראשונים מדברים על עבודת כוכבים עצמה, 
ומפרק י' ואילך מדובר על עובדי עבודה זרה וחוקותיהם. וכן 'הלכות שלוחין ושותפין', ג' פרקים מדברים על דיני שליחות, והשאר על דיני 

שותפות. וכן הלכות מלכים ומלחמותיהן. ד' פרקים על דיני מלכים והשאר על דיני מלחמות.
ב. לפי מנין המצוות שבראש ההלכה, שתמיד סדר הפרקים בתוך ההלכה צמוד לסדר המצוות המנויות בראש ההלכה. ובהתבוננות קלה 

ברשימת המצוות אפשר למצוא את הסדר ההגיוני שבה.
ג. לפי רשימות שהרמב"ם עצמו מציג בתוך דבריו, וכבהערה קודמת, רשימת ל"ט המלאכות האסורות בשבת, י"ד התחייבויות שבין האיש 

לאשתו, ורבים כאלה. כשתמיד המשך דברי הרמב"ם יהיה צמוד לסדר הדברים שמנה בתחילה.



לתלמיד שאינו מכיר את כל המושגים ההלכתיים, אלא רק את המושגים הבסיסיים ביותר כפי המוזכרים 
בחומש. ולכן בדרך כלל הרמב"ם מבאר קודם כל את המושגים עליהם הוא מדבר, ורק אחר כך ניגש לדבר 

על פרטי הדינים הקשורים אליהם.

והדוגמה הבולטת בהלכות אישות, שנפתחים בב' פרקים שלמים המבארים שורת מושגים הקשורים 
להלכות אישות. ואכן מי שילמד אותם פרקים ולא ישים לבו להכיר את המושגים כראוי, יתקשה אחר 
כך להבין את כל ספר נשים, אך אין זו אשמתו של הרמב"ם אלא אשמתו של הלומד שלא שם לבו כראוי 

להבין את דברי הרמב"ם.

ועל דרך זה הוא סדר הרמב"ם בכל מקום, שהוא מקפיד להבהיר קודם כל את המושגים עליהם מדבר, 
ורק אח"כ מדבר על הדינים9.

אמנם יש ענינים שזה לא בדיוק כך. ולדוגמה, המושג 'שבועת היסת' מופיע במקומות רבים במשנה 
תורה אגב נושאים אחרים, אך מקומו העיקרי בו הוא נתבאר בשלימותו הוא בהלכות טוען ונטען הקרובות 
כבר לסוף הספר. ולכן הלומד שטרם מכיר את משמעותו של המושג, כשנתקל בו בהלכות אישות או 

בהלכות גזילה ואבידה, יכול להתבלבל ולאבד את משמעותה של כל ההלכה בה הוא מוזכר.

ולדברים האלה, צריך סבלנות. מחד גיסא לא להבהל ממושגים שאינם מוכרים, אלא לרשום אותם 
בצד ולחכות למצוא את פתרונם. ולאידך גיסא, כל מושג חדש שהרמב"ם מבאר, יש לשמור אותו בזכרון, 
וכך מפעם לפעם ומשנה לשנה לימוד  יותר קל להבין את הדברים.  יהיה  ואז  לפעם הבאה שנתקל בו, 

הרמב"ם נהיה יותר ויותר מובן.

 איך לזכור את כל הרמב"ם
ובדומה להנ"ל, אפשר להמשיך ולחשוב על זכרון וידיעת דברי הרמב"ם כולם.

אמרו חז"ל "איני מבקש אלא לפי כוחן". ולכן אם התורה דורשת מיהודי כל תרי"ג מצוות והלכותיהן, 
צריכה להיות קודם כל ההנחה הברורה שהדבר אכן אפשרי. מי שאינו מאמין שהדבר אפשרי, אינו שואף 
להגיע לזה, והוא אכן לא יגיע. רק מי שמאמין שהדבר אפשרי, אכן ישאף ליישם את הדברים, ובעזרת ה' 

אכן יצליח.

ובפרט כאשר ילמד את השיחה הנ"ל אודות 'אז לא אבוש', ויתבונן בדברים הנ"ל של הרבי שעיקר 
ענינו של יהודי זה המצוות וידיעתם, וכל עוד שאינו יודע את כל המצוות חסר לו עיקר ענינו וראוי לו 

להתבייש, ודאי שזה ידחוף אותו ויתן לו את התעוזה והאומץ לשאוף לדעת את התורה כולה.

ומהדרכים לזה:

א. לכל לראש, אין צורך ללמוד את הכל בבת אחת, שהרי זמן רב לפנינו )בפרט לאור ההבטחה על 
הגאולה השלימה בקרוב וחיים נצחיים לכל אחד מישראל(.

בעזרת ה' בשנה אחת אפשר לרכוש ידיעה מסויימת, כללית ושטחית בדברי הרמב"ם, והלימוד בשנה 
ולהעמיק את הידיעה  יותר  ותוך כדי להשתדל לשים לב  ידועים,  יהי' חזרה על הדברים שכבר  השניה 

שתהי' יותר מלאה ויותר מפורטת, וכן בשנה שלאחר זה וכו'.

9( ודוגמה 'קיצונית' לזה, שאפילו מושג פשוט כמו סיפור נס חנוכה טרח הרמב"ם לכתוב בתחילת הלכות חנוכה )בשונה מסיפור יציאת 
מצרים ונס פורים, שהרמב"ם לא ראה לנכון להכניס סיפורים אלו בספרו(.

וכנראה מהסיבה הפשוטה שנס חנוכה לא מופיע בתורה שבכתב, ולכן הרמב"ם 'לא סומך' על התלמיד שהוא מכיר כבר את הסיפור 
וטורח להסביר לו את כל מה שהוא צריך לדעת.



ב. צריך להיות ברור ללומד, מה אני רוצה לזכור מדברי הרמב"ם.

והדינים  הבסיסים  המושגים  את  להכיר  קודם  הפרט,  אל  הכלל  מן  להיות  צריך  הלימוד  סדר  כי 
העקרוניים, ומהם להמשיך ללמוד את כל פרטי הדינים ופרטי הפרטים10. 

ובעניננו, בלימוד הרמב"ם יש לכל לראש להתייחס אליו כמילון מושגים של התורה כולה, שהלומד 
רוצה ללמוד ולהכיר את כל המושגים שעליהם הוא מדבר. לדעת מהו אשם תלוי, מהי שפחה חרופה, 
לכל  הקשורים  הדינים  לפרטי  להתייחס  מבלי  ראובן.  ובני  גד  בני  תנאי  הוא  ומה  ביבמה,  מאמר   מהו 

מושג.

כמו כן במקביל, יש לעקוב אחר סדר הענינים הכללי, להכיר את י"ד הספרים ולדעת כל הלכה לאיזה 
ספר היא משתייכת, ובאיזה נושאים היא עוסקת, ומה הסדר הכללי בתוך הפרקים שלה )כנ"ל(.

]לכאורה זוהי משימה גדולה, אך כשפורשים אותה על שנה שלימה, זוהי משימה צנועה בהחלט[.

לו  תהיה  וכן  שבתורה,  המושגים  של  ככולם  רובם  את  יכיר  הלומד  ה'  בעזרת  השנה  שבסוף  כך 
התמצאות כללית בספר הרמב"ם עד שידע על כל הלכה ברמב"ם באיזה נושאים היא עוסקת.

במה  שוב  יזכר  מכיר,  כבר  שהוא  מושגים  אותם  על  שוב  יחזור  הלומד  הבאה  בשנה  מכן,  לאחר 
הדינים  פרטי  לכל  לא  אך  מושג.  לכל  הקשורים  לדינים  לב  ולשים  להוסיף  וישתדל  לשכוח,  שהספיק 

הקטנים, אלא לדינים הכלליים והעיקריים.

)לדוגמה, הבא על שפחה חרופה היא לוקה והוא מביא קרבן,.יבמה שעשה בה אחד מן האחים מאמר 
נאסרה על כל האחים, אך אפשר לבטל את המאמר על ידי גט. גנב משלם כפל, וגזלן – אם נשבע לשקר 

– משלם קרן וחומש(.

כמו כן בנוגע לסדר דברי הרמב"ם, הלומד יתבונן שוב בסדר דבריו הכללי שכבר ראה שנה שעברה, 
ישמור אותו היטב בזכרונו, וישתדל גם לרדת יותר לפרטים, לשים לב לסדר הפנימי שבתוך הפרקים וכו'.

הפרט,  אל  הכלל  מן  של  בסדר  והכל  חדשות,  עליהם  ויוסיף  הישנות  על  יחזור  לשנה  משנה  וכך 
שהכללים יהיו קבועים בזכרון, ועליהם יוסיף וישבץ בכל פעם את הפרטים החדשים. 

כך שמשנה לשנה הלימוד יהי' יותר בגדר חזרה מאשר דברים חדשים, ותוכן פרקי הרמב"ם ייעשה 
יותר ויותר מוכר ו'ידידותי' ללומד. עד שבעזרת ה' אכן ידע את כל התורה כולה.

*  *  *

והעיקר, כמאחז"ל ש"תורה שאדם למד בעוה"ז הבל היא לפני תורתו של משיח", ומלימוד הרמב"ם 
בזמן הזה נזכה תיכף ומיד ללמוד תורתו של משיח מפיו של משיח, תיכף ומיד.

10( ראה הדרן למס' פסחים )נדפס בהוספות להגש"פ עם לקוטו"מ( שכן הוא דרך התפיסה וההבנה של הלומד, מן הכלל אל הפרט.
וראה גם ספרי דברים שו, ובכ"מ "לעולם הוי כונס דברי תורה כללים כללים, שאם אתה כונסם פרטים פרטים – מיגעין אותך".

]ועל פי תורת החסידות יש לומר, שזכרון הוא בחכמה, והחכמה תופסת דברים בדרך של 'ראיה' ובדרך של כלל[.

סגירת מעגל. הקשר בין פרשת ויחי לעשרה בטבת )ס"ט(.

כעת חוזר לפתיחת השיחה ומבאר השייכות של פרשתנו עם עשרה 
בטבת:

בפרשה נמצאים בכניסה לגלות מצרים, במצב דומה לעשרה בטבת 
בגלות  מעמד  להחזיק  כח  נותנת  והפרשה  הארוכה.  הגלות  החלה  בו 
ולדעת שהכל הוא חלק מהדרך לגאולה, כפי שנתבאר לעיל לגבי עשרה 

בטבת )ס"ט(.

הנוגע אלינו – דור הגאולה )סעיפים י-יב(.

את  שהשלים  הדור  הוא  שדורנו  כיון  כעת,  דוקא  מודגש  הנ"ל  כל 
העבודה בגלות, ושנה זו היא שנת הנפלאות של הגאולה בפועל. לכן זהו 
הזמן בו מודגש ביותר ובעיקר הכוונה והתכלית של הגאולה שישנה כבר 

מתחילת הגלות )ס"י(.

חד-פעמית,  פעולה  אינה  יהודי  של  פעולה  שכל  לפועל:  והוראה 
הצמיחה  את  שמביאה  עד  פירות,  ופירי  פירות  המצמיחה  זריעה  אלא 

העיקרית – הגאולה השלימה )סי"א(.

והתפלה וההבטחה, שעצם ההחלטה בזה תביא בפועל את הגאולה 
תיכף ומיד ממש )סי"ב(.

מושגים בשיחה:

ספר הישר )ס"א(. ספר בראשית נקרא בלשון חז"ל גם 'ספר הישר', על 
שם אברהם יצחק ויעקב שנקראו ישרים. 

מושגים  ברצף  עוסק  ה'  סעיף  )ס"ה(.  המלכות  עליית  בי"ע.  אצילות. 
מתורת הקבלה. ונשתדל להבהיר את סדר הדברים:

ענינים  על  כלל  בדרך  מורה  'ברזל'  בשיחה,  כן  לפני  המבואר  כפי 
תירש  כי  'שפחה  של  סדר  הוא  שברזל  המבואר  ע"פ  בפרט  שליליים. 

גבירתה', סדר של קליפה המנסה לירש את הקדושה.

אך בשיחה מבאר את כל ענין הברזל במשמעות חיובית של גאולה, 
עליית  של  הסוד  פי  על  גבירתה',  תירש  כי  'שפחה  סוד  את  גם  וכך 

המלכות:

גם  הנקראים  חסד-גבורה-תפארת-נצח-הוד-יסוד  המדות  ששת 
לאשה.  נמשלה  המלכות  וספירת  לאיש.  נמשלו  )ז"א(,  אנפין'  'זעיר 
כשם שהאיש משפיע לאשה כך ששת המדות משפיעים למלכות ובונים 

אותה.

ז"א ומלכות הם חלק מעשרת הספירות של עולם האצילות, עולם 
שכולו אלקות וביטול אמיתי לה', ולכן אין שם רע כלל. בעולמות בריאה 
יצירה עשיה ישנה מציאות וישות, ויש כבר מקום לרע. ספירת המלכות 
יורדת מעולם האצילות לעולמות בי"ע בכדי לברר את ניצוצות הקדושה 

שנפלו לשם.

בכתבי האר"י נאמר שלעתיד לבוא בסיום עבודת הבירורים, תתעלה 
המלכות ותהיה מעל כל הספירות. על מצב זה נאמר "אשת חיל עטרת 
ספירת  של  התחתונים  בחלקים  במיוחד  מודגשת  זו  עליה  בעלה". 

המלכות, אלו שירדו לעולמות בי"ע.

* * *

בספירות  ההנהגה  סדר  על  מורים  והאמהות  האבות  של  חייהם 
העליונות. שלשת האבות אברהם יצחק ויעקב הם כנגד ג' המדות חסד 
נישואי  ידי  על  המלכות.  ספירת  כנגד  הם  והאמהות  תפארת,  גבורה 
'בנין  והמלכות,  המדות  חיבור  למעלה  נעשה  האמהות  עם  האבות 

המלכות'. לכן נקראו האבות 'בונים'. 

בעולם  שהיא  כפי  המלכות  לספירת  רומזות  ולאה  רחל  האמהות 
האצילות, והשפחות בלהה וזלפה רומזות לספירת המלכות כפי שהיא 
יורדת לבי"ע. האבות לא רצו בתחילה לשאת את השפחות כיון שמאסו 
בירידה לבי"ע, למקומות הרחוקים מאלקות ועל זה נאמר "אבן מאסו 

הבונים".

אך כנ"ל דוקא על ידי ההשפעה למלכות, ודוקא על ידי הירידה למטה, 
נעשית עבודת הבירורים ונשלמת הכוונה העליונה בבריאת העולמות. 
שאז תתגלה מעלת ספירת המלכות. לכן אצל האבות היה מעין המצב 
דלעתיד לבוא, שהאמהות היו למעלה מהאבות, מעלת המלכות על כל 

הספירות.

ועל פי זה מחדש בשיחה שהקדימה של השפחות לגבירות, מורה על 
לראש  היתה  הבונים,  מאסו  "אבן  השלימות.  בתכלית  המלכות  עליית 

פינה".

* * *

עוד מבואר בחסידות, שעשרת הספירות מקבילים לסדר של דצח"מ. 
חכמה היא שורש המדבר, בינה היא שורש החי, ששת המדות הם שורש 

הצומח, ומלכות היא שורש הדומם.

באצילות  שהיא  כמו  המלכות  ספירת  בין  ומחלק  מוסיף  בשיחה 
לברזל.  הנמשלת  לבי"ע,  היורדת  המלכות  וספירת  לאבן,  הנמשלת 
הירידה לבי"ע כרוכה בענינים שליליים של שבירה וחורבן, ולכן יחזקאל 

בנבואת המצור רואה ברזל. 

לכן  הבריאה.  כל  מעל  יתעלה  הדומם  המלכות,  עליית  בסוד  אך 
במשכן היה הדומם רק בקרקע, בבית המקדש שהי' מעין דלעתיד היה 

כולו מאבן, והברזל מורה על המקדש השלישי והנצחי.

אלו  דברים  הפשוטה  במשמעות  )ס"ח(.  הגוף  מן  נהנה  שהגוף  ירח   
טבת,  בחודש  אחשוורוש  למלך  אסתר  לקיחת  לגבי  בחז"ל  נאמרו 
ומבארים חז"ל שהי' זה מכוון למעלה שאסתר תבוא למלך בזמן הקור, 

שאז הגוף נהנה מן הגוף וכך תשא חן בעיניו.

במשמעותם  הדברים  מבוארים  שליט"א  אדמו"ר  כ"ק  בתורת 
להקב"ה  אסתר(  )הנקראת  ישראל  כנסת  שבין  הקשר  על  הפנימית, 
)הנקרא אחשוורוש, מלך שאחרית וראשית שלו(, ועל ההנאה כביכול 

של עצמותו של הקב"ה מעצם מציאותם של ישראל ומגופם הגשמי.

ושמעון  ראובן   = )ס"ט(.  ושמעון סלקין  ראובן  נחתין  ושמעון  ראובן 
יורדים, ראובן ושמעון עולים.

cnav rchbu' gbhi vhkukt[/ uakav tkv )nav rchbu sus vnkl
uvcga"y( eaurho go gbhi vnaf, cjhw yk ,urv )pbhnhu, v,urv(
chartk ctupi svcbv uvadv/ scnav f,hc ,urv muv kbu nav nurav
evk, hgec57' ab,i unxr t, fk v,urv fukv )fukk cjhw yk ,urv(
kfk hartk ctupi shruav' stnh,h, gbhi vhruav vht fabnmt,
ccgku,u ak vhura kdnrh' uvhhbu aha czv vcbv uvadv ufuw/ ugs"z
vhw zv gbhbu ak sus' sus nkft nahjt' agbhbu ak nahj vut dhkuh
pbhnhu, v,urv skg,hs/ ]ugbhi zv vut cvsdav czni zv' xnul knumth
ac,' zni xgus,t ssus nkft nahjt67[/ ugs"z vut do gbhbu ak
vcga"y' adhkv pbhnhu, v,urv ctupi svpm, vnghhbu, jumv/ sczni
n,i ,urv vhw gbhi zv )cjhw yk ,urv( cvgko )kph grl(' utj"f b,dkv
hu,r g"h sus' utj"f b,dkv chu,r g"h vcga"y u,knhshu u,knhsh
,knhshu' gs kf"e nu"j tsnu"r baht surbu' ajhsuao vhw vpm, 

vnghhbu, spbhnhu, v,urv )yk ,urv( jumv/

h(uvbvv,urv vht bmjh,77' uvhhbu avht vurtv bmjh, kfk hartk'
uthbu ncea tkt kph fuji87' akfk tjs utj, ]avrh do

kbaho vh,v b,hb, v,urv ueck, v,urv' utsrcv' f,hc c,jkv97fv
,tnr kch, hgec tku vbaho' uctupi stnhrv rfv[ bh,i vfj ahvhw
khnus cjhw yk ac,urv' uctupi svcbv uvadv/ ufnu acfk vkfv
ac,urv vgher vut vngav cpayu,' gs"z vut do cgbhi zv sdhkuh
cjhw yk ,urv skg"k' avgher vut ahvhw cpayu,' anscr vuhw zu
vkfv bcut kscr vuhw zv ve.08' cdtukv vtnh,h, uvakhnv g"h nahj 

msebu' cnvrv chnhbu' cgdkt shsi nna/

t,v vrt,' ,an"u,hd

kt vumrl kvhu, "prjv ban,u" )fnu akt prjv ban,u faafhbv nscr, n,ul drubu(/
tck gfm"k svdhkuh sn",' "pbho cpbho"' vut kngkv nvdhkuh s"afhbvnscr, fuw"'

ucachk dhkuh zv h"k )g"p vncutr cpbho' sttp"k atmk nav rchbu vhw jxr vghkuh syk
,jhw( ado tmk nav prjv ban,u/ ugm"g/ utf"n/

57( crfv kd' s/
67(  rtv xhsur vtrhz"k xsr numth ac,/
77( ,bht rph"z/
87( cnsc"r ph"c' d/
97( h,ru hy' d ucpra"h/
08( rtv ac, ekj' c/

1 Ato Horeso.qxd  04/03/2002  11:35  Page 413

יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד



מוקדש

לכ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א
לכבוד 108 שנה להולדתו

יהי רצון שיראה הרבה נחת מבניו התמימים בפרט,
משלוחיו, חסידיו, וכלל ישראל - בכלל

ויגאלנו ויוליכנו קוממיות לארצנו
וישמיענו תורה חדשה מפיו
בגאולה האמתית והשלימה

תיכף ומיד ממ"ש

יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד

מוקדש

לכ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א
לכבוד 108 שנה להולדתו

יהי רצון שיראה הרבה נחת מבניו התמימים בפרט,
משלוחיו, חסידיו, וכלל ישראל - בכלל

ויגאלנו ויוליכנו קוממיות לארצנו
וישמיענו תורה חדשה מפיו
בגאולה האמתית והשלימה

תיכף ומיד ממ"ש

יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד


